CONVERGENCIA

Revista de Ciencias Soclales

Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia
en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tiempos otros

José Luis Grosso
Universidad del V'alle, Colombia | jolugros@gmail.com

Abstract: To deconstruct phenomenology in semiopraxis means deconstruction itself (if itself
means still want to be). Through Derrida’s sliding critics on phenomenology, the opening of
semiopraxis gives back the thought and faces social science to a spreading dialogical recognition of
enunciating stances and discursive interactions.

Key words: phenomenology, deconstruction, semiopraxis, body, sense.

Resumen: Deconstruir la fenomenologia en una semiopraxis cuesta la deconstruccién misma (si
misma quiere atn ser). A partir de seflalamientos criticos por parte de Jacques Derrida que se
deslizan sobre la fenomenologia, la apertura a una semiopraxis devuelve al pensamiento y enfrenta
a la ciencia social a un reconocimiento dialégico mas amplio de los lugares de enunciacion y las
interacciones discursivas.

Palabras clave: fenomenologia, deconstruccion, semiopraxis, cuerpo, sentido.

ISSN 1405-1435, UAEMex, nam. 51, septiembre-diciembre 2009, pp. 157-179



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 51, 2009, Universidad Auténoma del Estado de México

Margenes de la fenomenologia

Dice Jacques Derrida en De la Gramatologia: “Un pensamiento de la huella
ya no puede romper con una fenomenologia trascendental ni reducirse a
ella” (Derrida, 2000: 81). Pertenencia que no es un juramento de fidelidad
ni tampoco no-pertenencia como ruptura y libertad (“modernas”) de
reconstruccion progresiva y de pretension exhaustiva: la huella y la
fenomenologia no pasan por la eleccién, se han hundido en un
constitutivo.

Sila huella es un trascendental constitutivo, ella hace imposible toda
partida de si mismo, toda contencion en un presente, toda pureza logica
de un sentido duefio de si: triunfo y fracaso “contra todo empirismo”,
porque no se cumple que “una presentaciéon pura y originaria es posible y
original”, como sefalaba Derrida en La voz y el fendmeno (Derrida, 1995:
91-94), pero tampoco el comienzo esta en el contacto directo de las
sensaciones con las cosas:

Algo que he aprendido de las grandes figuras de la historia de la filosofia, de Husserl

en particular, es la necesidad de formular preguntas trascendentales para no quedar

atrapado en la fragilidad de un incompetente discurso empirista y, por lo tanto, para
evitar el empirismo, el positivismo y el psicologismo, es que resulta

interminablemente necesario renovar el cuestionamiento trascendental (Derrida,
1998: 159).

St hay huella, “no hay subjetividad constituyente” (Derrida, 1995: 143,
nota 9), porque huella es devenir (Derrida, 2000: 62), juego (64-65), esta
“sujeta” a fuerzas ausentes. Una “huella originaria”, mas alla de la
contradiccion y de lalégica de la identidad, oximoron de un no-origen en
el origen, indica “la no-representacion (la irrepresentabilidad de la
temporalizacion, el espaciamiento, la duracién, la dilacion en que elude la
diferensia)' y la des-presentacion (por fuerza de la relaciéon con otro,

T Recurro a esta escritura analoga a la différance derridaniana en nuestro espafiol
latinoamericano, pues es en escrituras diversas, por debajo de Ia
voz-consciencia-presencia dominante, donde se mueven criticamente las relaciones
interculturales que nos constituyen. Precisamente en nuestra dzferensia poscolonial de las
maneras de hablar, escribir y hacer esta aquello que no logra decir y mucho menos
sefialar el castizo diferengia, que es la opcion de José Martin Arancibia (Derrida, 1997a:
9), asumida también por Marfa Luisa Rodriguez Tapia y Manuel Garrido (Derrida y
Bennington, 1994: 16, nota 2). Tampoco en la diferencia, como traducen-escriben

158



José Luis Grosso. Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tienmpos otros

ausente-presente en el diferir), tan ‘originarias’ como la ‘presentacion’ (el
‘Presente Viviente’, lebendige Gegenmwart, de Husserl)” (Derrida, 2000: 81).

Asi, la fenomenologia, para nosotros, coloca la escena del cuerpo, el
sentido, el conocimiento y la subjetivacion en una relaciéon de dominacion
que nombra la alteridad de la huella. Y esta relacion tensa el “cuerpo” en
relaciones intercorporales, el “sentido” en luchas simbilicas, el “conocimiento”
en maneras de conocer, diversas y encontradas, y la “subjetivacion” en
interacciones discursivas.

Pero, ¢por qué ain s la fenomenologia? Porque hace posible pensar
las hbuellas y las réplicas en relaciones constitutivas y no en la ingenierfa
objetivista del constructivismo: hace posible pensar en términos de
pertenencia los tiempos, las anomalias, los desajustes, las confrontaciones
y los silenciamientos; alli donde la escritura ha callado sus metaforas desde
siempre, donde las marcas en los cuerpos topografian las superficies
interculturales, donde la materia varia, en sus ciclos, idealiza. La repeticion
trae la idealidad, dice Derrida en De /a gramatologia (Derrida, 2000: 364):

El proyecto de repetir la cosa ya corresponde a una pasion social y comporta, por lo
tanto, una metaforicidad, una traslaciéon elemental. Se transporta la cosa a su doble
—es decir, ya a una idealidad— para otro... abre el aparecer como ausencia...
Nunca hay pintura de la cosa misma, y, en primer lugar, porque no hay cosa misma
(Derrida, 2000: 367).

La mimesis es la copia o representaciéon de una ausencia (oximoron),
una reiteracion suplementaria (otro oximoron) opera lo fantasmatico del
éidos y del fdineszai, un incremento en la retencion de ausencia.

La deconstruccion es todavia fenomenolégica porque pasa de lo
constructivo a lo constitutivo, pero mostrando en lo constitutivo luchas
radicales entre espacio-tiempos, 6rdenes, cosmos y epistemes. “No hay
subjetividad constituyente. Y hay que descontruir hasta el concepto de
constitucion”, senala Derrida en La voz y el fendmeno (Derrida, 1995: 143,
nota 9). Lo constitutivo no es el concepto fenomenolégico sin mas de

Oscar del Barco y Conrado Ceretti (Derrida, 2000); mucho menos en la diferancia de
Carmen Gonzalez-Marin (Derrida, 1989: 39). Patricio Pefalver y Cristina de Peretti en
sus traducciones copian directamente différance, en lo que podria sefialarse, mas que
una pereza traductora, una fidelidad momificante o un fetichismo autorizante, ante
todo un francocentrismo, y una colonizacion escrituraria muy paradéjica tomando en
cuenta la intencionalidad silenciosamente subversiva de la (y especificamente aquella)
escritura para Derrida.

159



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 51, 2009, Universidad Auténoma del Estado de México

“constitucion”; pero no se trata de abandonatrlo, y, mucho menos, de
desconocerlo. “Deconstruir” lo “constitutivo’” nos coloca en un juego en-
tre “constitucion” / “construcciéon” / “de-construccion”, que es el
mismo que el que circula entre presencia / ausencia / re-presentacion: la
imposibilidad de captura de sentido de un lenguaje que opera mas alla (o
mas aca) de la comprension. A “construcciéon” corresponde la tension
“presencia”/ “re-presentacion”; a “constitucion” y “deconstruccion”
corresponde la retencion y fuga de “ausencia”. Deconstruir lo constitutivo es
desmontar en éste lo que hizo de ¢él el constructivismo como lugar de
enunciaciéon y pensamiento-accion determinado. Pero asi potencia su
campo de accidén un “constitutivo” que esta radicalmente en medio de las
luchas discursivas, intercorporales, simbdlicas'y entre maneras de conocer.

Del signo y su repeticion, y del sujeto y las relaciones
intercorporales, a la heteroglosia de espacio-tiempos otros

Signos

La relacién lenguaje-signo amenaza con devolver toda la pretension de
presencia-a~si de la conciencia a la remision de ausencia y de repeticion de
todo signo en cuanto (archi)escritura, 1o cual involucra en la estructura del
signo 1ncluso a la voz. “El signo-no-es-mas que-su propia
representaciéon”. No hay manera de salvar la pura idealidad del sentido, ni
de subordinar, por lo tanto, el sentido ala verdad, ni de traer todo el serala
presencia en una conciencia, actual o teleologica. Ellenguaje y, mas que €l,
la escritura, siempre viene de atras, de otro, es lo dado,
en-el-curso-de-lo-cual, es repeticioén; también lo es en la tradicion, en
cuanto devenir sin #/os (Bennington, 1994: Husserl, 87-91).

La escritura resulta reprimida y desconocida bajo la suposicion de “un
lenguaje pleno y originariamente hablado”. Sentido-sonido: en la
concepcion del lenguaje como habla primera habria un vinculo natural del
sentido al sonido (la voz); el pensamiento-sonido, pensamiento-voz o la
“voz del pensamiento” (o de la “conciencia”); y de ahi vendria,
silenciosamente, la usurpaciéon del primer plano de visibilidad por la
imagen-escritura como representacion del habla, que sustituye lo audible
por lo visible: pensamiento-sonido-imagen como unidireccionalidad del
sentido (Derrida, 2000: 47). Subyace la “proximidad absoluta de la voz y
del ser, de la voz y del sentido del ser, de la voz y de la idealidad del
sentido”. Como dira Hegel en la Es#ética: el sonido de la voz como “alma
del cuerpo resonante” es captado tedricamente por el oido, “interioridad
(subjetiva) del objeto” en su idealidad; el “oirse-hablar” en la “presencia”

160



José Luis Grosso. Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tienmpos otros

de la foné que corresponde en correlato al ver en la “presencia” del éidos
(Derrida, 2000: 18, énfasis en cursiva en el original).

La voz y el fendmeno gira en torno de la distincion fenomenoldgica entre
“indicacion” y “expresion”, valorizando esta dltima por su éxtasis
fenomenoldgico. El querer-decir de la “expresion”, senala criticamente
Derrida, es explicitud de una voz monoldgica; las sefiales corporales, las
“indicaciones”, traman relaciones intercorporales desde pliegues
esquizo-corporales, heteroglésicos. Por eso la fenomenologia ignora las
relaciones de poder en su optimismo intencional entregado a la
“interpretacion”; en cambio, las tramas corporales son siempre comzplejos de
poder, nunca sentidos autistas ni monoélogo silencioso de una “consciencia
solitaria”. Lo indicativo del lenguaje en general, universal,
(archi)escritura, rebasa la presencia inmediata a si misma del presente
viviente, la conciencia, en la no-diafanidad del discurso de los cuerpos

(Derrida, 1995: 83).

“La archi-escritura como espaciamiento no puede darse, como fal, en la
experiencia fenomenolégica de una presencia”, pues tanto constituye como
disloca el “sujeto”. La “subjetividad” se constituye, en todo caso, en la
retencion de la huella, enla relacion con la muerte como deseo de presencia,
como devenir-ausente y devenir-inconsciente en una “economia de la

muerte” (Derrida, 2000: 88-89).
Sujetos

Senala Derrida en De /a gramatologia que el “punto vocativo” es imposible:
siempre nombramos en la diferensia (Derrida, 2000: 144); los nombres
vienen de los otros. “El lenguaje, originariamente, es metaférico”
(Derrida, 2000: 340); tal como Rousseau lo expresa en el Essaz sur l'origine
des langues, Chapitre 111, “De c6mo el primer lenguaje debio ser figurado”:
“Como los primeros motivos que hicieron hablar al hombre fueron las
pasiones, sus primeras expresiones fueron los tropos. El lenguaje
figurado fue el primero en nacer y el sentido propio fue hallado
posteriormente” (citado en Derrida, 2000: 340).

Ellapso de no-continuidad l6gica entre las palabras y las cosas, que no
obstante se naturaliza y se olvida, habla también de esta irrupcion
vinculante de los otros:

La “inmotivacién” (arbitrariedad) del sigho requiere una sintesis en la que lo

totalmente otro se anuncia como tal —sin ninguna simplicidad, ninguna identidad,

ninguna semejanza o continuidad (la “no-coincidencia” de Bajtin)— dentro de lo
que no es €l... el movimiento de la huella estd necesariamente ocultado, se produce

161



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 51, 2009, Universidad Auténoma del Estado de México

como ocultacién de si. Cuando lo otro se anuncia como tal, se presenta en la
disimulacién de si (Derrida, 2000: 61).

La inmotivacion son los otros que rompen toda continuidad, la
irrupcion de la huella, balsa sin ancla, a la deriva (el lenguaje es la “forma
siempre deshecha del afuera”, decia Foucault en E/ pensamiento del afuera
Foucault, 2000: 80). Por eso, por esas marcas intercorporales y esa presion
que empuja y significa, “el sentido sélo esta dado a medias (#'est gu’a moitié)
en las palabras, toda su fuerza reside en los acentos” (Derrida, 2000: 285,
citando a Jean-Jacques Rousseau, Essai sur ['origine des langues, Chapitre XI,
véase Voloshinov y Bajtin, 1992).

Estairrupcion natal de los otros inscribe en la pertenencia comunitaria
y habla, en el idioma de Norbert Elias, de una “necesidad social” que
convive y se subtiende por debajo de la no-“necesidad natural” y de la
naturalizacion solidificadora del sentido primario material-maternal del
mundo (Elias, 2000: Seccign Cuarta). “Necesidad social” primaria que
puede entenderse por lo que “asocia” performativa o, mas radicalmente
aun, constitutivamente: por las relaciones sociales que se enuncian en su
hacer-sentido. El lenguaje, y el simbolo en general, es enunciacion de las
Iuchas simbilicas desde/en las asociaciones primarias de pertenencia
sedimentadas en la ewotividad inter-corporal.

De esta manera reconoce Elias el fuerte “sentido de realidad” y la
pregnancia emotiva del lenguaje natural con las “cosas” enunciadas en su
mundo. Una “verdad” que no es de la analitica del contenido, sino del
tejido social en que las fuerzas del sentido hacen comunidad y pugnan
contrastes, oposiciones y recelos: un “sentido natural” que cumple la
“necesidad social” de contar con los otros con quienes compartimos la
gestion cotidiana del mundo. “Casi todos los nombres que cuentan con
una carrera razonablemente larga, dice Elias, tienen un aura especifica en
un idioma especifico” (Elias, 2000: 112). Un “aura” comunitaria. Aquello
que el pensamiento estructural ha puesto en planos cognitivos y como
matrices logicas que presionaban las vidas individuales, se habla ahora en
la lengua de la interaccién discursiva (Voloshinov y Bajtin, 1992), en una
fenomenologia radicalizada atravesada por los otros como puntadas
ocultas de toda subjetivacion, siempre extetior, siempre en el “afuera”
(Foucault, 2000).

Como sefialabamos al comienzo, en una traslaciéon (atn con impulso
fenomenoldgico) de la fenomenologia a la deconstruccion,

162



José Luis Grosso. Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tienmpos otros

Si el espacio-tiempo que habitamos es @ priori espacio-tiempo de la huella, no hay ni
actividad ni pasividad puras (no se recibe ni se crea a partir de (un) sf nada: no hay
mundo ni hay si-mismo antes). Esta pareja de conceptos (“espacio” y “tiempo”) —y
se sabe que Husserl los tachaba sin cesar, uno por otro— pertenece al mito de origen
de un mundo deshabitado, de un mundo ajeno a la huella (que parece ser aun el de la
fenomenologia) (Derrida, 2000: 366).

Inscribir es habitar; no hay mundo antes; la escritura de la huella hace el
mundo habitandolo, hace espacio relacional. Huella es la
escritura-lectura-reescritura de los otros: como lo expresaba Duclos en
1754, “es un pueblo en cuerpo entero quien hace la lengua” (Derrida,
2000: 215, nota 06, citando a Monsieur Duclos, Remargues (ou Commentaire)
sur la grammaire générale et raisonnée de Port-Royal, 1754).

La fenomenologia se vuelve espectral en esta imposibilidad de
presencia de signos y sujetos, pero alli esta, en esa deriva escrituraria, su
nueva (im)posibilidad. La archi-escritura (1a escritura generalizada, radical),
como condicion de la “episteme”, es imposible objeto de “ciencia”
(porque la precede y es su condicion de posibilidad), y muestra la
“incompetencia de la ciencia” y la “incompetencia de la filosofia: la
“clansura de la episteme”, su “fuera de alcance”. Un “pensamiento de 1a huella,
de la diferensia (différance) o de la reserva, debe avanzar también mas alla
del campo de la episteme”, pero “pertenece, por la cara que se deja ver, al
adentro de una época pasada” (Derrida, 2000: 126, énfasis en cursiva en el
original).

Porque tampoco la escritura es para Derrida la nueva forma de la
“presencia” (fenomenoldgica): “La escritura es un representante de la
huella en general, no la huella misma. La huella misma no existe”’: es gesto
(decision, accién-de-ausencia), no identidad (es relacional) (Derrida,
2000: 212). Es el “suplemento” como “punto ciego”: “lo no-visto que
abre y limita la visibilidad” (208), adicién constitutiva, “suplemento de

163



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 51, 2009, Universidad Auténoma del Estado de México

origen”, sentido desajustado, oximoron, catacresis, metaforicidad primaria
e irreductible, intraducible,? oblicuidad catastrofica.’

En las Notas sobre deconstruccion y pragmatismo, Derrida dice:

En la relacién con el otro, que es en realidad en nombre de qué y de quién se toma la
decision, el otro permanece inapropiable por el proceso de identificacion. Ese es el
motivo por el cual dirfa que el sujeto trascendental es lo que vuelve imposible la
decision. La decision es borrada cuando hay algo como un sujeto trascendental |[... |
Esta es una alienacion mucho mas radical que el significado clasico dado a este
término |[...] el otro es el origen de mi responsabilidad sin que se la pueda definir en
términos de una identidad. La decision se anuncia desde la perspectiva de una
alteridad mucho mas radical (Derrida, 1998: 164-165).

Y luego agrega:

Dirfa, por Lévinas y por mi, que, si se abandona la infinitud de la responsabilidad, no
hay responsabilidad. Es a causa de que actuamos y vivimos en la infinitud que la
responsabilidad en relacién con el otro (autrui) es irreductible. Si la responsabilidad
no fuera infinita, si cada vez que tengo que tomar una decisién ética o politica en
relacion con el otro (autrui) ésta no fuera infinita, entonces no serfa capaz de
comprometerme en una deuda infinita en relacién con cada singularidad. Me debo
infinitamente ante cada una y toda singularidad. La relacion con el otro no se cierra
en sf misma [...] nuestra relacién con asuntos como la eleccion, la decision y la

responsabilidad no es una relacion teérica, constatada o determinada; es siempre una
relacion suspendida (diferida, diferente) (Derrida, 1998: 167-169).

Los signos y los sujetos estan atravesados de ausencia, vienen desde
mas alld de ellos; la fenomenologfa esta amenazada por su propia abertura
al fendmeno, que excede su apertura intencional.

“El origen metaférico del lenguaje, ¢no nos remite necesatiamente a una situacion de
amenaza, de indigencia y de derreliccion (déréliction), a una soledad arcaica, a la angustia
de la dispersion?” ¢A la experiencia de la alteridad como “encuentro del otro como
otrg”? (Derrida, 2000: 349, énfasis en cursiva en el original) Es decir, una
intraducibilidad que sostiene la interaccién discursiva en su diversificacion y polémica
irreemplazables.

“El que quiso que el hombre fuese sociable, tocé con el dedo (‘catastrofe’) el eje del

globo ylo incliné con respecto al eje del universo (generando las estaciones y los ciclos
y las migraciones: una variacién y deambulacion que convoca socialidad)” (Derrida,
2000: 321, citando a Jean-Jacques Rousseau, Essai sur l'origine des langues, Chapitre XI).
Tendemos relaciones porque andamos fuera del eje; el desvio nos encuentra.

164



José Luis Grosso. Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tienmpos otros

Deconstruccion y semiopraxis: la beteroglosia desbarrancada

Filo: Sefialaba Derrida en De /a gramatologia: “El hecho de que un habla
llamada viva pueda prestarse al espaciamiento en su propia escritura es lo
que originariamente la pone en relacién con su propia muerte”: la
“di-ferensia” como espaciamiento,* el “valor diferensial” de signos entre
signos (“lo que hay alrededor del signo en los otros signos”, dice De
Saussure en el Curso de Lingiiistica General) (Derrida, 2000: 68): “la
operacion que sustituye al habla por la escritura reemplaza también a la
presencia por el valor (diferencial, en el sentido de De Saussure)”
(Derrida, 2000: 182-183). Asi se opera la reduccion semioldgica alo social:
los seres “logicos” de la filosofia griega clasica y los seres “racionales” de
los modernos son los seres “sociales” de la semiologia. Todo puede
reducirse a intercambio y mapas de signos entre humanos reunidos en
sociedad.

Derrumbe: Pero la alteridad de espacio-tiempos, en la abertura por donde
se cuela la irrepresentabilidad del sentido por debajo del tapén del sujeto
trascendental, de la conciencia intencional, de la logicidad pura, de la
presencia-a-si, nos coloca incluso ante la “barbarie” de seres
no-sélo-sociales (en el sentido de lo “social” arriba sefialado). La situacion
colonial y las relaciones interculturales que en ella combaten, por lo tanto,
suponen la intervencion de relaciones de poder y dominacién en las que
interactian seres sociales y no-sociales; pero también en todas las
relaciones subalternas interactian seres sociales y no-sociales; relaciones
que no deberfamos someter a la reduccion socio-logica, sino a costa de
colonialismo epistémico.

Este desborde fenomenolégico, mas alla de la (archi)escritura
semiolégica en que culmina y queda Derrida y la deconstruccion,” me
leva ala malicia (indigena), la cimarroneria (negra), la ladineria (mestiza) y la viveza

“Puesto que nunca la diferensia es en sf misma, y por definicién, una plenitud sensible

(es sentido-en-ausencia, relacién), su necesidad contradice la afirmacién de una
esencia naturalmente fénica de la lengua” (Derrida, 2000: 68).

° Aunque, y corriendo todos los riesgos, Derrida empuja la fenomenologfa dela vozy el
fenémeno al borde donde “nosotros los hombres” “quiere decir” “nosotros los
europeos adultos varones blancos carnivoros y capaces de sacrificios” (Derrida,
1997b: 42-43): un “carno-falogocentrismo” en la “totalidad de la axiomatica
metafisico-antropocéntrica que domina en Occidente” (44) que separa y extrapola el

’

165



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 51, 2009, Universidad Auténoma del Estado de México

(criolla) como nuestra “ciencia”, nuestra “historia” y nuestra “filosofia”
interculturales poscoloniales (Grosso, 20091).

Empezamos otra vez desde aqui, desde otro angulo: una
fenomenologia situada (y dislocada) en el wainstream del “conocimiento”
hegemonico.

La nueva percepcion y demanda publicas en relacion con la ciencia y la
tecnologia, los profesionales y expertos; las nuevas configuraciones territoriales,
lo que denomino “ciudades elipticas” en el capitalismo de consumo
(Grosso, 2009d) y que se expresan en el uso social de las redes, ampliadas por
las tecnologias de informacion y comunicacion (TIC’s) (Grosso, 2009¢)
que “deforman” abemoidalmente los territorios circulares y centrados de
las ciudades coloniales; y el agenciamiento del “conocimiento” por parte
de los movimientos sociales étnicos, sectoriales, territoriales y de género
han dado lugar a nuevos campos sociales de las politicas del conocimiento que se

paradigma del varén adulto respecto de la mujer, el nifio o el animal (44-45) y
cuestiona “todo el aparato de limites dentro de los cuales una historia y una cultura han
podido confinar su criteriologfa” (45). En este cuestionamiento esta operando una
justicia no reductible a lalogicidad del “logos”, que hace fuerza en su verdad y por ello
llama a la creencia: hacen fuerza alli, e implican toda la pasiéon y entrega, razones
emocionadas de lo posible que muerden en las relaciones interculturales constitutivas. Asf,
“el derecho tendrfa una relacién mas interna y compleja con lo que se llama fuerza,
poder o violencia”, no una relacién exterior (32): la justicia presiona y rasga el tejido
pretendidamente homogéneo de la historia, opera por un “golpe de fuerza”, con
“violencia realizativa (o performativa) e interpretativa”, sin ningun discurso
justificador (33). Es “lo mistico™: “un silencio encerrado en la estructura violenta del
acto fundador”, silencio encerrado en el lenguaje (33), una “violencia sin
fundamento” (34): eso posible que no alcanza a capturar el “logos”. En la
deconstruccion orientada por esta creencia cuestionadora de los limites (siempre
cHdsmico-socio-historico-culturales, en este caso “eurocéntricos”) de lo “humano”
(que lo circunscriben y que lo separan) opera la verdad de la justicia: “La
desconstruccion es la justicia”, porque ninguna de las dos (ni la desconstruccion ni la
justicia) es en si y porque la desconstruccion (re)formula cuestiones de derecho
(35-36, énfasis en cursiva en el original). La justicia (el puro golpe instaurador) es
indesconstruible (porque deconstruye, es la desconstrucciéon misma); el derecho es
desconstruible (36). La desconstruccion opera en el intervalo entre la justicia y el
derecho, entre lo indeconstruible y lo deconstruible, entre lo imposible y lo posible
(36); oblicuamente (37); su aporia (indecidibilidad, ambivalencia, pendulacion eliptica,
vacilacion, double-bind) (se) abre (a) lo mistico (38). La justicia no esta jamas asegurada
por una regla (39), ella establece las reglas en un derecho sobre el que (se re)vuelve

166



José Luis Grosso. Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tienmpos otros

desfondan en espacio-tiempos otros que operan en la discursividad intercultural de
los cuerpos (Grosso, 2008b; 2009f).6

Ello nos coloca una vez mas, respecto de la ciencia, la tecnologfa, la
innovacién y la gestion del conocimiento, ante el denso escenario
intercultural de nuestras historias, subalternizadas, silenciadas y
desconocidas (Grosso, 2009g). No hay un tanico conocimiento, como
tampoco hay una tnica sociedad: todo esta tan fracturado como marcas y

oblicuamente, desviando, difiriendo, desconstruyendo; no va por el derecho al
camino y la direcciéon convencional (socialmente convenida) de los otros, sino por
rodeos que buscan otra rectitud que inventa en cada situacion las reglas (40). La
justicia abre otras posibilidades de estar-en-el-mundo; pero, atn en esos bordes de
otraciéon césmica, Derrida termina escuchando sélo otros sociales: Justicia es
responsabilidad infinita, insaciable, realizativo siempre abierto, hiperbolitis obsesiva
por lo pendiente en la forma mesidnica del otro, por-venir en la llegada del otro,
acontecer (58-64).

Hago una diferencia entre “discurso sobre el cuerpo” y “discurso de los cuerpos”
(Grosso, 2008a; 2009¢). “Discurso sobre el cuerpo” corresponde a la tradicién
objetivista en las ciencias sociales y humanas (como asi también a las ciencias
naturales; Bajtin, 1999), que pone al cuerpo enla posicion del “objeto” sobre el cual se
habla, al cual se le dibuja, se le escribe, se le lee, se le somete a todas las técnicas de
descripcion y de analisis en los protocolos de la representacion. “Discurso de los
cuerpos”, cuerpos siempre plurales, porque nunca hay un cuerpo solo: es su condicion
material-relacional, discursiva; consiste en la heteroglosia (Voloshinov y Bajtin, 1992)
como medium existencial, social, politico y epistémico en el que siempre desde ya y para
siempre nos encontramos; no-representable, no-gramaticalizable, imposible de
clausurar, y que mantiene activa y en pugna la produccion de sentidos. Comparto con
Zandra Pedraza que “el notorio énfasis en la subjetividad como ambito del sujeto
moderno, del agente, del conocimiento y de la comunicacion puede desviar el impulso
dado por Foucault, Nietzsche o Marcel para ahondar en la hermenéutica del sujeto
moderno, empujar el cuerpo bajo la alfombra y conseguir que se continien analizando
formas metafisicas del ejercicio del poder y se perpetie la muy discutida confusion
emanada de laidea de que la conciencia, la razén y el lenguaje anteceden y producen el
cuerpo. La insistencia en la subjetividad como entidad descorporeizada puede dar al
traste con los intentos de sacudir la racionalidad moderna”. Incluso “es perfectamente
posible hacer un minucioso andlisis del funcionamiento del biopoder sin mencionar
siquiera el cuerpo”, siguiendo mimética y acriticamente el mismo curso que el
biopoder imprime en el destaque y la movilizacion de los cuerpos (Pedraza, 2007: 9).
El discurso de los cuerpos senala hacia las voces y los cuerpos silenciados y ocultados de la
enunciacién en la interacciéon discursiva, lo cual adquiere un énfasis créonico en
nuestras socialidades interculturales poscoloniales.

167



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 51, 2009, Universidad Auténoma del Estado de México

surcos tienen las historias. Esas roturas (desniveles y grietas) habilitan
pasos desviados y marginales, 7isas y burlas, metdforas indomitas, retdricas de
entonacion y de estilo (Grosso, 2009b), en fin, sentidos disonantes y corrosivos
en las maneras de pensar, de sentir y de hacer, que han formalizado una economia
de conocimiento en estado practico en las matrices epistémico-pricticas de la
“malicia” (indigena), la “cimarroneria” (negra), la “ladineria” (mestiza) y
la “viveza” (criolla), las cuales constituyen “patrimonios relacionales”
(mas que “cognitivos” u “objetuales”; Tunes da Silva, Tunes e Bartholo,
2006: 9), acervo de tdcticas formalizadas como saberes en la relacion
fuertemente desigual con las otras posiciones sociales, y que operan en la
red zntercultural que agencian a través de las diversas experiencias historicas
en que son recreadas (Grosso, 2008b; 2009f).

Paralos sectores sociales mas desfavorecidos en el “orden del mundo”
y, por ello mismo, mas requeridos de politica para agenciar la necesaria
transformacién social, la ciencia y el conocimiento son cuestiones de
sobrevivencia y de lucha, mas alla de todo cognitivismo o
epistemologismo. El mismo concepto de “conocimiento” es campo de
luchas simbilicas (Bourdieu, 1983; 2000a; 1998; 2002; 1984; 1997; 2000b;
2000c¢; 2001; Bourdieu y Passeron, 1995).

Hay reservas simbolicas para la praxis critica en la gestion social del
conocimiento, en las formas de vida, juegos de lenguaje y zaneras de conocer
cristalizadas en aquellas wmatrices epistémico-pricticas y guardadas en los
Pliegues discursivos de los cuerpos. A fuerza de hacer-sentido bajo el sutil velo
pétreo de las formaciones hegemonicas colonial, nacional y global, aquel
trabajo mineral crece soterrado en la demora silenciosa y esquiva de las
tdcticas (De Certeau, 2000), manteniendo activo y en “polémicas ocultas”
(Bajtin) “el turbulento génesis / de las piedras ardientes y crecientes / que
viven desde entonces en el frio”, como dice Pablo Neruda en Las piedras
del cielo (Neruda, 1979: XI, 34). La “fria piedra del conocimiento” se
mueve y crece (como es creencia de las poblaciones andinas respecto de
las vetas de los minerales y metales en los socavones) ain por detras y por
debajo de su apariencia preciosa, elitista e inmutable, extraida y retenida
por el capital.

De un modo analogo, y siguiendo en paralelo el discurso de la ciencia,
la tecnologfa y la innovacién (aunque de soslayo y con recelo, con waliciay
ladineria, porque en ese desplazamiento hay que hacer varias precisiones
criticas), 1a economia de conocinsiento social de la malicia, la cimarroneria, la ladineria

'y Ja viveza puede ser comprendida como “un proceso de objetivacion de

168



José Luis Grosso. Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tienmpos otros

procedimientos” semejante al que tiene lugar en las matematicas.
También aqui, en las matrices epistémico-practicas populares, “la abstraccion es
la cristalizacion en un pequefo numero de rasgos invariantes de las
numerosas operaciones efectivamente realizadas” (Arboleda, 2007: 19);
“la abstraccién hipostatica (que tiende a incorporar y naturalizar la
formalizacién de procedimientos y procesos historicos) conlleva una
tremenda economia de pensamiento” (Arboleda, 2007: 15).

Tal como senala Thurston y cita Arboleda:

Las matematicas son de una admirable compresibilidad. Durante un periodo largo se
trabaja de manera ardua, paso a paso y desde distintos enfoques, en un proceso o
idea. Pero, una vez se entiende realmente (la cuestién) y se dispone de la perspectiva
mental para considerarla en su conjunto, a menudo se presenta una tremenda
compresion mental. Se la puede registrar por separado, recordarla inmediatamente
cuando sea necesario, y utilizarla simplemente en un paso de algun otro proceso
mental (Arboleda, 2007: 16).

El formalismo cognitivista, “mental”, debe ser recomprendido desde
el discurso de los cuerpos, sobre todo tomando en cuenta que de lo que se trata
es de una formalizacion de mwaneras de hacer, de un conocimiento que opera en
el cuerpo de las practicas, “en estado practico”, dice Bourdieu. También en
la malicia, la cimarroneria, la ladineria y la viveza hay una decantacién y
sedimentacion tras diversas experiencias historicas de Zicticas ejercidas en
las relaciones de poder coloniales, nacionales y globales, que han sido
sometidas a un #rabajo simbilico de compresion, distorsion y aplicacion,
transfiriéndolas a las distintas interacciones y actos de discurso,
configurando géneros discursivos no-oficiales y estabilizados.

Esta corporalidad de las pricticas en verdad cuestionaria radicalmente todo
idealismo de los términos fetichizados en “objetos”; lo cual revierte el
anterior desplazamiento analdgico y lo vuelve sobre las matematicas,
contra cierto “platonismo ingenuo”, muy generalizado en el discurso
epistemoldgico de las comunidades cientificas y académicas (que el
mismo Arboleda denuncia), que tiende a sustancializar lo ideal e impide
concebir el proceso de ideacion como “tipificacion” de acciones (Schutz,
1995) (y no como “representaciones” que cumplen la funcién (kantiana)
de a priorihistorizado, al modo de Durkheim, y como atn lo entiende en su
ambivalencia estructuralista y su autoadscripcion al wainstream de la

169



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 51, 2009, Universidad Auténoma del Estado de México

tradicioén sociolégica el mismo Bourdieu).” Incluso, cabria pensar, por el
poder indomito de la analogfa, si en nuestras matematicas, en contextos
poscoloniales latinoamericanos, en sus producciones de reapropiacion y
creacion no operan también y sobre todo las matrices epistémico-pricticas de la
malicia (indigena), la cimarroneria (negra), la ladineria (mestiza) y la viveza (criolla),
contaminandolo todo de economias epistémicas situadas, desconocidas en las
politicas oficiales del conocimiento que agencian la “educacion” yla “gestion del
conocimiento”.

Por todo ello (por su presion dialdgica), nuestra accion epistémica
critica sobre las politicas del conocimiento —si no queremos que una vez mas
la critica refuerce y hunda con nuevo impetu autopropulsado el
colonialismo— consiste en constituir la red de malicias, cimarronerias,
ladinerias y vivezas en posicion tedrico-metodolégica ad latere. Esa es la
configuracién que deberia tomar entre nosotros la tan anunciada
“sociedad del conocimiento”, despertindonos de una vez del suefio
lustrado de la ampliacion de los usuarios de la argumentacion racional en
una “opinién publica” “bien” formada y elevada a un didlogo “culto y
civilizado” (Habermas, 1999; 1989a; 1989b; Arato, 1999) hacia la larga
jornada de profundizacién democratica a través de las oscuras y tortuosas
racionalidades practicas de nuestra historia, que ni siquiera apenas
comienza (alaluz del dia), pero que lleva ya sus siglos (nocturnos) de lucha
(Grosso, 2009a).

Erigir aquellas watrices y redes en posicion tedrico-metodologica puede
parecer cambiar el contenido dentro del mismo formato con una ilusa
euforia descolonizadora (quedando aquéllas enmarcadas y depotenciadas
bajo la formacién hegemonica); pero las matrices y redes de emergencia

7 “Todo nuestro conocimiento del mundo, tanto en el sentido comuin como en el
pensamiento cientifico, supone construcciones, es decir, conjuntos de abstracciones,
generalizaciones, formalizaciones e idealizaciones propias del nivel respectivo de
organizacién del pensamiento” (Schutz, 1995: 36-37). En el caso del mundo social,
éste “tiene un sentido particular y una estructura de significatividades para los seres
humanos que viven, piensan y actdan dentro de ¢él. Estos han preseleccionado y
preinterpretado este mundo mediante una serie de construcciones de sentido comun
(“tipificaciones”) acerca de la realidad cotidiana, y esos objetos de pensamiento
determinan su conducta, definen el objetivo de su accién, los medios disponibles para
alcanzarlo; en resumen, los ayudan a orientarse dentro de su medio natural y
sociocultural y a relacionarse con él (Schutz, 1995: 37).

170



José Luis Grosso. Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tienmpos otros

subalterna combaten la hegemonia del “conocimiento” al mismo nivel
discursivo de la enunciacion, haciendo chirriar los “regimenes de verdad”
en que asienta el “orden del discurso” dominante (Foucault, 1997; 1992).
El estilo combate sismicamente, con un poder de roedura que no es ni
argumentativo ni cinico, pero que ni funda acuerdos ni cree
ingenuamente. Es de notar que tanto la malicia, como la cimarroneria, la
ladineria y la viveza han sido siempre consideradas con recelo, y que ellas
mismas afectan en primer lugar el sentido de la confianza: el conocimiento
que producen esta tocado de sospecha y se genera en el medinm de quienes
“no se la creen del todo”, o directamente no creen en el fondo en
absoluto. Hay una suspension (una epgé) en esas posiciones frente al
“orden del mundo”: es nuestra fenomenologia social local. El conocimiento
alli es puro desgaste burlén, sometiendo al tembladeral de la risa la
higiénica légica de la arquitectura apolinea, tomando las metaforas de
Nietzsche. Luchas simbilicas que en nuestros dias producen torsiones
(neo)barrocas (Calabrese, 1994) bajo el domo del “biopoder
informacional” (Branco Fraga, 2007) que trabaja sobre el sensorium
colectivo (Benjamin, 1982), incentivando la autopercepciéon y el
autocuidado, la “atencion” a un “usuario” estimulado, convocado en su
deseo en los marcos del sentido comun mediatico, traduciendo la
heteroglosia del mundo (Voloshinov y Bajtin, 1992) a un cédigo binario
hipercomunicable, infinitamente reiterado y celularmente asumido en el
organismo planetario: cada sujeto, dice Branco Fraga, es visto como “un
‘sistema de procesamiento de informaciones’ (citando a Paulo Roberto
Vaz, Agentes na rede, 1999), que debe aprender a decodificar mensajes por
cuenta propia y a consumir en un sentido mas amplio” (Branco Fraga,
2007: 351). Es lo que va de un “biopoder analégico” en una “sociedad
disciplinaria” a un “biopoder informacional” en una “sociedad de
control” (Branco Fraga, 2007: 343).

Bajo ese domo adn resisten luchas de cuerpos inndmeros que
retuercen las volutas de lo simbdlico que mortalmente nos reune y nos
religa (Grosso, 2009h; 2009j). El conocimiento en manos de la accion
colectiva es, fenomenolégica y politicamente, el mas radical
agenciamiento, y, por ello mismo, la mayor preocupacién, obsesion o
temor de los sectores dominantes: el “conocimiento” se vuelve /uchas
epistémicas que son luchas sociales, tal como lo senala repetidamente
Bourdieu. En dicha accién colectiva, las gestas de la protesta social
retuercen la metaforicidad coagulada de lo simbdlico (donde entra el

171



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 51, 2009, Universidad Auténoma del Estado de México

“conocimiento” como el capital simbilico tal vez mas efectivo en nuestra
configuracién de “modernidad”). Cito a Adrian Scribano:

Las protestas implican una sefal de los limites de compatibilidad sistémica en
relacién a los mecanismos de tresolucién de conflictos y ponen de manifiesto
claramente la desintegracion de lo politico como sintesis social e hipéstasis de la
totalidad, de la politica como indicio y marca del sentido de un pacto originario y
performativo, por lo cual hay que reparar en la utilizacién y resignificacion de
recursos expresivos anclados en tradiciones de resistencia (Scribano, 2008: 10).

Estas fisuras alientan, por parte de los interesados en el control

simbdlico, una “politica del prejuicio” a partir de la aparente

inutilidad que supondria la incapacidad para articular un movimiento politico que
impugne sistémicamente al gobierno. La demanda de sistematicidad no visualiza la
disolucién de los lazos con el sistema politico y oculta la potencialidad
transformadora de las protestas, que radica en la posibilidad de superar la
invisibilidad, reconstruir lazos colectivos, resignificar tradiciones y usar formas
expresivas para sefialar los limites del sistema (Scribano, 2008: 10).

Pero,

en primer lugar, las protestas refieren a vacios, a momentos de las relaciones sociales
donde lalégica social no puede unirlos lazos “naturales” entre los agentes que dichas
relaciones suponen. Como ausencias, refieren también a fallas en la estructura social
que generan grietas, lugares donde la estructura social se ha quebrado y ya no hay
puentes que liguen las partes separadas. Las protestas hacen ver los lugares donde la
sociedad no tiene cemento, donde no se puede unir, donde no se sutura. En segundo
lugar, las acciones colectivas son un epifenémeno de lo que pasa en la sociedad, pues
emanan de redes que siempre tienen que ver con lo estructural y con los procesos de
estructuracion, ya sea en sus momentos materiales y/o simbdlicos. Los sintomas
trabajan por transposiciéon metaférica: de un signo se interpreta el sentido de un
conjunto de relaciones a las cuales ese signo no hace referencia directa, pero las
supone. Las protestas son signos de los procesos de producciéon y reproduccion
social de modo tal que posibilitan ver lo que ocurre en el “interior” de ese proceso,
porque dan visibilidad a lo que, por légica social, se “pone patas para arriba” —o
invierte—, o a lo que impide un acceso inmediato. En tercer lugar, las protestas son
mensajes porque fundamentalmente hablan de los limites de compatibilidad sistémica.
Al mostrar el estado de los mecanismos de resolucion de conflictos, las protestas
profetizan, es decir, anuncian la precaria relacion entre los limites de compatibilidad
e incompatibilidad sistémica; envian sefiales de los lugares por donde, si el sistema
quiere empujar mas, no lo podra hacer, salvo a costa de su propia redefiniciéon o
disolucién (Scribano, 2008: 13).

En esas fallas, trabajos ocultos y margenes criticos, la protesta social en

la acciéon colectiva genera sus politicas del conocimiento oblicuas de alta

densidad.

172



José Luis Grosso. Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tienmpos otros

El desborde fenomenoldgico ha ido a parar a la mwalicia (indigena), la
cimarroneria (negra), 1a ladineria (mestiza) y la viveza (criolla) como nuestra
“clencia”, nuestra “historia” y nuestra “filosofia” znterculturales poscoloniales.
En ello, la semiopraxis permite radicar el analisis social en la trama
cuerpo-sentido-poder-conocimiento, donde tienen lugar los procesos constitutivos
de socializacion y las Zuchas simbolicas tacitas o explicitas en torno a los
esquenas interpretativos, las confignraciones de socialidad, las maneras de hacery las
estructuras del sentir, como elementos primarios de las relaciones sociales.
Las formalizaciones epistémico-prdcticas que operan en la semiopraxis “popular”
(entendiendo por tal aquella que etnograficamente se la registra nominada
de este modo por la semiosis social y que establece su valor diferencial en
el espacio-tiempo hegemonico; Grosso, 2009k) sedimentan como matrices
de pensamiento, sentido y accion agenciadas a través del habitus in-corporado en
la socializacion y toman modalidades especificas en los diversos espacios
regionales.

Espacio-tiempos otros, heteroglosia discursiva desbordada por la configuracion
cosmico-cultural de la interaccion entre seres no-sociales: animales, arboles,
rocas, cerros, sitios, dioses, torres, aparecidos, cosas, demonios,
fenémenos celestes, cataclismos y personas (como una de las
conjunciones histéricas posible), y matrices epistémico-pricticas populares
sumergen el deslizamiento fenomenoldgico en la gesta no contada de
nuestras historias zterculturales poscoloniales. Por decir algo, finalmente,
deconstruir la fenomenologia en una semiopraxis cuesta la deconstruccion misma
(st misma quiere aun ser). La diversidad de seres no-socioligica por la
trascendencia de espacio-tiempos otros sera aquella que en cada caso el
conocimiento local, es decir, las matrices epistémico-prdcticas, ponga en juego.
Descolonizar el camino epistémico significard, en esos casos, no
semiologizar en proyecciones o sintomas sociales las enunciaciones de los
seres no-sociales, no reducirlos a la “antropo-logia” ni a la escena “familiar”
del trauma colectivo, por ejemplo, la escena colonial como relaciones de
identidad y diferencia entre seres sociales (como lo hacen Derrida en E/
monolingiiismo del otro (1997¢c) o Todorov en La conquista del otro (1985).
Apenas se vislumbra lo que pasara en estos avatares a las ciencias sociales:
lo que la descolonizacién vaya haciendo de ellas. Pero arrojado al sentido
de otros “suelos” (Kusch, 1976), echado a la suerte de otras
“maneras-de-estar-en-el-mundo”, aun resuena el espectral eco
fenomenoldgico en la monstruosa trama de subjetivaciones otras.

173



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 51, 2009, Universidad Auténoma del Estado de México

Bibliografia

Arato, Andrew y Jean Louis Cohen (1999), “Esfera publica y sociedad
civil”, en Metapolitica, enero-marzo, nim. 9, vol. 3, México: Centro de
Estudios de Politica Comparada.

Arboleda, Luis Carlos (2007), “Historia y educacién matematica”, en
Lazarin Miranda, Federico [ed.]|, Memorias del primer Cologuio
Latinoamericano de Historia y Estudios Sociales sobre la Ciencia y la Tecnologia,
octubre, Puebla, México: Sociedad Mexicana de Historia de la Ciencia
y de la Tecnologfa.

Bajtin, Mijail (1999), “Hacia una metodologia de las ciencias humanas”,
en Mijail Mijailovich Bajtin, Estética de la creacidn verbal, México: Siglo
XXI [1975].

Benjamin, Walter (1982), “La obra de arte en la época de su
reproductibilidad técnica”, en Walter Benjamin, Dizscursos Interrumpidos
I, Madrid: Taurus.

Bourdieu, Pierre (1983), “Campo intelectual, campo del poder y habitus
de clase”, en Pierre Bourdieu, Campo del Poder y Campo Intelectnal,
Buenos Aires: Folios.

Bourdieu, Pierre (2000a), “El campo cientifico”, en Pierre Bourdieu, Los
usos sociales de la ciencia, Buenos Aires: Nueva Vision.

Bourdieu, Pierre (1998), “Las luchas simbdlicas”, en Pierre Bourdieu, a
Distincion. Criterio y bases sociales del gusto, Madrid: Taurus [1979].

Bourdieu, Pierre (2002), Leccion sobre la leccion. 1 eccion inaugnral de la Catedra
de Sociologia dictada en el College de France el viernes 23 de abril de 1982,
Barcelona: Anagrama [1982].

Bourdieu, Pierre (1984), Homo Academicus, Paris: Minuit.

Bourdieu, Pierre (1997), “El punto de vista escolastico”, en Pierre Bourdieu,
Razones Pricticas. Sobre la teoria de la accion, Barcelona: Anagrama [1994].

Bourdieu, Pierre (2000b), “Los usos sociales de la ciencia. Por una
sociologia clinica del campo cientifico”, en Pierre Bourdieu, Los #sos
sociales de la ciencia, Buenos Aires: Nueva Vision.

174



José Luis Grosso. Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tienmpos otros

Bourdieu, Pierre (2000c), Capital cultural, escuela y espacio social |comp. de
Isabel Jiménez]|, México: Siglo XXI.

Bourdieu, Pierre (2001), Science de la science et réflexcivite. Cours du College de
France, 2000-2001, Paris: Raisons d’Agir.

Bourdieu, Pierre y Jean-Claude Passeron (1995), La Reproduccion. Elementos
para una teoria del sistema de enserianza, México: Fontamara [1972].

Branco Fraga, Alex (2007), Corpos sauddveis a sombra do risco: escolbas, vida
ativa e biopolitica informaciona, en Pedraza, Zandra [comp.], Politicas y
estéticas del cuerpo en Ameérica Latina, Bogota: Universidad delos Andes.

Calabrese, Omar (1994), La era neobarroca, Madrid: Catedra [1987].

De Certeau, Michel (2000), La invencion del cotidiano. 1. Artes de hacer,
Meéxico: Iberoamericana [1980, 1990].

Derrida, Jacques (2000), De /a gramatologia, México: Siglo XXI [1967].

Derrida, Jacques (1995), La voz y el fendmeno Introduccion al problema del signo
en la fenomenologia de Husserl, Valencia: Pre-Textos [1967].

Derrida, Jacques (1997a), La diseminacion, Madrid: Fundamentos [1972].
Derrida, Jacques (1989), Mdrgenes de la filosofia, Madrid: Catedra [1989)].

Derrida, Jacques (1997b), Fuerza de ley. El “fundamento mistico de la
antoridad”, Madrid: Tecnos [1994].

Derrida, Jacques (1998), “Capitulo 7 Notas sobre desconstruccion y
pragmatismo”, en Chantal Mouffe [comp.]|, Desconstruccion y
pragmatismo, Buenos Aires: Paidos [1990].

Derrida, Jacques (1997¢), E/ monolingiiismo del otro, o la pritesis de origen,
Buenos Aires: Manantial [1996].

Derrida, Jacques y Geoffrey Bennington (1994), Jacques Derrida.
Derridabase y Circonfesion |Geoffrey Bennington. Derridabase. / Jacques
Derrida. Circonfesion], Madrid: Catedra [1991].

Elias, Norbert (2000), Teoria del simbolo Un ensayo de antropologia cultnral,
Barcelona: Peninsula [1991].

175



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 51, 2009, Universidad Auténoma del Estado de México

Foucault, Michel (2000), E/ pensamiento del afuera, Valencia: Pre-Textos
[1960].

Foucault, Michel (1997), La argueologia del saber, México: Siglo XXI [1969].

Foucault, Michel (1992), E/ orden del discurso, Ieccion inangural en el College de
France, Catedra de Historia de los Sistemas de Pensamiento, pronunciada el 2 de
diciembre de 1970, Buenos Aires: Tusquets [1970].

Grosso, José Luis (20082), “Semiopraxis en contextos interculturales
poscoloniales Cuerpos, fuerzas y sentidos en pugna”, en Espacio
Abierto,vol. 17, num. 2, Dossier “Estudios Sociales del Cuerpo y de las
Emociones”, Maracaibo: Universidad del Zulia.

Grosso, José Luis (2008b), “Luchas interculturales y politicas del
conocimiento. La infrahistoria poscolonial de la educacion”, en
Federico Pérez Bonfante [coord.|, Catedra Abierta Estanislao Zuleta.
Pensar colectivamente la universidad, Santiago de Cali: Universidad del
Valle.

Grosso, José Luis (2009a), “Interculturalidad y ciudadanfa. Esa rara
modernidad en la semiopraxis popular”, en G. Hoyos [ed.],
Etnoeducacion. La experiencia de las comunidades afrocolombianas del Pacifico,
Bogota: Pontificia Universidad Javeriana (en imprenta).

Grosso, José Luis (2009b), “Metafora y burla en la semiopraxis popular”,
en José Luis Grosso [ed.], Discurso de los cuerpos y cindadanias otras.
Metafora, burla y semiopraxis, Cérdoba: Grupo Encuentro Editor,
Universidad Nacional de Catamarca (en imprenta).

Grosso, José Luis (2009¢c), “Tacticas sociales, innovaciéon y fenémenos
emergentes en el uso de las redes. Politicas del conocimiento,
tecnologias y cultura”, ponencia presentada en el Simposio “Nuevas
tacticas sociales de generacion y reapropiacion del conocimiento:
innovacién y fenémenos emergentes en el uso de las redes”, Coloquio
Latinoamericano “Historia y Estudios de la Ciencia y la Tecnologia”,
Sociedad Mexicana de Ciencia y Tecnologfa, 24 al 27 de octubre de
2007, Puebla, México. Cuadernos de Administracion, Facultad de Ciencias
de la Administracion, Universidad del Valle, Santiago de Cali (en
imprenta).

176



José Luis Grosso. Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tienmpos otros

Grosso, José Luis (2009d), “Ciudades elipticas. Redes de sujeciones y
barbaries”, en Nodos y Nudos, Bogota: UPN (en imprenta).

Grosso, José Luis (2009¢), “Cuerpos del discurso y discurso de los
cuerpos. Nietzsche y Bajtin en nuestras relaciones interculturales”,
ponencia presentada en el XXVI Congreso de la Asociacién
Latinoamericana de Sociologfa — ALAS 2007, Grupo de Trabajo
Sociologia del Cuerpo y de las Emociones, Guadalajara, agosto 13-18
de 2007, en Rogelio Luna Zamora y Adrian Scribano [eds.], Estudios
Sociales de los Cuerpos y de las Emociones, Guadalajara: Universidad de
Guadalajara (en imprenta).

Grosso, José Luis (20091), Mapas y Mapeo de las Confignraciones de la Accion
Colectiva en sus Luchas Simbdlicas: Entramados de Matrices
Epistémico-Practicas, Géneros Discursivos, Campos Sociales de Politicas del
Conocimiento y Tipos de Subjetivacion, Proyecto de Investigacion en
formulacion, Universidad Nacional de Villa Marfa (Cordoba),
Programa de Sociologfa; Proyecto de Investigacion Internacional
Patrimonio Cultural y Globalizacion.

Grosso, José Luis (2009¢), Por un Socioandlisis de la Gestion Social del
Conocimiento: juegos locales en la telarania global (libro en preparacion).

Grosso, José Luis (2009h), ¢ Lo sinzbilico como torsion de los cuerpos. Combates y
amores entre dioses, muertos, conformistas y rebeldes, Santiago de Cali.

Grosso, José Luis (20091), De/ suesio ilustrado de la sociedad del conocimiento a la
economia critica del conocimiento formalizada en las matrices epistémico-practicas
de nuestros vicios y deformidades subalternos, Santiago de Cali.

Grosso, José Luis (2009)), “Simbolo, cuerpos y emociones.
Conversaciones antropoldgicas en el reverso escritural de las Ciencias
Sociales”, en Mejia Navarrete, Julio [comp.|, Sociedad, Cultura y Cambio
en América Latina. Memorias del I Foro Internacional y Encuentro Pre-ALAS,
Lima, del 4 al 6 de mayo, Lima: Universidad Ricardo Palma (en
imprenta).

Grosso, José Luis (2009 k), “Lo popular, la cultura y la politica. Mudanzas
y domicilios de las Ciencias Sociales”, en Federico Pérez Bonfante

177



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 51, 2009, Universidad Auténoma del Estado de México

[coord.], Gestion Cultural, Santiago de Cali: Secretaria de Educacion de
la Alcaldia de Santiago de Cali (en imprenta).

Habermas, Jurgen (1999), Historia y critica de la opiniin piblica. La
transformacion estructural de la vida piiblica, Barcelona: Gustavo Gili [1962;
Prefacio 1990].

Habermas, Jurgen (1989a), Teoria de la accidn comunicativa. 1. Racionalidad de la
accion y racionalizacion social, Buenos Aires: Taurus [1982].

Habermas, Jurgen (1989b), Teoria de la accion comunicativa. 1. Critica de la
razon funcionalista, Buenos Aires: Taurus [1982].

Kusch, Rodolfo (1976), Geocultura del hombre americano, Buenos Aires:
Garcia Cambeiro.

Neruda, Pablo (1979), Las piedras del cielo, Buenos Aires: Losada [1970].

Pedraza, Zandra (2007), Introduccion. Politicas y estéticas del cuerpo: la
Modernidad en Ameérica Latina, en Pedraza, Zandra [comp.|, Politicas y
estéticas del cuerpo en Ameérica Latina, Bogota: Universidad delos Andes.

Scribano, Adrian (2008), “Sensaciones, Conflicto y Cuerpo en Argentina
después del 20017, en Espacio Abierto, vol. 17, nam. 2, Dossier
“Estudios Sociales del Cuerpo y de las Emociones”, Maracaibo:
Universidad del Zulia.

Schutz, Alfred (1995), “El sentido comun y la interpretacion cientifica de
la accion humana”, (1953), en Alfred Schutz, E/ problema de la realidad
social, Buenos Aires: Amorrortu [1962].

Todorov, Tzvetan (1985), La conquista de Ameérica. La cuestion del Otro,
México: Siglo XXI.

Tunes da Silva, Gabriela ef al. (2000), Trés tempos do desenvolvimento sitnado,
Memorias del I Congreso Iberoamericano de Ciencia, Tecnologia,
Sociedad e Innovacién — CTS+I, del 19 al 23 de junio, Palacio de
Mineria, Ciudad de México.

Voloshinov, Nicolai (Mijail Bajtin) (1992), E/marxismo y filosofia del lenguaye.

Los principales problemas del método socioldgico en la ciencia del lengnage, Madrid:
Alianza [1929].

178



José Luis Grosso. Desbarrancamiento. Ecos de la fenomenologia en la heteroglosia poscolonial
de espacio-tienmpos otros

José Luis Grosso. Doctor en Antropologia Social. Profesor titular de
la Universidad del Valle, Instituto de Educacion y Pedagogia, Santiago de
Cali, Colombia. Lineas de investigacion: semiopraxis y discurso de los
cuerpos en contextos interculturales poscoloniales. Director de dos
grupos de investigacion: “Di-Sentir — Desmarcaciones Interculturales” y
“PIRKA — Politicas, Culturas y Artes de Hacer”. Publicaciones recientes:
Indios mmertos, negros invisibles. Hegemonia, identidad y aioranza, Cérdoba
(2008); “Semiopraxis en contextos interculturales poscoloniales.
Cuerpos, fuerzas y sentidos en pugna”, en Espacio Abierto — Cnaderno
Venezolano de Sociologia, num. 2, Maracaibo (2008); “Luchas interculturales
y politicas del conocimiento. La infrahistoria poscolonial de la
educacion”, en Citedra Abierta Estanislao Zuleta. Pensar colectivamente la
universidad, Santiago de Cali (2008).

Envio a dictamen: 06 de junio de 2009.
Aprobacion: 30 de junio de 20009.

179



