CONVERGENCIA

Revista de Cienclas Sociales

Giambattista Vico y los antecedentes
del paradigma comprensivo

Marfa Luisa Bacarlett Pérez
Universidad Auténoma del Estado de México | cioran647 2@yahoo.com

Abstract: From the distinction stated by von Wright in the already classic text Explanation and
Understanding, the work by Giambattista Vico (1668 — 1744) is analyzed in the light of his criticism
to Descartes and the distinction between “criticism” and “topics”. It is not risky to say that Vico’s
proposal of the activity proper to topic, linked to the use of language, rhetoric and eloquence is
closer to that which von Wright locates within the “comprehensive paradigm”; whereas criticism,
identified with the Cartesian method, privileges abstraction, logical deduction and mathematical
analysis; this is to say, all that is linked to the knowledge of nature. The great difference between
topics and criticism, in the end, lays on the criterion of truth proper to each perspective: while
criticism finds the truth in the natural world’s exteriority, in something men do not do; conversely,
the only form of truth in the realm of topics is as “made truth” or “verum factun’”’; i.c., the truth we
ourselves make as historical, linguistic, culture-creator, political- and social- life agents.

Key words: Giambattista Vico, verum factum, comprehensive paradigm, topics, criticism.
Resumen: A partir de la distincién planteada por von Wright en su texto ya clasico Explicaciin y
comprension, se analiza la obra de Giambattista Vico (1668 — 1744) ala luz de su critica desarrollada
hacia Descartes y la distincién que realiza entre “critica” y “t6pica”. No es aventurado decir que en
la propuesta viquiana la actividad propia de la topica, ligada al uso del lenguaje, la retérica y la
elocuencia, se acerca mas aquello que von Wright ubica dentro del “paradigma comprensivo™;
mientras que la critica, identificada con el método cartesiano, privilegia la abstraccion, la deduccion
légica y el analisis matematico; es decir, todo aquello ligado al conocimiento de la naturaleza. La
gran diferencia entre topica y critica radica, al final, en el criterio de verdad propio de cada
perspectiva: mientras la critica encuentra la verdad en la exterioridad del mundo natural, en algo
que los hombres no hacen; en cambio, la tnica forma de verdad en el terreno de la tépica es como
“verdad hecha” o “verum factuns”; es decir, la verdad que nosotros mismos hacemos como agentes
histéricos, linglisticos, creadores de cultura, de vida politica y social.

Palabras clave: Giambattista Vico, verum factum, paradigma comprensivo, topica, critica.

ISSN 1405-1435, UAEMex, nim. 48, septiembre-diciembre 2008, pp. 11-27



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 48, 2008, Universidad Auténoma del Estado de México

Introduccién: explicar y comprender

Elya casi clasico texto de Georg Henrik von Wright titulado Explicacion y
comprension (1980) expone de manera resumida la existencia de dos
grandes tradiciones en el ambito de la teorfa del conocimiento en
Occidente; una que llama “tradicién galileana” y que estd emparentada
sobre todo con los patrones de explicacion causal y mecanica—a la cual
podriamos llamar simplemente “explicaciéon”, en atencién al vocablo

aleman Erkdlaren’—, propia de las ciencias naturales (en particular de la
fisica); la otra, llamada “tradicién aristotélica”, que se conecta mas bien

con las dilucidaciones teleologicas y finalistas —a la cual podemos llamar

simplemente “comprension®, Verstehen en aleman—, y que podriamos
vincular con las ciencias sociales y las humanidades.

La tradicion galileana en el ambito de la ciencia discurre a la par que la perspectiva
mecanicista en los esfuerzos del hombre por explicar y predecir fenémenos; la
tradicion aristotélica discurre al compas de sus esfuerzos por comprender los hechos
de modo teleoldgico o finalista (Von Wright, 1980: 20).

Ciertamente la divisién que plantea von Wright funciona como “tipo
ideal” a la manera weberiana; es decir, estos dos ambitos quizas en la
practica pocas veces se encuentran en “estado puro” y, como lo expresa
Paul Ricceur (2002), en realidad podemos plantear mas bien un circulo en
el cual toda explicacion implica cierta comprension previa de aquello que
quiere explicarse; mientras que todo esfuerzo comprensivo no evade la
posibilidad de explicar aquello que se trata de comprender.

De acuerdo con von Wright, la explicacién es un esquema de
conocimiento que se interesa sobre todo por el oo de los fenémenos; es
decir, dar cuenta de la manera en que ocurren, sus causas eficientes, sin
apelar a ninguna finalidad —el astrénomo no se pregunta spara qué sale el
sol?, antes bien se pregunta squé hace que el sol parezca que sale por el
Oriente? Su respuesta abandonarfa toda busqueda de finalidad y se
concentrarfa en la mecanica propia del movimiento de rotaciéon de la
Tierra— En cambio, la comprension se interesa por el por gué'y el para gué
de los fenémenos, en tanto no puede desprender cierta finalidad en los
fenémenos que observa; debido a las particularidades de su objeto de

1 Sedebe a Johann Gustav Droysen (1808-1884), historicista aleman, la distincién entre

Erkliren (explicar) y Verstehen (comprender).



Maria Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
Y los antecedentes del paradigma comprensivo

observacién —por ejemplo, un sociélogo que estudia la organizacion de
los trabajadores en una huelga no puede dejar de reconocer que aquellos
no son meros 4tomos que se mueven mecanicamente en el espacio, sino
sujetos que tienen ciertos intereses y motivaciones, y que, de hecho, ya

realizan una interpretacion sobre su propia situacion.?

En suma, tal parece que a lo largo de la historia de los modelos de
conocimiento, al menos en Occidente, han existido dos grandes
tradiciones, una que utiliza esquemas causales y mecanicos de explicacion,
y otra que interpreta los fendmenos en términos comprensivos, los cuales
liga a ciertas finalidades o funciones.? Sin embargo, es necesario aclarar
que —algo que de hecho precisa el propio von Wright— llamar a la
primera “tradicién galileana” y a la segunda “tradicién aristotélica” no
quiere decir que cada una tenga su origen en Galileo y Aristoteles,
respectivamente; antes bien, von Wright estd pensando en Galileo y
Aristoteles como casos paradigmdticos de cada tradicién.
Frecuentemente buscar los origenes de una idea o concepto resulta no
solo engorroso, sino algo que de una u otra forma cae en terrenos de la
ficcién. Como yalo sospechaba Nietzsche, en el origen se suelen expresar
los intereses de quien busca justificar su propia perspectiva; quizd mas
valdria hablar de antecedente, pero no en el sentido del condicional 16gico
o de causa eficiente, sino simplemente como aquello que atisba una idea
mas actual, en la nebulosa de una serie de gestos que se encuentran
temporalmente enla antesala de tal idea, pero sin causarla o condicionatrla.

Desde este punto de vista, el interés de este trabajo es explorar uno de
los antecedentes del llamado “paradigma comprensivo”, algo que cae
dentro de lo que von Wright llama “tradicién aristotélica”, y que se ha
ligado, en especial, al quehacer de la interpretaciéon y de la actividad
hermenéutica de las ciencias sociales y las humanidades. Como toda
nebulosa de ideas, la abigarrada antesala de lo que hoy podemos
identificar como paradigma comprensivo esta plena de concepciones y

2 A esta “doble” interpretacion que efectda el investigador sobre fenémenos que
implican sujetos, mismos que hacen su propia interpretacién de lo que viven y
realizan, Giddens y Habermas la llaman “doble hermenéutica”.

3 Eneste punto el caso de la biologfa es interesante, ya Kant, en concreto en la Critica del
Jjuicio, habia sefialado la dificultad de poder dar cuenta de los fenémenos de la vida sin
apelar a alguna finalidad no intencional.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 48, 2008, Universidad Auténoma del Estado de México

reflexiones de los mas variados filésofos ¢ historiadores; con todo, en este
trabajo nos centraremos en uno de ellos que en muchos sentidos es
central en la constitucion de dicho paradigma, en particular porque
conscientemente dedicé buena parte de su obra a problematizar lo que él
llamé “un nuevo método de los estudios de nuestro tiempo”, nos
referimos a Giambattista Vico.

Antes de pasar al recuento de algunos aspectos destacados de la vida y
obra de Vico, es necesario reconocer que antes que Vico, y sin ir mas alla
del siglo XVII, otros pensadores esbozaron la diferencia entre explicar y
comprender, ¢ hicieron énfasis en la necesidad de un método propio para
el estudio de la realidad humana (la cual implica también su relacién con
Dios) frente la realidad natural. En este rubro no seria posible pasar por
alto a Leibniz y la distincién que entabla entre la explicacion y la
comprension de los misterios de la fe. Por ejemplo, argumenta Leibniz,
podemos explicar la creacién —podemos dar cuenta de que Dios cre6 al
mundo en siete dias, que en el primero cred ciertas cosas y en el segundo
otras, pero no podemos comprender por qué lo hizo asi, ya que nuestra
mente no puede alcanzar los motivos que actuaron en la mente divina—.
Antecedentes del propio Vico (antecedentes en el sentido expuesto con
anterioridad) lo son también Thomas Hobbes y John Locke, quienes
impulsaron unaidea de conocimiento y de verdad apoyada en el principio
de verum factum, principio que sera abordado con mayor extensién en un
apartado posterior, pero del que por el momento podriamos apuntar lo
siguiente: “sélo puede conocerse lo que se hace” o “sélo puede conocerse
aquello de lo que uno mismo es la causa”; por lo tanto, la naturaleza no
puede conocerse de igual manera que el mundo humano, porque mientras
nosotros somos causa del segundo, sélo Dios es causa de la primera. Este
principio es fundamental en el pensamiento viquiano, sobre todo en lo
que respecta a sus contribuciones epistemoldgicas.

Vico, la vida y la obra

Giambattista Vico (1668-1774), napolitano de nacimiento, pertenecié a
esta especie no minoritaria de filésofos cuya vida se ha caracterizado por
ser la arena de innumerables reveses y de la falta constante de
reconocimiento, situacion que le llevé a percibir su propia vida y época de
manera pesimista, e inclusive, tragica. Poseedor de un estilo de escritura



Maria Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
Y los antecedentes del paradigma comprensivo

oscuro, rimbombante y a veces con un exceso de ornatos, propicié en
Marx*la confusién de no saber silo que estabaleyendo era italiano o algun
dialecto de la regién. Dicho estilo actud en gran medida como agente de
los obstaculos que impidieron que su obra tuviera la misma penetracién
en el mundo europeo que muchas otras obras contemporaneas. Pero,
principalmente, Vico halla en la filosoffa de Descartes la fuente del
oscurecimiento de su propia obra y de las de sus contemporaneos.

Hacia final de su soledad, que duré sus buenos y largos nueve afios, tuvo noticias de
que la fisica de René Descartes habia oscurecido la fama de todas las pasadas y quiso
tener nociones ciertas acerca de ella [...] (Vico, 1970: 40).

La obra de Vico ha tenido y sigue teniendo resonancias sobre todo en
el ambito de la filosofia de la historia y de la filosofia politica. La parte mas
citada de sus contribuciones es su vision espiral de la historia humana, que
en el marco de una historia eterna se despliega en edades que van de la
barbarie hasta la vida civil y republicana. I.a concepcion de la historia
viquiana, hecha de etapas que se suceden unas a otras hasta llegar a un
maximo grado de plenitud, tuvo influencias importantes en las
concepciones de la historia humana en pensadores como Auguste Comte
y Karl Marx, entre otros. Mucho se ha dicho sobre el aspecto ciclico de la
historia de la humanidad que al parecer defendia Vico, pero es necesario
matizar tal idea. Para Vico la historia no se repite, lo tnico que permanece
intacto a lo largo del devenir de la humanidad es la estructura eterna
dentro de la cual aquélla se desarrolla; es decir, los hombres tienen
petfecta libertad de desplegar sus costumbres y maneras de ser en el
tiempo; pero estas particularidades sélo tienen lugar dentro de una
estructura superior llamada “historia eterna” y que es el molde divino
dentro del cual la vida humana es posible. Dicho molde divino o “Divina
providencia” interviene en la historia humana de dos maneras:
estableciendo un patrén dentro del cual la humanidad desplegara su
propia historia, y, en segundo lugar, corrigiendo los excesos de los
hombres que podrian llevar al mundo al borde del colapso. En este
sentido, la historia no se repite exactamente igual, aunque el molde divino

4 Marx fue un asiduo lector de Vico, quien dejé en su propia obra una impronta
fundamental, sobre todo enlo que se refiere a la visién de la historia de la humanidad,
hecha de etapas que se superan una a otra por la fuerza de sus propias contradicciones.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 48, 2008, Universidad Auténoma del Estado de México

—o historia ideal eterna— que la contiene si le marca un ritmo, que es el
mismo para cada sociedad y para cada tiempo.
[...] una historia ideal eterna sobre la que se desarrollan en el tiempo las historias de
todas las naciones, ya que en todas partes, desde los tiempos salvajes, feroces y fieros,
los hombres comienzan a civilizarse con las religiones, estas historias comienzan,
siguen y terminan a través de aquellos grados que se meditan en este libro [...] (Vico,

1995: Libro 11 [I], §393).

Esta historia eterna estarfa constituida por tres grandes edades. En
primer lugar estarfa la “edad de los dioses”, que en si misma es ya una
etapa de clerta civilidad en tanto los hombres viven adorindolos y
desplegando una sabiduria fantistica y teoldgica. La edad de los dioses es
producto de un primer sacudimiento, que Vico identifica con el trueno, a
través del cual la Divina providencia impone temor a los hombres y los
obliga a vivir sedentariamente, protegiéndose en las cuevas de los rayos
divinos, con ello también comienzan a reunirse en pequefios grupos o
familias, y a practicar gradualmente la monogamia, la adoracién a Dios y el
entierro de los muertos. Estas tres practicas marcan para Vico el inicio de
la verdadera humanizacién de los hombtres. De hecho, la edad de los
dioses es la primera etapa en que la humanidad comienza su largo camino
hacia una vida racional; es decir, gobernada por leyes y por la civilidad.

Observamos que todas las naciones tanto barbaras como humanas, aunque
fundadas de forma diversa al estar lejanas entre si por inmensas distancias de lugar y
tiempo, custodiaron estas tres costumbres humanas: todas tienen una religion, todas
contraen matrimonios solemnes, todas sepultan a sus muertos [...]. Por estas tres

cosas empez6 la humanidad en todas las naciones, y por ello todas deben custodiarla
justamente para que el mundo no se embrutezca y no vuelva a la selva de nuevo

(Vico, 1995: Libro I [I11], §333).

La segunda etapa de la humanidad es la “edad de los héroes”, enla cual
los hombres han ido superando su vision teocentrista de la realidad, han
abandonado las explicaciones fantasticas y han dejado paso ala expresion
de una razén mas objetiva y abstracta. La heroicidad de esta edad se debe a
que todo abandono y domesticacion de las pasiones requiere un acto
heroico de dominio y conocimiento de si. De hecho, las tres etapas por las
que necesariamente atraviesa la historia humana pueden verse como un
proceso de creciente autoconocimiento y autodominio del hombre
mismo y de la vida civil. Sibien la edad de los héroes esta emparentada con
los gobiernos monarquicos y con la division jerarquica de la sociedad, el
imperio delaley ya marca un esfuerzo de racionalizacion de la vida ptblica
y de convivencia civil.



Maria Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
Y los antecedentes del paradigma comprensivo

La tercera edad, llamada “edad de los hombres”, se caracteriza por la
llegada de la igualdad y de la democracia, los hombres son ahora iguales y
deciden el futuro de las naciones en el debate y la concertacién publicas.
La vida republicana es, a ojos de Vico, el indice de que la humanidad ha
alcanzado un maximo de desarrollo en el despliegue de la razén, en tanto
que los hombres dejan de vivir exclusivamente en la naturaleza y
comienzan a habitar un mundo creado por ellos mismos, el mundo civil.
Con todo, es también la edad mas vulnerable de la humanidad, en tanto la
libertad y la igualdad pueden llevar a ciertos hombres a abusar de tales
prerrogativas, a lucrar y a explotar a otros hombres, a hacer mal uso de la
libertad; estos “poderosos” terminaran revirtiendo los logros de la
humanidad a tal grado que pueden llevarla a estados de barbarie
“parecidos” a los de los primeros tiempos de la humanidad; es decit, a
etapas oscuras y desposeidas de razén.

La prueba mas clara, a ojos de Vico de tal16gica de la historia, esta enla
Roma antigua. Roma pasé por estas tres edades, y en la tltima se concedid
la ciudadania inclusive a los esclavos; pero al final los excesos de unos
pocos llevaron a Roma ala decadencia y a diluirse en una etapa oscura que
Vico ubica entre la caida de Roma y el inicio de la Edad Media, esta altima
serfa una nueva edad de los dioses. La etapa que Vico mismo vive la ubica
como una edad de los hombres; sin embargo, no duda de ver en ella
ciertos rasgos que la acercan a una nueva decadencia, misma que en el
plano intelectual estaria auspiciada por la hegemonia del cartesianismo.
Para Vico, la hegemonia de tal método sélo puede llevar al extravio de la
juventud, a la imprudencia en la vida civil.

Mas el inconveniente maximo de nuestro sistema de estudios es el hecho de que,

mientras nos dedicamos muchisimo a las ciencias naturales, no estimamos la moral,

especialmente aquella parte que razona acerca de la indole de la psicologfa humana

[de humani animi ingenio] y de sus imperiosas tendencias [passionibus] orientadas a

lavida civil y ala elocuencia. [...] Pero este sistema de estudios causa tales prejuicios a

los jovenes que en adelante ni siquiera son capaces de llevar una vida civil con
suficiente prudencia [...] (Vico, 2005: 68).

Desde este punto de vista, la concepcién de la historia que abandera
Vico es la narracion de un devenir de la humanidad, en el cual ella misma
se construye como entidad racional y libre. Es una historia del proceso
civilizatorio firmemente anclado en la historia eterna, transcurso que va
desde la vida salvaje hasta la emergencia de las primeras naciones, de la
vida civil y la democracia. Proceso que lejos de aspirar a un fin absoluto,
reconoce la imperfeccién humana y, por ende, la posibilidad de la caida,



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 48, 2008, Universidad Auténoma del Estado de México

de la decadencia y de un retroceso a estados inferiores de civilidad. Desde
este punto de vista, la idea de la historia viquiana da un lugar central a la
humanidad, no sélo como causa de la misma, sino como agente de los
avances, retrocesos y azares propios de devenir histérico.

Descartes o la razén de la “decadencia de nuestro tiempo”

La principal figura contra y con la cual discute la obra de Vico es
Descartes. Ciertamente el filésofo napolitano nace 18 afios después de la
muerte del filésofo francés, pero vive la expansion y creciente hegemonia
del cartesianismo, al menos en el ambiente italiano. El método cartesiano
—que Vico llama “critica“— ha sido un camino invaluable para la
obtencién del conocimiento formal, del pensamiento légico y del
razonamiento matematico, caro al conocimiento del mundo natural; pero
segin Vico adolece de dejar fuera las realidades humanas, el pasado del
hombre y sus formas de expresion. Es conocida la posicion de Descartes
respecto al conocimiento del pasado de la humanidad: no podemos tener
ideas claras y distintas del pasado, podriamos saber tanto de la vida de
Julio César como lo que podria contar su mucama; es decir, no hay
ninguna certeza de aquello que podemos saber sobre la vida de algun
personaje del pasado, todo estaria basado en rumores o meros anécdotas
0, ain peor, en mitos. Desde la 16gica cartesiana, es decir, desde la critica,
el inico ambito del cual podemos obtener verdadero conocimiento es del
mundo natural, en tanto la naturaleza, al igual que nuestro pensamiento,
esta geométricamente estructurada.

Frente a tal perspectiva, Vico sostendrd una posicién exactamente
contraria: no es la naturaleza el ambito propio del conocimiento humano,
sino el mundo humano mismo; es decir, el pasado de la humanidad, sus
manifestaciones artisticas y civiles, sus instituciones y creaciones de indole
cultural. A ojos de Vico, lo que nos es verdaderamente extrafio es la
naturaleza, mientras que lo tnico que queda dentro de nuestra posibilidad
de conocimiento es la historia. La razén de tal diferencia es que,
atendiendo al principio de verunz factum, en tanto nosotros N0 SOMOs causa
de la naturaleza nada podemos conocer de ella; por el contrario, en tanto
nosotros somos la causa del mundo humano, de la historia y de la vida
civil, ese es entonces nuestro unico ambito de verdadero conocimiento.
Tal parece que Vico transmuta la légica cartesiana, y en buena medida
moderna, en tanto da lugar primordial al ambito en el cual los hombres se
han humanizado, al mundo civil y a la historia. Efectivamente, la excesiva
preocupacion de los modernos por conocer la naturaleza, a ojos de Vico



Maria Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
Y los antecedentes del paradigma comprensivo

solo es indice del olvido del hombre mismo. Los modernos se han
alienado en la naturaleza y con ello han renunciado al deber de conocerse a
si mismos, a la reflexion.

En este sentido, Vico no duda ver en la critica —y por ende en el
método cartesiano— el origen de la decadencia de su tiempo. A esta
excesiva preocupacién por la naturaleza y a este olvido de si, hay que
afiadir que la critica ha fomentado la pereza del pensamiento, ha creado la
ilusion de que puede llegarse a la “verdad” con sélo seguir unos cuantos
razonamientos que ocultan el hecho de que toda verdad sigue un proceso,
un ritmo, un tiempo y una narrativa. La critica nos ha hecho caer en el
reino delos juicios inmediatos, olvidando el arte de “percibir”; es decir, de
ver las cosas ligadas al todo, a un trasfondo, a un proceso de génesis y de
expresion particular, algo que es propio de aquello que Vico llama
“topica”.

Vico observe tres souvent que les dogmatiques de son temps (les cartésiens

représentent a ses yeux les nouveaux stoiciens) n’utilisent dans leurs études que la

critique. Ils privilégient 'art de juger au détriment de I'art de percevoir, c’est-a-dire de
la topique. La critique vise le vrai directement, sans passer par les intermédiaires du
corps, de 'imagination ou de I’éloquence [...] A 'image du syllogisme, la critique
aboutit a des conclusions que les prémisses de ses raisonnements contiennent déja

(Remaud, 2004: 140).

En la perspectiva viquiana de su propio tiempo, hay dos grandes
maneras de contemplar el mundo, que chocan tanto por sus medios como
por sus fines: por un lado, el imperio de la ¢r/tica, es decir, del pensamiento
logico y silogistico, del razonamiento geométrico y matematico; por otro,
el ambito relegado de la #jpica, de la narracién, de la elocuencia. Ambos
espacios no son exactamente contrarios, sino mas bien complementarios,
el problema segun Vico es que en su tiempo la hegemonia de la critica es
total, al grado de casi borrar a la tépica del escenario, desequilibrio que
solo puede llevar a las naciones a una segura ruina.

El mundo humano es la verdadera conquista del género humano; es
decir, el mundo civil, el de las instituciones politicas, del Estado ylas leyes,
no el mundo natural, el cual es obra de Dios, no del hombre. En este
sentido, es en el ambito de la topica en donde se encuentra el verdadero
porvenir de la humanidad, en tanto convencer a la multitud, aprobar una
ley, contar el pasado de las instituciones actuales, no puede lograrse con
argumentos silogisticos o a través de razonamientos matematicos, sino
solamente a través de lo que es propio de la tépica: la elocuencia, la



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 48, 2008, Universidad Auténoma del Estado de México

narracion, la oratoria. Aun un razonamiento matematico requerira de la
elocuencia para poder ensefiarse.

[...] el método geométrico prescribe ensefar las disertaciones fisicas lo mismo que

las disertaciones geométricas sélo de forma abreviada, prohibe adornarlas.

Adviértase que, por ello, todos los fisicos adoptan un género de discusioén conciso y

austero; y puesto que esta fisica, cuando se ensefia y cuando se aprende, infiere

siempre las ideas de las inmediatamente antetiores, obstruye a los oyentes la facultad,

que es propia de los filésofos, de ver relaciones de semejanza de cosas alejadas y

diferentes, lo cual se juzga fuente y origen de toda forma de decir ingeniosa y florida

(Vico, 2005: 62).

El diagnéstico que hace Vico de su época no es nada halagtiefio, ve en
su propio tiempo signos de la mas variada decadencia producto del auge
de la critica; es decir, del método cartesiano. La critica ha propiciado no
solamente una idea falsa del conocimiento —como algo inmediato, que
garantiza la posesién de ideas claras y distintas con sélo seguir
puntualmente ciertas reglas de razonamiento—, también ha llevado al
escepticismo generalizado —producto sobre todo de la duda
metddica—;, asi como a tener una imagen simplificada y homogénea del
mundo, cuando en realidad es plural y complejo; ya que si bien la razén es
una, el mundo resulta maltiple. Es gracias a este exceso de confianza en el
método cartesiano, principalmente, que los hombres han abandonado el
pluralismo metodolégico de los antiguos y se han encerrado en la
perspectiva del método unico, empobreciendo la capacidad creativa de
los seres humanos. Para Vico la critica es el método propio de los
modernos, que en una afan de refundarlo todo desde si mismos, han
hecho tabla rasa de la historia, han olvidado el pasado. Por el contrario, la
topica no es sélo conocimiento a través de la elocuencia, es también
reconocimiento de la tradicién, rememoracion del pasado. Es gracias a
este rescate del pasado que Vico antepone al saber de los modernos el
saber de los antiguos, mas capaces de reconocer las virtudes de la topica,
dela narracion, de la elocuencia. El gran defecto de su tiempo es, a ojos de
Vico, este olvido del pasado, de la tradicién, lo que ha hecho caer a los
hombres y a las naciones enteras en una forma excesiva de vanidad,
perniciosa para el avance de la civilizacion.

De la vanidad de las naciones ya oimos aquella maxima durea de Diédoro de Sicilia:
que las naciones, griegas o barbaras, habian tenido esta vanidad, la de haber sido la
primera de todas en hallar las comodidades de la vida humana y en conservar
memortia de sus cosas desde el principio del mundo (Vico, 1995: Libro I [11], § I1T).

20



Maria Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
Y los antecedentes del paradigma comprensivo

Los modernos creen que lo han inventado todo, que todas sus obras e
ideas son novedades, cuando en realidad son producto de un saber
milenario, que hunde sus raices en el pasado de la humanidad; creen
ilusoriamente que son creadores de auténticas novedades, a la vez que se
han convertido en voraces consumidores de cosas nuevas, en tanto estin
lejos de percatarse del largo proceso que implica la emergencia de cada
creacion humana (proceso a la vez historico y social). De ahf que si bien
por un lado Vico aplaude la emergencia de la imprenta, como fuente de
educacién y de civilizacién, a la vez hace una critica 4cida a la producciéon
en serie de obras sin la mayor profundidad, en las cuales los autores s6lo
difunden conocimientos prontos que ofrecen “la sabiduria” sin esfuerzo
ni retardo. Al final, ello ha venido a engrosar el caracter inmediato del
conocimiento, asi como el escepticismo y el olvido de la tradicién.

Pero, como ya apuntabamos antes, quizas uno de los principales
inconvenientes dela critica es que ha contribuido al olvido de si del propio
hombre, en tanto se ha convertido en el método por antonomasia del
conocimiento de la naturaleza; es precisamente el mundo natural lo que
nos ha desviado del conocimiento del mundo humano; es decir, de la vida
civil, de la elocuencia y del autoconocimiento.

Pero el més grave inconveniente de nuestro método es que, mientras nos ocupamos

muy asiduamente de las ciencias naturales, descuidamos la moral, especialmente

aquella parte que se ocupa de la indole de nuestra alma y de sus tendencias a la vida
civil y a la elocuencia (Vico, 1989: 49).

Efectivamente, para Vico el conocimiento de lo propiamente humano,
es decir, de la historia, del mundo civil, de las leyes y las costumbres de los
pueblos, es una forma de reflexividad, de conocimiento de si mismo. En
este punto Vico resuena extrafiamente a Dilthey, para ambos el
conocimiento de lo humano es un conocimiento desde la interioridad de
quien conoce; al contrario, el conocimiento de la naturaleza implica un
salir fuera de si. El entendimiento humano es capaz de descubrir en él
mismo los principios del mundo que ha sido hecho por los hombres. El
espiritu humano, a través de un principio de inmanencia, recapitula en sf
mismo el pasado de la humanidad. Desde este punto de vista, la naturaleza
y la humanidad se encuentran separadas, de entrada, por el modo de
acceso que el hombre posee para cada una de esas realidades.

Vico esta tratando de poner en su lugar dos formas de conocimiento
que no responden a los mismos objetos (naturaleza-humanidad) ni al
mismo método (critica-topica). Mientras la primera subraya la necesidad
de la cuantificacién y de la aprehension mecanica de la naturaleza y un salir

21



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 48, 2008, Universidad Auténoma del Estado de México

fuera de si del sujeto que conoce, la otra afirma la complejidad de la
realidad humana, de sus pasiones y de su irreductibilidad a esquemas
causales, asi como la necesidad de un movimiento autorreflexivo que
implica todo conocimiento de lo humano.
Les faits sont quantifiables, reconstructibles et généralement dénués de latence. Mais
le sens de I'action humaine ne s’épuise pas dans cette définition géométrique du fait.
Il est des actions qui se distinguent du simple fait dans la mesure ou elles relevent du
champ dela perception et mobilisent un véritable arsenal passionnel. Les passions ne
se laissent ni dénombrer ni mesurer aussi aisément que les faits. Elles sont sélectives
et fluctuantes. Beaucoup de passions ne se réduisent pas a leur manifestation et
échappentaux explications strictement causales de histoire (Remaud, 2004: 133).

El principio de verum factunm

Un antecedente del principio de verum factum, aunque en un sentido casi
contrario, es posible ya encontrarlo en la escolastica medieval. Por
ejemplo, para Santo Tomas de Aquino el hombre se asemeja mas a Dios
por el intelecto practico, causa de las cosas que conoce, que por el
intelecto especulativo, donde el conocimiento se adquiere directamente
de las cosas; sin embargo, en el esquema tomista la accion es inferior a la
contemplacion, con lo cual el intelecto humano queda ubicado como
imperfecto, ya que s6lo puede conocer lo que crea, mientras que a Dios le
pertenece el intelecto especulativo, perfecto, un conocimiento directo de
las cosas por la sola contemplacion.

En el siglo XVII tal tema sera retomado con gran interés, aunque desde
una perspectiva critica, al menos por dos filésofos en cuyas obras es
posible encontrar los trazos del principio de vernm factunrz. Thomas Hobbes
(1588-1679) y John Locke (1632-1704). En el caso de Hobbes es
interesante rastrear el camino a través del cual el fil6sofo inglés llega a la
conclusion de que existe unaidentidad entre el hacer y el conocer. Hobbes
reacciona en particular contra Santo Tomas; si bien respeta la idea de que
lo propio del intelecto humano es su caracter practico, no esta de acuerdo
en aceptar que la practica sea inferior a la contemplacion. Para Philippe
Raynaud (2003) tal reconsideracion de la practica responde, entre otras
cosas, a la creciente valia que, sobre todo a partir del Renacimiento, se
otorga a la actividad técnica humana y a su capacidad de crear artificios
que asemejan las producciones de la naturaleza. Invirtiendo los términos,
Hobbes postula la superioridad del intelecto practico y, con ello, la certeza
de que solo es posible conocer por las causas, por ende, sélo podemos
conocer aquello de lo que nosotros mismos somos la causa. Desde este
punto de vista, el inico conocimiento al que puede acceder el hombre es al

22



Maria Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
Y los antecedentes del paradigma comprensivo

de aquello que él mismo crea: el mundo politico y moral; asi, frente a las
ciencias de la naturaleza, seran las ciencias morales y politicas las que
gozaran de mayor valfa epistemologica.

De manera semejante a la de Hobbes, en Locke el verunz factum se ubica
sobre todo en el ambito de sus ideas politicas y morales. Es el mundo civil
y de las leyes morales el ambito mas propicio para el conocimiento
humano, porque a diferencia de las leyes naturales, a las cuales sélo
podemos acceder a través de la experiencia sensible, aquéllas son
producto de la actividad del espiritu humano, de la capacidad de acordary
convenir entre los hombres.

[...] les sciences morales peuvent étre rationnelles et démonstratives, puisque les

«idées» morales ne sont pas de simples copies des choses extérieures, mais bien

I’expression des conventions issues de 'accord entre notre entendement et celui

d’autrui (Raynaud, 2003: 7).

En este sentido, para Locke la superioridad de la ley civil sobre la ley
natural radica en que aquella es producto del “hacet” de los hombres, del
ponerse de acuerdo y llegar a consensos. Lo mismo ocurre en el ambito
del trabajo y la propiedad: los productos del trabajo son inalienables en
tanto son producto de la propia actividad. Desde esta perspectiva, Locke
vuelve a ubicar al conocimiento del mundo civil por encima del
conocimiento del mundo natural, ya que el primero es producto de la
actividad humana, del consenso y la intersubjetividad.

La concepcion viquiana del verum factum hara eco en gran medida de
estas perspectivas ligadas al mundo civil y politico, pero dard un mayor
acento al aspecto epistemoloégico de tal principio. Volviendo a la critica
hecha a Descartes, para Vico el “yo pienso” cartesiano es mas “‘conciencia
de que soy”, que verdadero conocimiento, en tanto no soy yo mi propio
creador; en este sentido, yo sélo puedo conocer mis producciones, sélo en
lo que el hombre hace puede llegar a conocerse.

De igual forma, Vico también es consciente de los antecedentes
escolasticos del verum factum: “Enlatin los términos verum y factum se toman
el uno por el otro o, como dicen los escolasticos, se convierten” (Vico,
1989: 57). Pero a diferencia de Hobbes, Vico respeta la jerarquia de
conocimientos: el intelecto divino es perfecto porque solo €l genera, el
hombre tan sélo recombina, hace.

La identidad de lo verdadero con lo hecho es el principio “formal” de todo el saber,

puesto que Dios y el hombre, conociendo, operan, o sea Dios verdaderamente

genera, el hombre hace [...] (Vitiello, 1998: 63).

23



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 48, 2008, Universidad Auténoma del Estado de México

En palabras del propio Vico:

[...] 1a verdad divina es una imagen solida de las cosas, en tres dimensiones, como
una escultura; la verdad humana es un monograma, una imagen plana como una
pintura [...] (Vico, 1989: 57).

Retomando la concepcién tomista, el hombre se asemeja a Dios por el
intelecto practico, sélo a Dios le corresponde el intelecto especulativo;
pero en ultima instancia, el perfil practico del intelecto humano es su
unico punto de contacto con la verdad, al menos esa es la mayor
enseflanza que encuentra Vico en la sabiduria de los antiguos italianos,
misma que puede escudrifiarse en los origenes de la lengua latina: “Los
antiguos filésofos italianos estimaban que lo verdadero y lo falso eran
convertibles”, para ellos “el criterio y regla de lo verdadero es habetlo
hecho” (Vico, 1989b: 61). L.a inmediata consecuencia de tal certeza es que
el inico mundo que le es licito y posible conocer al hombre es aquel que él
mismo crea: el mundo de la vida civil y politica. Respecto al conocimiento
de la naturaleza Vico es escéptico, en tanto nosotros no la hemos creado
no podemos en realidad saber nada de ella, a lo sumo deja abierta la
posibilidad de que algin dia podriamos conocer la naturaleza sélo si
podemos crear los fenémenos de la misma, es decir, experimentando:
“las aspiraciones de la fisica seran para mi verdaderas cuando se las haga,
de la misma manera que las de la geometria son verdaderas para los
hombres porque las hacen” (Vico, 1989: 93). La tnica ciencia del hombre
es la que compete al mundo civil.

[...] este mundo civil ha sido hecho ciertamente por los hombres, por lo cual se

pueden, y se deben, hallar los principios en las modificaciones de nuestra propia

mente humana. Por lo cual, a cualquiera que reflexione sobre ello, debe asombrar el
que todos los filésofos intentaran seriamente conseguir la ciencia de este mundo
natural, del cual, puesto que Dios lo hizo, El solo tiene la ciencia; y, sin embargo,
olvidaran meditar sobre este mundo de las naciones, o sea, mundo civil, del que,
puesto que lo habfan hecho los hombres, ellos mismos podian alcanzar la ciencia

(Vico, 1995: Libro I [I1I], § 331).

En este pasaje tomado de la Ciencia nueva, Vico aborda un tema que
volveremos a encontrar con particular fuerza en la obra de Wilhelm
Dilthey; a saber, que si podemos conocer verdaderamente el mundo civil,
porque nosotros lo hacemos, ello tiene como consecuencia que al ser el
mundo civil producto de nuestra mente, de las creaciones de nuestro
espiritu, entonces también podemos llegar a conocetlo a través del
conocimiento de nuestra propia mente. En Dilthey tal idea se expresa bajo
la féormula de que “mientras el mundo de la naturaleza lo conocemos a

partir de nuestro exterior, el mundo humano —la cultura, la historia, el

24



Maria Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
Y los antecedentes del paradigma comprensivo

Estado— pueden conocerse desde dentro, desde la vivencia interna”. En
ese sentido, en Vico ala convertibilidad entre la verdad y el hacer sigue una
convertibilidad entre el mundo civil y nuestra mente, cuya profundidad no
puede reducirse a esquemas geométricos ni légicos, a la manera de la
topica cartesiana. En muchos sentidos Vico adelant6 topicos que seran
centrales mas tarde, tanto en el ambito del pensamiento ilustrado como

romantico,’ pero sobre todo, en el desarrollo de las ideas del historicismo
aleman, en donde también destaca un intento por poner las bases
epistemoldgicas de las particularidades del conocimiento de la naturaleza
y del conocimiento del mundo humano, ambito de la vida practica,
mundo de sentimientos, estimaciones y emociones, mismos que son
impenetrables desde el solo uso de la critica cartesiana; tal mundo sélo
puede comenzar a develar sus secretos a través de un acercamiento mas
empatico, comprensivo, aquello que Vicoliga ala topica y ala elocuencia.

Ia verdad es que si uno introduce el método geométrico en la vida practica:
no hace otra cosal
que empefarse en ser loco razonablemente!

(Vico, 1989: 83).
Conclusiones

Hans-Georg Gadamer, en su obra VVerdad y método (1977), encuentra que
en la obra de Vico pueden hallarse los primeros atisbos de un esfuerzo
claro por tratar de aprehender la complejidad del mundo humano y social,
frente al mundo mecanico y determinista de la naturaleza. Adn mas, el
filésofo aleman considera que después de Vico tal esfuerzo por dar un
camino propio a las ciencias del espiritu se atrofié con la hegemonia del
método de las ciencias modernas de la naturaleza. Para Gadamer la gran
aportacion del pensamiento viquiano consistié en dar un espacio central
al concepto de sensus communis, mismo que hace referencia a la sabiduria
propia de la vida civil.

Vico retrocede mas bien al concepto romano antiguo de sensus communis tal y
como aparece sobre todo en los clasicos romanos que, frente a la formacion griega,
mantienen el valor y el sentido de las propias tradiciones de la vida estatal y social

(Gadamer, 1977: 52).

> Al respecto, véase por ejemplo la interesante liga que Isaiah Berlin entabla entre las
ideas de Vico y las de Herder (2000).

25



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nam. 48, 2008, Universidad Auténoma del Estado de México

Aquello que von Wright llama “tradicion galileana” y que se liga a las
ciencias que se interesan por los fenémenos que no pueden ser
entendidos mas que atribuyéndoles alguna finalidad o sentido, es un
ambito del conocimiento que —como el propio von Wright reconoce—
ha venido a dar lugar a lo que hoy conocemos como ciencias
hermenéuticas o comprensivas, para las que la realidad social y cultural
—realidad ligada siempre a algin sentido, a alguna intencién o
finalidad— solo puede conocerse haciendo uso de la comprensién y la
interpretaciéon de las creaciones humanas. Giambattista Vico supo
reconocer tal diferencia, supo reconocer que el ambito propio del
conocimiento humano es el mundo civil, el mundo de la vida social y
cultural. Es por ello también que la obra de Vico no puede dejar de formar
parte de aquello que hoy podemos reconocer como los antecedentes del
paradigma comprensivo.

Bibliografia

Betlin, Isaiah (2000), Vo y Herder: dos estudios en la historia de las ideas,
Madrid: Catedra.

Gadamer, Hans-Geotg (1977), Verdad y método, Salamanca: Sigueme.

Raynaud, Philippe (2003), “Aux origines du paradigme compréhensif”,
en Nathalie Zaccai-Reyners, en Explication — Comprébension. Regards sur
les sources et lactnalité d’une controverse épistémologigne, Bruxelles: Editions
de I'Université de Bruxelles.

Remaud, Olivier (2004), Les archives de I'humanité. FEssai sur la philosophie de
Vico, Paris: Seuil.

Ricceur, Paul (2002), De/ texcto a la accidn. Ensayos de hermenéntica 11, México:
Fondo de Cultura Econdémica.

Vico, Giambattista (1970), Autobiografia, Buenos Aires: Aguilar.

Vico, Giambattista (1989), “Sobre la sabiduria de los antiguos italianos”,
en Antologia, Barcelona: Peninsula.

Vico, Giambeattista (1995), Ciiencia Nueva, México: Tecnos.

Vico, Giambattista (2002), Obras. Oraciones inaugnrales. La antiguisima
sabiduria de los italianos, Barcelona: Anthropos.

Vico, Giambattista (2005), Elementos de retorica: El sistema de estudios de nuestro
tiempo y principios de oratoria, Madrid: Trotta.

26



Maria Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
Y los antecedentes del paradigma comprensivo

Vitiello, Vincenzo (1998), “Giambattista Vico: entre historia y
naturaleza”, en Genealogia de la modernidad, Buenos Aires: Losada.

Von Wright, Georg (1980), Explicacion y comprension, Madrid: Alianza.

Maria Luisa Bacarlett Pérez. Filosofa. Maestra y Doctora en
Filosoffa de la Ciencia por la Universidad Auténoma Metropolitana.
Estudios de doctorado en Epistemologia e Historia de las Ciencias en la
Universidad Paris VII, Francia, y en la Universidad de Alicante, Espaiia.
Profesora-investigadora de la Facultad de Humanidades de la
Universidad Auténoma del Estado de México. Sus lineas de investigacion
son: Epistemologia e Historia de las ciencias de la vida. Entre sus
publicaciones mas recientes se encuentran el libro Friedrich Nietzsche: la
vida, el cuerpo y la enfermedad (2006); el capitulo de libro “Mirko Drazen
Grmek yla paleopatologia”, en En busca de lo humano (2008), y los articulos
“Georges Canguilhem: una filosoffa de lo biol6gicamente posible” en
Lindus vitalis (20006); “Entre lo histérico ylo filoséfico. Reflexiones sobre la
historia natural en Buffon y Geoffroy Saint-Hilaire”, en Contribuciones desde
Coatepec (2007).

Envio a dictamen: 26 de agosto de 2008.
Aprobacion: 19 de septiembre de 2008.

27





