
Giambattista Vico y los antecedentes
del paradigma comprensivo

María Luisa Bacarlett Pérez

Universidad Autónoma del Estado de México / cioran6472@yahoo.com

Ab stract: From the dis tinc tion stated by von Wright in the al ready clas sic text Ex pla na tion and
Understanding, the work by Giambattista Vico (1668 – 1744) is an a lyzed in the light of his crit i cism
to Des cartes and the dis tinc tion be tween “crit i cism” and “top ics”. It is not risky to say that Vico’s
pro posal of the ac tiv ity proper to topic, linked to the use of lan guage, rhet o ric and el o quence is
closer to that which von Wright lo cates within the “com pre hen sive par a digm”; whereas crit i cism,
iden ti fied with the Car te sian method, priv i leges ab strac tion, log i cal de duc tion and math e mat i cal
anal y sis; this is to say, all that is linked to the knowl edge of na ture. The great dif fer ence be tween
top ics and crit i cism, in the end, lays on the cri te rion of truth proper to each per spec tive: while
criticism finds the truth in the nat u ral world’s ex te ri ori ty, in some thing men do not do; con versely,
the only form of truth in the realm of top ics is as “made truth” or “verum factum”; i.e., the truth we
our selves make as his tor i cal, lin guis tic, cul ture-cre ator, po lit i cal- and so cial- life agents.

Key words: Giambattista Vico, verum factum, com pre hen sive par a digm, top ics, crit i cism.

Resumen: A partir de la distinción planteada por von Wright en su texto ya clásico Explicación y
comprensión, se analiza la obra de Giambattista Vico (1668 – 1744) a la luz de su crítica desarrollada
hacia Des cartes y la distinción que realiza en tre “crítica” y “tópica”. No es aventurado decir que en
la propuesta viquiana la actividad propia de la tópica, ligada al uso del lenguaje, la retórica y la
elocuencia, se acerca más aquello que von Wright ubica dentro del “paradigma comprensivo”;
mientras que la crítica, identificada con el método cartesiano, privilegia la abstracción, la deducción 
lógica y el análisis matemático; es decir, todo aquello ligado al conocimiento de la naturaleza. La
gran diferencia en tre tópica y crítica radica, al fi nal, en el criterio de verdad propio de cada
perspectiva: mientras la crítica encuentra la verdad en la exterioridad del mundo nat u ral, en algo
que los hombres no hacen; en cambio, la única forma de verdad en el terreno de la tópica es como
“verdad hecha” o “verum factum”; es decir, la verdad que nosotros mismos hacemos como agentes
históricos, lingüísticos, creadores de cultura, de vida política y so cial. 

Palabras clave: Giambattista Vico, verum factum, paradigma comprensivo, tópica, crítica.

ISSN 1405-1435, UAEMex, núm. 48, septiembre-diciembre 2008, pp. 11-27



Introducción: explicar y comprender 

El ya casi clásico texto de Georg Hen rik von Wright titulado Explicación y
comprensión (1980) expone de manera resumida la existencia de dos
grandes tradiciones en el ámbito de la teoría del conocimiento en
Occidente; una que llama “tradición galileana” y que está emparentada
sobre todo con los patrones de explicación causal y mecánica ¾a la cual
podríamos llamar simplemente “explicación”, en atención al vocablo
alemán Erkälaren1¾, propia de las ciencias naturales (en par tic u lar de la
física); la otra, llamada “tradición aristotélica”, que se conecta más bien
con las dilucidaciones teleológicas y finalistas ¾a la cual podemos llamar
simplemente “comprensión“, Verstehen en alemán¾, y que podríamos
vincular con las ciencias sociales y las humanidades.

La tradición galileana en el ámbito de la ciencia discurre a la par que la perspectiva
mecanicista en los esfuerzos del hom bre por explicar y predecir fenómenos; la
tradición aristotélica discurre al compás de sus esfuerzos por comprender los hechos 
de modo teleológico o finalista (Von Wright, 1980: 20).

Ciertamente la división que plantea von Wright funciona como “tipo
ideal” a la manera weberiana; es decir, estos dos ámbitos quizás en la
práctica pocas veces se encuentran en “estado puro” y, como lo expresa
Paul Ricœur (2002), en realidad podemos plantear más bien un círculo en
el cual toda explicación implica cierta comprensión previa de aquello que
quiere explicarse; mientras que todo esfuerzo comprensivo no evade la
posibilidad de explicar aquello que se trata de comprender.

De acuerdo con von Wright, la explicación es un esquema de
conocimiento que se interesa sobre todo por el cómo de los fenómenos; es
decir, dar cuenta de la manera en que ocurren, sus causas eficientes, sin
apelar a ninguna finalidad ¾el astrónomo no se pregunta ¿para qué sale el
sol?, an tes bien se pregunta ¿qué hace que el sol parezca que sale por el
Oriente? Su respuesta abandonaría toda búsqueda de finalidad y se
concentraría en la mecánica propia del movimiento de rotación de la
Tierra¾. En cambio, la comprensión se interesa por el por qué y el para qué
de los fenómenos, en tanto no puede desprender cierta finalidad en los
fenómenos que observa; debido a las particularidades de su objeto de

Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 48, 2008, Universidad Autónoma del Estado de México

12

1  Se debe a Johann Gustav Droysen (1808-1884), historicista alemán, la distinción entre 
Erklären (explicar) y Verstehen (comprender).



observación ¾por ejemplo, un sociólogo que estudia la organización de
los trabajadores en una huelga no puede dejar de reconocer que aquellos
no son meros átomos que se mueven mecánicamente en el espacio, sino
sujetos que tienen ciertos intereses y motivaciones, y que, de hecho, ya
realizan una interpretación sobre su propia situación.2 

En suma, tal parece que a lo largo de la historia de los modelos de
conocimiento, al menos en Occidente, han existido dos grandes
tradiciones, una que utiliza esquemas causales y mecánicos de explicación, 
y otra que interpreta los fenómenos en términos comprensivos, los cuales
liga a ciertas finalidades o funciones.3 Sin em bargo, es necesario aclarar
que ¾algo que de hecho precisa el propio von Wright¾ llamar a la
primera “tradición galileana” y a la segunda “tradición aristotélica” no
quiere decir que cada una tenga su origen en Ga li leo y Aristóteles,
respectivamente; an tes bien, von Wright está pensando en Ga li leo y
Aristóteles como casos paradigmáticos de cada tradición.
Frecuentemente buscar los orígenes de una idea o concepto resulta no
sólo engorroso, sino algo que de una u otra forma cae en terrenos de la
ficción. Como ya lo sospechaba Nietz sche, en el origen se suelen expresar
los intereses de quien busca justificar su propia perspectiva; quizá más
valdría hablar de antecedente, pero no en el sentido del condicional lógico
o de causa eficiente, sino simplemente como aquello que atisba una idea
más ac tual, en la nebulosa de una serie de gestos que se encuentran
temporalmente en la antesala de tal idea, pero sin causarla o condicionarla.

Desde este punto de vista, el interés de este trabajo es explorar uno de
los antecedentes del llamado “paradigma comprensivo”, algo que cae
dentro de lo que von Wright llama “tradición aristotélica”, y que se ha
ligado, en es pe cial, al quehacer de la interpretación y de la actividad
hermenéutica de las ciencias sociales y las humanidades. Como toda
nebulosa de ideas, la abigarrada antesala de lo que hoy podemos
identificar como paradigma comprensivo está plena de concepciones y

María Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
y los antecedentes del paradigma comprensivo

13

2  A esta “doble” interpretación que efectúa el investigador sobre fenómenos que
implican sujetos, mismos que hacen su propia interpretación de lo que viven y
realizan, Giddens y Habermas la llaman “doble hermenéutica”.

3  En este punto el caso de la biología es interesante, ya Kant, en concreto en la Crítica del
juicio, había señalado la dificultad de poder dar cuenta de los fenómenos de la vida sin
apelar a alguna finalidad no intencional.



reflexiones de los más variados filósofos e historiadores; con todo, en este 
trabajo nos centraremos en uno de ellos que en muchos sentidos es
central en la constitución de dicho paradigma, en par tic u lar porque
conscientemente dedicó buena parte de su obra a problematizar lo que él
llamó “un nuevo método de los estudios de nuestro tiempo”, nos
referimos a Giambattista Vico.

An tes de pasar al recuento de algunos aspectos destacados de la vida y
obra de Vico, es necesario reconocer que an tes que Vico, y sin ir más allá
del siglo XVII, otros pensadores esbozaron la diferencia en tre explicar y
comprender, e hicieron énfasis en la necesidad de un método propio para
el estudio de la realidad humana (la cual implica también su relación con
Dios) frente la realidad nat u ral. En este rubro no sería posible pasar por
alto a Leibniz y la distinción que entabla en tre la explicación y la
comprensión de los misterios de la fe. Por ejemplo, argumenta Leibniz,
podemos explicar la creación ¾podemos dar cuenta de que Dios creó al
mundo en siete días, que en el primero creó ciertas cosas y en el segundo
otras, pero no podemos comprender por qué lo hizo así, ya que nuestra
mente no puede alcanzar los motivos que actuaron en la mente divina¾.
Antecedentes del propio Vico (antecedentes en el sentido expuesto con
anterioridad) lo son también Thomas Hobbes y John Locke, quienes
impulsaron una idea de conocimiento y de verdad apoyada en el principio
de verum factum, principio que será abordado con mayor extensión en un
apartado pos te rior, pero del que por el momento podríamos apuntar lo
siguiente: “sólo puede conocerse lo que se hace” o “sólo puede conocerse
aquello de lo que uno mismo es la causa”; por lo tanto, la naturaleza no
puede conocerse de igual manera que el mundo humano, porque mientras 
nosotros somos causa del segundo, sólo Dios es causa de la primera. Este
principio es fun da men tal en el pensamiento viquiano, sobre todo en lo
que respecta a sus contribuciones epistemológicas.

Vico, la vida y la obra

Giambattista Vico (1668-1774), napolitano de nacimiento, perteneció a
esta especie no minoritaria de filósofos cuya vida se ha caracterizado por
ser la arena de innumerables reveses y de la falta constante de
reconocimiento, situación que le llevó a percibir su propia vida y época de
manera pesimista, e in clu sive, trágica. Poseedor de un estilo de escritura

Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 48, 2008, Universidad Autónoma del Estado de México

14



oscuro, rimbombante y a veces con un exceso de ornatos, propició en
Marx4 la confusión de no sa ber si lo que estaba leyendo era italiano o algún 
dialecto de la región. Dicho estilo actuó en gran medida como agente de
los obstáculos que impidieron que su obra tuviera la misma penetración
en el mundo europeo que muchas otras obras contemporáneas. Pero,
principalmente, Vico halla en la filosofía de Des cartes la fuente del
oscurecimiento de su propia obra y de las de sus contemporáneos.

Hacia fi nal de su soledad, que duró sus bue nos y lar gos nueve años, tuvo noticias de
que la física de René Des cartes había oscurecido la fama de todas las pasadas y quiso
tener nociones ciertas acerca de ella […] (Vico, 1970: 40).

La obra de Vico ha tenido y sigue teniendo resonancias sobre todo en
el ámbito de la filosofía de la historia y de la filosofía política. La parte más
citada de sus contribuciones es su visión espiral de la historia humana, que
en el marco de una historia eterna se despliega en edades que van de la
barbarie hasta la vida civil y republicana. La concepción de la historia
viquiana, hecha de etapas que se suceden unas a otras hasta llegar a un
máximo grado de plenitud, tuvo influencias importantes en las
concepciones de la historia humana en pensadores como Auguste Comte
y Karl Marx, en tre otros. Mucho se ha dicho sobre el aspecto cíclico de la
historia de la humanidad que al parecer defendía Vico, pero es necesario
matizar tal idea. Para Vico la historia no se repite, lo único que permanece
intacto a lo largo del devenir de la humanidad es la estructura eterna
dentro de la cual aquélla se desarrolla; es decir, los hom bres tienen
perfecta libertad de desplegar sus costumbres y maneras de ser en el
tiempo; pero estas particularidades sólo tienen lugar dentro de una
estructura su pe rior llamada “historia eterna” y que es el molde divino
dentro del cual la vida humana es posible. Dicho molde divino o “Divina
providencia” interviene en la historia humana de dos maneras:
estableciendo un patrón dentro del cual la humanidad desplegara su
propia historia, y, en segundo lugar, corrigiendo  los excesos de los
hombres que podrían llevar al mundo al borde del colapso. En este
sentido, la historia no se repite exactamente igual, aunque el molde divino

María Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
y los antecedentes del paradigma comprensivo

15

4 Marx fue un asiduo lector de Vico, quien dejó en su propia obra una impronta
fundamental, sobre todo en lo que se refiere a la visión de la historia de la humanidad,
hecha de etapas que se superan una a otra por la fuerza de sus propias contradicciones.



¾o historia ideal eterna¾ que la contiene sí le marca un ritmo, que es el
mismo para cada sociedad y para cada tiempo.

[…] una historia ideal eterna sobre la que se desarrollan en el tiempo las historias de
todas las naciones, ya que en todas par tes, desde los tiempos salvajes, feroces y fieros, 
los hom bres comienzan a civilizarse con las religiones, estas historias comienzan,
siguen y terminan a través de aquellos grados que se meditan en este libro […] (Vico,
1995: Libro II [I], §393).

 Esta historia eterna estaría constituida por tres grandes edades. En
primer lugar estaría la “edad de los dioses”, que en sí misma es ya una
etapa de cierta civilidad en tanto los hom bres viven adorándolos y
desplegando una sabiduría fantástica y teológica. La edad de los dioses es
producto de un primer sacudimiento, que Vico identifica con el trueno, a
través del cual la Divina providencia impone temor a los hom bres y los
obliga a vivir sedentariamente, protegiéndose en las cuevas de los rayos
divinos, con ello también comienzan a reunirse en pequeños grupos o
familias, y a practicar gradualmente la monogamia, la adoración a Dios y el 
entierro de los muertos. Estas tres prácticas marcan para Vico el inicio de
la verdadera humanización de los hom bres. De hecho, la edad de los
dioses es la primera etapa en que la humanidad comienza su largo camino
hacia una vida racional; es decir, gobernada por leyes y por la civilidad.

Observamos que todas las naciones tanto bárbaras como humanas, aunque
fundadas de forma diversa al estar lejanas en tre sí por inmensas distancias de lugar y
tiempo, custodiaron estas tres costumbres humanas: todas tienen una religión, todas
contraen matrimonios solemnes, todas sepultan a sus muertos […]. Por estas tres
cosas empezó la humanidad en todas las naciones, y por ello todas deben custodiarla
justamente para que el mundo no se embrutezca y no vuelva a la selva de nuevo
(Vico, 1995: Libro I [III], §333).

La segunda etapa de la humanidad es la “edad de los héroes”, en la cual
los hom bres han ido superando su visión teocentrista de la realidad, han
abandonado las explicaciones fantásticas y han dejado paso a la expresión
de una razón más objetiva y abstracta. La heroicidad de esta edad se debe a 
que todo abandono y domesticación de las pasiones requiere un acto
heroico de dominio y conocimiento de sí. De hecho, las tres etapas por las
que necesariamente atraviesa la historia humana pueden verse como un
proceso de creciente autoconocimiento y autodominio del hom bre
mismo y de la vida civil. Si bien la edad de los héroes está emparentada con 
los gobiernos monárquicos y con la división jerárquica de la sociedad, el
imperio de la ley ya marca un esfuerzo de racionalización de la vida pública 
y de convivencia civil.

Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 48, 2008, Universidad Autónoma del Estado de México

16



La tercera edad, llamada “edad de los hom bres”, se caracteriza por la
llegada de la igualdad y de la democracia, los hom bres son ahora iguales y
deciden el fu turo de las naciones en el de bate y la concertación públicas.
La vida republicana es, a ojos de Vico, el índice de que la humanidad ha
alcanzado un máximo de desarrollo en el despliegue de la razón, en tanto
que los hom bres dejan de vivir exclusivamente en la naturaleza y
comienzan a habitar un mundo creado por ellos mismos, el mundo civil.
Con todo, es también la edad más vul ner a ble de la humanidad, en tanto la
libertad y la igualdad pueden llevar a ciertos hom bres a abusar de tales
prerrogativas, a lucrar y a explotar a otros hom bres, a hacer mal uso de la
libertad; estos “poderosos” terminarán revirtiendo los logros de la
humanidad a tal grado que pueden llevarla a estados de barbarie
“parecidos” a los de los primeros tiempos de la humanidad; es decir, a
etapas oscuras y desposeídas de razón.

La prueba más clara, a ojos de Vico de tal lógica de la historia, está en la
Roma antigua. Roma pasó por estas tres edades, y en la última se concedió
la ciudadanía in clu sive a los esclavos; pero al fi nal los excesos de unos
pocos llevaron a Roma a la decadencia y a diluirse en una etapa oscura que
Vico ubica en tre la caída de Roma y el inicio de la Edad Me dia, esta última
sería una nueva edad de los dioses. La etapa que Vico mismo vive la ubica
como una edad de los hom bres; sin em bargo, no duda de ver en ella
ciertos rasgos que la acercan a una nueva decadencia, misma que en el
plano intelectual estaría auspiciada por la hegemonía del cartesianismo.
Para Vico, la hegemonía de tal método sólo puede llevar al extravío de la
juventud, a la imprudencia en la vida civil.

Mas el inconveniente máximo de nuestro sistema de estudios es el hecho de que,
mientras nos dedicamos muchísimo a las ciencias naturales, no estimamos la moral,
especialmente aquella parte que razona acerca de la índole de la psicología humana
[de humani animi ingenio] y de sus imperiosas tendencias [passionibus] orientadas a
la vida civil y a la elocuencia. […] Pero este sistema de estudios causa tales prejuicios a 
los jóvenes que en adelante ni siquiera son capaces de llevar una vida civil con
suficiente prudencia […] (Vico, 2005: 68).

 Desde este punto de vista, la concepción de la historia que abandera
Vico es la narración de un devenir de la humanidad, en el cual ella misma
se construye como entidad racional y li bre. Es una historia del proceso
civilizatorio firmemente anclado en la historia eterna, transcurso que va
desde la vida salvaje hasta la emergencia de las primeras naciones, de la
vida civil y la democracia. Proceso que lejos de aspirar a un fin absoluto,
reconoce la imperfección humana y, por ende, la posibilidad de la caída,

María Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
y los antecedentes del paradigma comprensivo

17



de la decadencia y de un retroceso a estados inferiores de civilidad. Desde
este punto de vista, la idea de la historia viquiana da un lugar cen tral a la
humanidad, no sólo como causa de la misma, sino como agente de los
avances, retrocesos y azares propios de devenir histórico. 

Des cartes o la razón de la “decadencia de nuestro tiempo”

La prin ci pal figura con tra y con la cual discute la obra de Vico es
Descartes. Ciertamente el filósofo napolitano nace 18 años después de la
muerte del filósofo francés, pero vive la expansión y creciente hegemonía
del cartesianismo, al menos en el ambiente italiano. El método cartesiano
¾que Vico llama “crítica“¾ ha sido un camino in valu able para la
obtención del conocimiento for mal, del pensamiento lógico y del
razonamiento matemático, caro al conocimiento del mundo nat u ral; pero
según Vico adolece de dejar fuera las realidades humanas, el pasado del
hom bre y sus formas de expresión. Es conocida la posición de Des cartes
respecto al conocimiento del pasado de la humanidad: no podemos tener
ideas claras y distintas del pasado, podríamos sa ber tanto de la vida de
Julio César como lo que podría contar su mucama; es decir, no hay
ninguna certeza de aquello que podemos sa ber sobre la vida de algún
personaje del pasado, todo estaría basado en rumores o meros anécdotas
o, aún peor, en mitos. Desde la lógica cartesiana, es decir, desde la crítica,
el único ámbito del cual podemos obtener verdadero conocimiento es del
mundo nat u ral, en tanto la naturaleza, al igual que nuestro pensamiento,
está geométricamente estructurada.

Frente a tal perspectiva, Vico sostendrá una posición exactamente
contraria: no es la naturaleza el ámbito propio del conocimiento humano,
sino el mundo humano mismo; es decir, el pasado de la humanidad, sus
manifestaciones artísticas y civiles, sus instituciones y creaciones de índole 
cul tural. A ojos de Vico, lo que nos es verdaderamente extraño es la
naturaleza, mientras que lo único que queda dentro de nuestra posibilidad
de conocimiento es la historia. La razón de tal diferencia es que,
atendiendo al principio de verum factum, en tanto nosotros no somos causa
de la naturaleza nada podemos conocer de ella; por el contrario, en tanto
nosotros somos la causa del mundo humano, de la historia y de la vida
civil, ese es entonces nuestro único ámbito de verdadero conocimiento.
Tal parece que Vico transmuta la lógica cartesiana, y en buena medida
moderna, en tanto da lugar pri mor dial al ámbito en el cual los hom bres se
han humanizado, al mundo civil y a la historia. Efectivamente, la excesiva
preocupación de los modernos por conocer  la naturaleza, a ojos de Vico

Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 48, 2008, Universidad Autónoma del Estado de México

18



sólo es índice del olvido del hom bre mismo. Los modernos se han
alienado en la naturaleza y con ello han renunciado al deber de conocerse a 
sí mismos, a la reflexión. 

En este sentido, Vico no duda ver en la crítica ¾y por ende en el
método cartesiano¾ el origen de la decadencia de su tiempo. A esta
excesiva preocupación por la naturaleza y a este olvido de sí, hay que
añadir que la crítica ha fomentado la pereza del pensamiento, ha creado la
ilusión de que puede llegarse a la “verdad” con sólo seguir unos cuantos
razonamientos que ocultan el hecho de que toda verdad sigue un proceso,
un ritmo, un tiempo y una narrativa. La crítica nos ha hecho caer en el
reino de los juicios inmediatos, olvidando el arte de “percibir”; es decir, de 
ver las cosas ligadas al todo, a un trasfondo, a un proceso de génesis y de
expresión par tic u lar, algo que es propio de aquello que Vico llama
“tópica”.

Vico ob serve très souvent que les dogmatiques de son temps (les cartésiens
représentent à ses yeux les nou veaux stoïciens) n’utilisent dans leurs études que la
cri tique. Ils privilégient l’art de juger au détriment de l’art de percevoir, c’est-à-dire de 
la topique. La cri tique vise le vrai directement, sans passer par les intermédiaires du
corps, de l’imagination ou de l’éloquence […] À l’image du syllogisme, la cri tique
aboutit à des con clu sions que les prémisses de ses raisonnements contiennent déjà
(Remaud, 2004: 140).

En la perspectiva viquiana de su propio tiempo, hay dos grandes
maneras de contemplar el mundo, que chocan tanto por sus medios como 
por sus fines: por un lado, el imperio de la crítica, es decir, del pensamiento
lógico y silogístico, del razonamiento geométrico y matemático; por otro,
el ámbito relegado de la tópica, de la narración, de la elocuencia. Ambos
espacios no son exactamente contrarios, sino más bien complementarios,
el problema según Vico es que en su tiempo la hegemonía de la crítica es
to tal, al grado de casi borrar a la tópica del escenario, desequilibrio que
sólo puede llevar a las naciones a una segura ruina. 

El mundo humano es la verdadera conquista del género humano; es
decir, el mundo civil, el de las instituciones políticas, del Estado y las leyes,
no el mundo nat u ral, el cual es obra de Dios, no del hom bre. En este
sentido, es en el ámbito de la tópica en donde se encuentra el verdadero
porvenir de la humanidad, en tanto convencer a la multitud, aprobar una
ley, contar el pasado de las instituciones actuales, no puede lograrse con
argumentos silogísticos o a través de razonamientos matemáticos, sino
solamente a través de lo que es propio de la tópica: la elocuencia, la

María Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
y los antecedentes del paradigma comprensivo

19



narración, la oratoria. Aun un razonamiento matemático requerirá de la
elocuencia para poder enseñarse.

[…] el método geométrico pre scribe enseñar las disertaciones físicas lo mismo que
las disertaciones geométricas sólo de forma abreviada, prohíbe adornarlas.
Adviértase que, por ello, todos los físicos adoptan un género de discusión conciso y
austero; y puesto que esta física, cuando se enseña y cuando se aprende, infiere
siempre las ideas de las inmediatamente anteriores, obstruye a los oyentes la facultad, 
que es propia de los filósofos, de ver relaciones de semejanza de cosas alejadas y
diferentes, lo cual se juzga fuente y origen de toda forma de decir ingeniosa y florida
(Vico, 2005: 62).

El diagnóstico que hace Vico de su época no es nada halagüeño, ve en
su propio tiempo signos de la más variada decadencia producto del auge
de la crítica; es decir, del método cartesiano. La crítica ha propiciado no
solamente una idea falsa del conocimiento ¾como algo inmediato, que
garantiza la posesión de ideas claras y distintas con sólo seguir
puntualmente ciertas reglas de razonamiento¾, también ha llevado al
escepticismo generalizado ¾producto sobre todo de la duda
metódica¾, así como a tener una imagen simplificada y homogénea del
mundo, cuando en realidad es plu ral y complejo; ya que si bien la razón es
una, el mundo resulta múltiple. Es gracias a este exceso de confianza en el
método cartesiano, principalmente, que los hom bres han abandonado el
pluralismo metodológico de los antiguos y se han encerrado en la
perspectiva del método único, empobreciendo la capacidad creativa de
los seres humanos. Para Vico la crítica es el método propio de los
modernos, que en una afán de refundarlo todo desde sí mismos, han
hecho tab la rasa de la historia, han olvidado el pasado. Por el contrario, la
tópica no es sólo conocimiento a través de la elocuencia, es también
reconocimiento de la tradición, rememoración del pasado. Es gracias a
este rescate del pasado que Vico antepone al sa ber de los modernos el
saber de los antiguos, más capaces de reconocer las virtudes de la tópica,
de la narración, de la elocuencia. El gran defecto de su tiempo es, a ojos de
Vico, este olvido del pasado, de la tradición, lo que ha hecho caer a los
hom bres y a las naciones enteras en una forma excesiva de vanidad,
perniciosa para el avance de la civilización. 

De la vanidad de las naciones ya oímos aquella máxima áurea de Diódoro de Sicilia:
que las naciones, griegas o bárbaras, habían tenido esta vanidad, la de haber sido la
primera de todas en hallar las comodidades de la vida humana y en conservar
memoria de sus cosas desde el principio del mundo (Vico, 1995: Libro I [II], § III).  

Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 48, 2008, Universidad Autónoma del Estado de México

20



Los modernos creen que lo han inventado todo, que todas sus obras e
ideas son novedades, cuando en realidad son producto de un sa ber
milenario, que hunde sus raíces en el pasado de la humanidad; creen
ilusoriamente que son creadores de auténticas novedades, a la vez que se
han convertido en voraces consumidores de cosas nuevas, en tanto están
lejos de percatarse del largo proceso que implica la emergencia de cada
creación humana (proceso a la vez histórico y so cial). De ahí que si bien
por un lado Vico aplaude la emergencia de la imprenta, como fuente de
educación y de civilización, a la vez hace una crítica ácida a la producción
en serie de obras sin la mayor profundidad, en las cuales los autores sólo
difunden conocimientos prontos que ofrecen “la sabiduría” sin esfuerzo
ni retardo. Al fi nal, ello ha venido a engrosar el carácter inmediato del
conocimiento, así como el escepticismo y el olvido de la tradición.

Pero, como ya apuntábamos an tes, quizás uno de los principales
inconvenientes de la crítica es que ha contribuido al olvido de sí del propio 
hom bre, en tanto se ha convertido en el método por an tono ma sia del
conocimiento de la naturaleza; es precisamente el mundo nat u ral lo que
nos ha desviado del conocimiento del mundo humano; es decir, de la vida
civil, de la elocuencia y del autoconocimiento. 

Pero el más grave inconveniente de nuestro método es que, mientras nos ocupamos
muy asiduamente de las ciencias naturales, descuidamos la moral, especialmente
aquella parte que se ocupa de la índole de nuestra alma y de sus tendencias a la vida
civil y a la elocuencia (Vico, 1989: 49). 

Efectivamente, para Vico el conocimiento de lo propiamente humano, 
es decir, de la historia, del mundo civil, de las leyes y las costumbres de los
pueb los, es una forma de reflexividad, de conocimiento de sí mismo. En
este punto Vico resuena extrañamente a Dilthey, para ambos el
conocimiento de lo humano es un conocimiento desde la interioridad de
quien conoce; al contrario, el conocimiento de la naturaleza implica un
salir fuera de sí. El entendimiento humano es capaz de descubrir en él
mismo los principios del mundo que ha sido hecho por los hom bres. El
espíritu humano, a través de un principio de inmanencia, recapitula en sí
mismo el pasado de la humanidad. Desde este punto de vista, la naturaleza 
y la humanidad se encuentran separadas, de entrada, por el modo de
acceso que el hom bre posee para cada una de esas realidades.

Vico está tratando de poner en su lugar dos formas de conocimiento
que no responden a los mismos objetos (naturaleza-humanidad) ni al
mismo método (crítica-tópica). Mientras la primera subraya la necesidad
de la cuantificación y de la aprehensión mecánica de la naturaleza y un salir 

María Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
y los antecedentes del paradigma comprensivo

21



fuera de sí del sujeto que conoce, la otra afirma la complejidad de la
realidad humana, de sus pasiones y de su irreductibilidad a esquemas
causales, así como la necesidad de un movimiento autorreflexivo que
implica todo conocimiento de lo humano.

Les faits sont quantifiables, reconstructibles et généralement dénués de latence. Mais 
le sens de l’action humaine ne s’épuise pas dans cette définition géométrique du fait.
Il est des ac tions qui se distinguent du sim ple fait dans la mesure où elles relèvent du
champ de la per cep tion et mobilisent un véritable ar se nal passionnel. Les pas sions ne 
se laissent ni dénombrer ni mesurer aussi aisément que les faits. Elles sont sélectives
et fluctuantes. Beaucoup de pas sions ne se réduisent pas à leur man i fes ta tion et
échappent aux ex pli ca tions strictement causales de l’histoire (Remaud, 2004: 133).  

El principio de verum factum

Un antecedente del principio de verum factum, aunque en un sentido casi
contrario, es posible ya encontrarlo en la escolástica me di eval. Por
ejemplo, para Santo Tomás de Aquino el hom bre se asemeja más a Dios
por el intelecto práctico, causa de las cosas que conoce, que por el
intelecto especulativo, donde el conocimiento se adquiere directamente
de las cosas; sin em bargo, en el esquema tomista la acción es in fe rior a la
contemplación, con lo cual el intelecto humano queda ubicado como
imperfecto, ya que sólo puede conocer lo que crea, mientras que a Dios le
pertenece el intelecto especulativo, perfecto, un conocimiento directo de
las cosas por la sola contemplación.

En el siglo XVII tal tema será retomado con gran interés, aunque desde
una perspectiva crítica, al menos por dos filósofos en cuyas obras es
posible encontrar los trazos del principio de verum factum: Thomas Hobbes 
(1588-1679) y John Locke (1632-1704). En el caso de Hobbes es
interesante rastrear el camino a través del cual el filósofo inglés llega a la
conclusión de que existe una identidad en tre el hacer y el conocer. Hobbes 
reacciona en par tic u lar con tra Santo Tomás; si bien respeta la idea de que
lo propio del intelecto humano es su carácter práctico, no está de acuerdo
en aceptar que la práctica sea in fe rior a la contemplación. Para Philippe
Raynaud (2003) tal reconsideración de la práctica responde, en tre otras
cosas, a la creciente valía que, sobre todo a partir del Renacimiento, se
otorga a la actividad técnica humana y a su capacidad de crear artificios
que asemejan las producciones de la naturaleza. Invirtiendo los términos,
Hobbes postula la superioridad del intelecto práctico y, con ello, la certeza 
de que sólo es posible conocer por las causas, por ende, sólo podemos
conocer aquello de lo que nosotros mismos somos la causa. Desde este
punto de vista, el único conocimiento al que puede acceder el hom bre es al 

Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 48, 2008, Universidad Autónoma del Estado de México

22



de aquello que él mismo crea: el mundo político y moral; así, frente a las
ciencias de la naturaleza, serán las ciencias mo rales y políticas las que
gozarán de mayor valía epistemológica.

De manera semejante a la de Hobbes, en Locke el verum factum se ubica
sobre todo en el ámbito de sus ideas políticas y mo rales. Es el mundo civil
y de las leyes mo rales el ámbito más propicio para el conocimiento
humano, porque a diferencia de las leyes naturales, a las cuales sólo
podemos acceder a través de la experiencia sen si ble, aquéllas son
producto de la actividad del espíritu humano, de la capacidad de acordar y
convenir en tre los hom bres.

[...] les sci ences mo rales peuvent être rationnelles et démonstratives, puisque les
«idées» mo rales ne sont pas de simples cop ies des choses extérieures, mais bien
l’expression des con ven tions is sues de l’accord en tre no tre entendement et celui
d’autrui (Raynaud, 2003: 7).

En este sentido, para Locke la superioridad de la ley civil sobre la ley
nat u ral radica en que aquella es producto del “hacer” de los hom bres, del
ponerse de acuerdo y llegar a consensos. Lo mismo ocurre en el ámbito
del trabajo y la propiedad: los productos del trabajo son inalienables en
tanto son producto de la propia actividad. Desde esta perspectiva, Locke
vuelve a ubicar al conocimiento del mundo civil por encima del
conocimiento del mundo nat u ral, ya que el primero es producto de la
actividad humana, del consenso y la intersubjetividad.

La concepción viquiana del verum factum hará eco en gran medida de
estas perspectivas ligadas al mundo civil y político, pero dará un mayor
acento al aspecto epistemológico de tal principio. Volviendo a la crítica
hecha a Des cartes, para Vico el “yo pienso” cartesiano es más “conciencia
de que soy”, que verdadero conocimiento, en tanto no soy yo mi propio
creador; en este sentido, yo sólo puedo conocer mis producciones, sólo en 
lo que el hom bre hace puede llegar a conocerse. 

De igual forma, Vico también es consciente de los antecedentes
escolásticos del verum factum: “En latín los términos verum y factum se toman 
el uno por el otro o, como dicen los escolásticos, se convierten” (Vico,
1989: 57). Pero a diferencia de Hobbes, Vico respeta la jerarquía de
conocimientos: el intelecto divino es perfecto porque sólo él gen era, el
hom bre tan sólo recombina, hace.

La identidad de lo verdadero con lo hecho es el principio “for mal” de todo el sa ber,
puesto que Dios y el hom bre, conociendo, operan, o sea Dios verdaderamente
gen era, el hom bre hace […] (Vitiello, 1998: 63).

María Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
y los antecedentes del paradigma comprensivo

23



En palabras del propio Vico:

[…] la verdad divina es una imagen sólida de las cosas, en tres dimensiones, como
una escultura; la verdad humana es un monograma, una imagen plana como una
pintura […] (Vico, 1989: 57).

Retomando la concepción tomista, el hom bre se asemeja a Dios por el
intelecto práctico, sólo a Dios le corresponde el intelecto especulativo;
pero en última instancia, el perfil práctico del intelecto humano es su
único punto de contacto con la verdad, al menos esa es la mayor
enseñanza que encuentra Vico en la sabiduría de los antiguos italianos,
misma que puede escudriñarse en los orígenes de la lengua latina: “Los
antiguos filósofos italianos estimaban que lo verdadero y lo falso eran
con vert ibles”, para ellos “el criterio y regla de lo verdadero es haberlo
hecho” (Vico, 1989b: 61). La inmediata consecuencia de tal certeza es que
el único mundo que le es lícito y posible conocer al hom bre es aquel que él
mismo crea: el mundo de la vida civil y política. Respecto al conocimiento
de la naturaleza Vico es escéptico, en tanto nosotros no la hemos creado
no podemos en realidad sa ber nada de ella, a lo sumo deja abierta la
posibilidad de que algún día podríamos conocer la naturaleza sólo si
podemos crear  los fenómenos de la misma, es decir, experimentando:
“las aspiraciones de la física serán para mí verdaderas cuando se las haga,
de la misma manera que las de la geometría son verdaderas para los
hombres porque las hacen” (Vico, 1989: 93). La única ciencia del hom bre
es la que com pete al mundo civil.

[…] este mundo civil ha sido hecho ciertamente por los hom bres, por lo cual se
pueden, y se deben, hallar los principios en las modificaciones de nuestra propia
mente humana. Por lo cual, a cualquiera que reflexione sobre ello, debe asombrar el
que todos los filósofos intentaran seriamente conseguir la ciencia de este mundo
nat u ral, del cual, puesto que Dios lo hizo, Él solo tiene la ciencia; y, sin em bargo,
olvidarán meditar sobre este mundo de las naciones, o sea, mundo civil, del que,
puesto que lo habían hecho los hom bres, ellos mismos podían alcanzar la ciencia
(Vico, 1995: Libro I [III], § 331).

En este pasaje tomado de la Ciencia nueva, Vico aborda un tema que
volveremos a encontrar con par tic u lar fuerza en la obra de Wil helm
Dilthey; a sa ber, que si podemos conocer verdaderamente el mundo civil,
porque nosotros lo hacemos, ello tiene como consecuencia que al ser el
mundo civil producto de nuestra mente, de las creaciones de nuestro
espíritu, entonces también podemos llegar a conocerlo a través del
conocimiento de nuestra propia mente. En Dilthey tal idea se expresa bajo 
la fórmula de que “mientras el mundo de la naturaleza lo conocemos a
partir de nuestro ex te rior, el mundo humano ¾la cultura, la historia, el

Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 48, 2008, Universidad Autónoma del Estado de México

24



Estado¾ pueden conocerse desde dentro, desde la vivencia interna”. En
ese sentido, en Vico a la convertibilidad en tre la verdad y el hacer sigue una 
convertibilidad en tre el mundo civil y nuestra mente, cuya profundidad no 
puede reducirse a esquemas geométricos ni lógicos, a la manera de la
tópica cartesiana. En muchos sentidos Vico adelantó tópicos que serán
centrales más tarde, tanto en el ámbito del pensamiento ilustrado como
romántico,5 pero sobre todo, en el desarrollo de las ideas del historicismo
alemán, en donde también destaca un intento por poner las bases
epistemológicas de las particularidades del conocimiento de la naturaleza
y del conocimiento del mundo humano, ámbito de la vida práctica,
mundo de sentimientos, estimaciones y emociones, mismos que son
impenetrables desde el solo uso de la crítica cartesiana; tal mundo sólo
puede comenzar a develar sus secretos a través de un acercamiento más
empático, comprensivo, aquello que Vico liga a la tópica y a la elocuencia.

La verdad es que si uno in tro duce el método geométrico en la vida práctica:
no hace otra cosa!
que empeñarse en ser loco razonablemente!
(Vico, 1989: 88).

Conclusiones

Hans-Georg Gadamer, en su obra Verdad y método (1977), encuentra que
en la obra de Vico pueden hallarse los primeros atisbos de un esfuerzo
claro por tratar de aprehender la complejidad del mundo humano y so cial,
frente al mundo mecánico y determinista de la naturaleza. Aún más, el
filósofo alemán considera que después de Vico tal esfuerzo por dar un
camino propio a las ciencias del espíritu se atrofió con la hegemonía del
método de las ciencias modernas de la naturaleza. Para Gadamer la gran
aportación del pensamiento viquiano consistió en dar un espacio cen tral
al concepto de sensus communis, mismo que hace referencia a la sabiduría
propia de la vida civil.

Vico retrocede más bien al concepto romano antiguo de sensus communis tal y
como aparece sobre todo en los clásicos romanos que, frente a la formación griega,
mantienen el valor y el sentido de las propias tradiciones de la vida estatal y so cial
(Gadamer, 1977: 52).

María Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
y los antecedentes del paradigma comprensivo

25

5 Al respecto, véase por ejemplo la interesante liga que Isaiah Berlin entabla entre las
ideas de Vico y las de Herder (2000).



Aquello que von Wright llama “tradición galileana” y que se liga a las
ciencias que se interesan por los fenómenos que no pueden ser
entendidos más que atribuyéndoles alguna finalidad o sentido, es un
ámbito del conocimiento que ¾como el propio von Wright reconoce¾
ha venido a dar lugar a lo que hoy conocemos como ciencias
hermenéuticas o comprensivas, para las que la realidad so cial y cul tural
¾realidad ligada siempre a algún sentido, a alguna intención o
finalidad¾ sólo puede conocerse haciendo uso de la comprensión y la
interpretación de las creaciones humanas. Giambattista Vico supo
reconocer tal diferencia, supo reconocer que el ámbito propio del
conocimiento humano es el mundo civil, el mundo de la vida so cial y
cultural. Es por ello también que la obra de Vico no puede dejar de formar
parte de aquello que hoy podemos reconocer como los antecedentes del
paradigma comprensivo.

Bibliografía

Berlin, Isa iah (2000), Vico y Herder: dos estudios en la historia de las ideas,
Ma drid: Cátedra.

Gadamer, Hans-Georg (1977), Verdad y método, Salamanca: Sígueme.

Raynaud, Philippe (2003), “Aux origines du paradigme compréhensif”,
en Nathalie Zaccaï-Reyners, en Ex pli ca tion – Compréhension. Re gards sur
les sources et l’actualité d’une controverse épistémologique, Bruxelles: Edi tions
de l’Université de Bruxelles.

Remaud, Olivier (2004), Les ar chives de l’humanité. Essai sur la philosophie de
Vico, París: Seuil.

Ricœur, Paul (2002), Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II, México:
Fondo de Cultura Económica.

Vico, Giambattista (1970), Autobiografía, Bue nos Ai res: Aguilar. 

Vico, Giambattista (1989), “Sobre la sabiduría de los antiguos italianos”,
en Antología, Bar ce lona: Península.

Vico, Giambattista (1995), Ciencia Nueva, México: Tecnos.

Vico, Giambattista (2002), Obras. Oraciones inaugurales. La antiquísima
sabiduría de los italianos, Bar ce lona: Anthropos.

Vico, Giambattista (2005), Elementos de retórica: El sistema de estudios de nuestro 
tiempo y principios de oratoria, Ma drid: Trotta.

Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 48, 2008, Universidad Autónoma del Estado de México

26



Vitiello, Vincenzo (1998), “Giambattista Vico: en tre historia y
naturaleza”, en Genealogía de la modernidad, Bue nos Ai res: Losada.

Von Wright, Georg (1980), Explicación y comprensión, Ma drid: Alianza.

María Luisa Bacarlett Pérez. Filósofa. Maestra y Doctora en
Filosofía de la Ciencia por la Universidad Autónoma Metropolitana.
Estudios de doctorado en Epistemología e Historia de las Ciencias en la
Universidad París VII, Francia, y en la Universidad de Alicante, España.
Profesora-investigadora de la Facultad de Humanidades de la
Universidad Autónoma del Estado de México. Sus líneas de investigación
son: Epistemología e Historia de las ciencias de la vida. En tre sus
publicaciones más recientes se encuentran el libro Friedrich Nietz sche: la
vida, el cuerpo y la enfermedad (2006); el capítulo de libro “Mirko Drazen
Grmek y la paleopatología”, en En busca de lo humano (2008), y los artículos
“Geor ges Canguilhem: una filosofía de lo biológicamente posible” en
Ludus vitalis (2006); “En tre lo histórico y lo filosófico. Reflexiones sobre la 
historia nat u ral en Buffon y Geoffroy Saint-Hilaire”, en Contribuciones desde 
Coatepec (2007).

Envío a dictamen: 26 de agosto de 2008.

Aprobación: 19 de septiembre de 2008. 

María Luisa Bacarlett Pérez. Giambattista Vico
y los antecedentes del paradigma comprensivo

27




