CONVERGENCIA

Revista de

lenclas Soclales

La emergencia del sentido a partir del
no-sentido’

Edgar Morin
Centre National de Recherche Scientiphigue, Francia

Abstract: In this text we reflect on the problem of sense, which necessarily implies a system, an
organization, but also it needs to be given ends. As it is the being giving sense is human, then, the
subjectivity is the one forming the sense. Knowing, as a human act, is the moment of granting
sense to everything, but there is no sense by itself, there is sense if there is a relation between us or
between events. This is the reason why it is said that sense emerges from no-sense. Therefore, the
justification or foundation in nowhere else but within us, this allows us to criticize every promise
ethics and the ethics of foundation (where fundaments are divine, cosmic, biologic), and to face an
ethics without Salvation and without a promise.

Key words: no-sense, sense of the world, complexity.

Resumen: En este texto se reflexiona sobre el problema del sentido, el cual supone
necesariamente de un sistema, de una organizacion, pero también de un ser que le otorgue
finalidades. Como el ser que da sentido es humano, entonces es la subjetividad la que teje el
sentido. El conocer, como acto humano, es el momento de otorgar sentido a todo, pero no hay
sentido en si mismo, hay sentido s6lo si hay una relacién entre un nosotros o con ciertos sucesos
con el otro. Por ello se dice que el sentido emerge a partir del no-sentido. Por lo que la justificacion
o fundacién del sentido no estd mds que en nosotros, lo cual permite criticar toda ética de la
promesa y la ética del fundamento (donde los fundamentos son de origen divino, cdsmico,
biolégico), y afrontar, entonces, una ética sin salvacion y sin promesa.

Palabras clave: el no-sentido, sentido del mundo, complejidad.

ISSN 1405-1435, UAEM, México, num. 44, mayo-agosto 2007, pp. 157-171

" Traduccién de Daniel Gutiérrez Martinez.



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

La palabra emergencia es tomada aqui en su sentido fuerte que puede ser
definida asi: una emergencia es una cualidad que aparece a partir del
momento en que se encuentra constituido un conjunto organizado. Esta
nueva cualidad, que no existe al nivel de las partes consideradas
aisladamente, por ejemplo, la cualidad de poder indicar la hora no la hay
en ningun engranaje del reloj de manera aislada, pero si cuando la
totalidad existe y ésta puede retroactuar sobre las partes una vez que dicha
dualidad se ha constituido.

El problema del sentido se sitia a este nivel. El sentido supone un
sistema, una organizacién. Es necesario que esta organizacién sea aquella
de un ser, que este ser esté dotado de finalidades, lo que se llama
telenomia. Esto es lo que permite hacer la distinciéon importante entre la
teleologfa, es decir, una finalidad anterior de tipo providencial y la
telenomia, es decir, la finalidad inherente al ser mismo. Hace falta,
entonces, que haya ciertas finalidades y una subjetividad. Es lo que yo
entiendo con la nocién de sujeto, es una aptitud auto-exo-referente. Me
explico. Lo caracteristico de una organizaciéon viva es el de ser una
organizacién que compute. Empleo la palabra computacién para no
emplear otra, pero no tiene un sentido matematico; computar quiere decir
tratar, eso no quiere decir tratar necesariamente ciertas informaciones o
ciertas cifras, es tratar de manera cognitiva su entorno y a uno mismo. Y
este tratamiento, este tipo de conocimiento inherente a la organizacién
viva no puede hacerse sino porque el ser computante se sitda en el centro
de su mundo. El hecho de decir “yo”, es una operacién que quiere decir
que yo me sitio en el centro de mi discurso y de mi universo. Lo
caractetistico del “yo” es que cada uno puede decir “yo” para si mismo,
pero nadie puede decitlo para el semejante. Entonces es una posicion
egocéntrica: yo me sitio en el centro de las cosas. En ese momento, yo
puedo entonces tratarlos de manera auto-exo-referente; referencia a si
mismo, en funcién de s{ mismo, de mis finalidades, pero yo me refiero a
mi mismo y al otro. Es por eso que empleo este término de
auto-exo-referente, puesto que me refiero también a los objetos, a las
moléculas de las que me voy a alimentar, a las cosas que percibo en
relacién conmigo mismo, en relacién con lo que las moléculas son. A mi
parecer, para que haya sentido, hace falta que exista un tratamiento
auto-exo-referente que responda a la cualidad del sujeto, la palabra sujeto
no responde, en este caso, a ninguna consideracién de sentimientos, de
humor, de contingencia... Es el inico modo que se tiene de poder tratar el
mundo y darle un sentido. Es indispensable que haya igualmente un

158



Edgar Morin. La emergencia del sentido a partir del no-sentido

lenguaje, nuestro lenguaje humano. Dicho de otro modo, se puede decir
que el sentido, a partir del momento en que hay este conjunto de
condiciones, es la emergencia de la enunciacién y del discurso. M. Ducrot
insisti6 sobre la originalidad de nuestro lenguaje por el hecho de que se
encuenttra en doble articulacion; una de ellas es la articulacion, en la cual
estan asociados ciertos fonemas, es decir, algunos sonidos que no tienen
ningun sentido; pero que a través de su ensamblaje constituyen palabrasy
frases, en donde éstas si tienen sentido. Entonces sobre este plan del
lenguaje, el sentido es netamente emergente. No se encuentra ni en el
sonido ni en la carta, cuyo unico sentido remite a ella misma. El sentido
esta en el discurso y, por supuesto, la nocién de sentido toma sentido
cuando nosotros tenemos conciencia del sentido. Es por eso que yo
planteo como postulado que el sentido no es originario. Es una
emergencia y es también una construccion.

Sitodo conocimiento, y principalmente el conocimiento humano, es la
traduccion de estimulis exteriores que llegan a nuestros receptores
sensoriales como los ojos, sabemos muy bien que estos estizulis son
traducidos por las células visuales en lenguaje binario, el cual es
transmitido a través del nervio 6ptico, en donde se produce una serie de
operaciones todavia completamente desconocidas que desembocan en lo
que nosotros llamamos una percepcion visual. “Que desembocan” es una
frase que no es del todo justa en la medida en que no da cuenta del caracter
verdaderamente inmediato que no separa casi en nada los estimulis de la
representacion. De esta manera, en el proceso del conocimiento, que es
traduccion y reconstruccion, el sentido aparece al término de esta
operacion. No quiero entrar aqui en un debate completamente clasico que
consiste en decir: jAcaso somos nosotros quienes a partir de nuestros
marcos, de nuestras categorias cerebrales y espirituales, damos el sentido a
los estimmuli, que de otra manera no serfan mas que ruidos? ¢El sentido viene
de nosotros o se encuentra ya en la cosa misma? No quisiera entrar en este

debate.

Dado que el sentido es una emergencia que necesita un gran nimero
de condiciones, incluyendo ahi la conciencia del sentido, se puede
observar la verdad de esta concepcion que se llama hermenéutica, o mas
bien la doble verdad que se puede plantear asi: primeramente, del
momento que Nosotros conocemos, nosotros damos sentido a todo; en
segundo lugar, y esto es lo correlativo: no hay sentido en si mismo.

159



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

El sentido no aparece mas que si hay una relacién entre nosotros y no
solamente respecto a una cosa visual, sino una relaciéon con ciertos
sucesos, con el otro, con un libro que vayamos a leer, etcétera. La teorfa de
la informacién de Shannon indica de forma implicita, y contrariamente a
su version divulgativa, que no hay informacién en si misma.

Por ejemplo, la inscripcion de un panel indicador que dice: “Chantilly
40 km” no es una informacion en si misma. En efecto, si una bomba de
neutrones destruyera los habitantes de la region parisina y en general
aquellos que hablan francés y conocieran la ciudad de Chantilly, la
inscripcion no tendria ya ningun sentido. Eso serfa una marca que el
tiempo borrarfa. Es evidente que para darle sentido hace faltala mirada de
alguien y evidentemente el interés eventual de ir a Chantilly. Entonces no
hay informacién en si misma. Ella existe en la relacién entre un sujeto y
algo que le significa un elemento portador de sentido. Entonces el sentido
emerge a partir del no-sentido.

De pronto, nosotros podemos vislumbrar algo; primero, si el sentido
no existe mas que para los seres conscientes del sentido y teniendo
nuestro lenguaje, esto no quiere decir que no haya sentido en otra parte.
Por ejemplo, para la bacteria, reproducirse, alimentarse, eso tiene un
sentido. Nosotros podemos destacar los sentidos de todos los actos de la
bacteria en funcién de las finalidades que nosotros podemos
efectivamente observar y verificar; pero si se pregunta uno cual es el
sentido de la vida de la bacteria, entonces ahi nosotros entramos en un
problema absolutamente insondable. Francois Jacob se habia entretenido
en decirnos que el suefio de la bacteria es el de reproducirse. Se puede
también decir que su sueflo es el de gozar, es decir, de metabolizar. Vivir
por vivir. sCual es el verdadero sentidor ¢Por qué viven las bacterias?
Nosotros tenemos que descubrir el sentido en las vidas, que como la
bacteria, son incapaces de formular el menor concepto, el menor sentido.
Empero, el fondo del sentido de la vida no lo tenemos nosotros.
Tenemos razén de descubrir el sentido oculto en la vida y en muchos
campos, pero a veces nosotros damos sentido ahf donde no lo hay. ¢;En
qué momento se detiene el hecho de que nosotros hemos descubierto un
sentido oculto y el momento donde, de manera completamente arbitraria,
inconsciente, nosotros damos sentido? De esta forma se plantea el
problema en lo que concierne al mundo, la vida, el hombre, la historia;
¢acaso todo ello porta sentido o acaso nosotros se lo damos?

160



Edgar Morin. La emergencia del sentido a partir del no-sentido

Quisiera examinar muy rapido, desde el angulo de esta cuestion del
sentido, el problema del sentido del mundo. Hay dos modos para plantear
el problema.

El modo clasico que precede el descubrimiento de un universo
evolutivo, nocién adquirida desde los afios sesenta aproximadamente. La
cuestion era: ¢Por qué hay un mundo mas que otra cosa? Ahora bien, esta
interrogante no tiene ninguna respuesta ni racional ni irracional. Es una
pregunta con mucho sentido, pero desafortunadamente esta desprovista
de sentido. Entonces nosotros tenemos un momento paraddjico. Es
legitimo el plantearse la cuestion, pero, ¢por qué existimos nosotros, mas
que otra cosa? Es una pregunta que no tiene respuesta, entonces, que no
puede tener sentido. Esta es la interrogante, digamos, clasica.

La interrogante moderna, contemporanea, es otra cosa. Es la hipotesis
del Big Bang con su caricter deflagrador y el intenso calor que se
manifiesta en el inicio. Es conocido el escenario muchas veces relatado
especialmente por Reeves. Este universo se desarrolla, las estrellas, los
atomos aparecen, se multiplican y la cuestiéon del sentido se despliega
sobre la evolucién. ¢Acaso el movimiento, la evolucién de este universo
tiene un sentido?

El primer gran pensador de la evolucién del universo, antes que la
teorfa actual haya sido admitida por los astrofisicos, fue Teilhard de
Chardin, quien planteaba una visién donde el universo tenfa un sentido.
Habia un sentido en los dos términos, direccional y semantico. El
universo tiene un sentido-direccién profunda, es la elevacion del espiritu,
es el espiritu que se desprende de la materia y es lallegada al punto Omega.
He aqui tipicamente una visién providencialista, en la cual el universo es
propulsado para alcanzar su destino, su pleno desarrollo en funcién de la
complejizaciéon. Es evidente que para Teilhard y para Reeves la
complejidad no es interesante en si misma. Las cosas no son mejores
porque haya billones de interretroacciones, sino porque a través de esta
gran variedad de interacciones y de retroacciones, las emergencias son
mas ricas, sobre todo aquellas de la autonomia y dela libertad. Es evidente
que el camino de la complejidad es el camino de la espiritualidad, de la
libertad.

Uno puede adherirse a esta vision de manera integral, me parece.
Cuando se considera el universo, siempre en funcién de los datos actuales,
se observa que es extraordinario observar de qué forma se organizaron
espontaneamente, por billones, las estrellas. Pero los astrofisicos dicen

161



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

que la cantidad de materia no organizada es mucho mas grande que la
organizada, que es minoritaria. Por otra parte, se puede decir que es
admirable que la vida se haya desarrollado sobre la Tierra. Pero ahi
también la materia viva es, si se puede decir, una pequefa espuma sobre la
supetficie de la Tierra... Si el objetivo del universo era hacer vida, spor qué
lo hizo en un pequefio tercer planeta, en un sistema solar periférico, éste
mismo formando parte de una galaxia periférica?

Lo curioso es que la inteligencia y la conciencia humanas no se hayan
desarrollado mds que en una de las multiples ramificaciones de la vida y
este caracter extraordinariamente minoritario, marginal, por no decir
desvariado (fuera de la norma), y lo anterior al precio de un desorden
increfble de catastrofes, de extinciones, de muertes de soles, etcétera, lo
cual plantea un problema sorprendente. Al respecto, alguien como
Reeves dice: “Hace falta pagar el precio termodinamico”, puesto que es
un universo que esta sometido al segundo principio de la termodinamica
donde toda actividad se paga en degradacion de energfa... El universo va
hacia la complejizacién, solamente que eso cuesta muy caro. Empero
Reeves tiene otra vacilacion. El era muy optimista hasta estos dltimos
afios, ahora se interroga. La humanidad al hacer proliferar las armas
termonucleares, podria desencadenar una guerra atémica, y al multiplicar
las degradaciones ecoldgicas podria hacer finalmente imposible la vida
sobre la Tierra. Hsta historia no es del todo segura. Hay un punto de
interrogacion sobre el sentido de esta marcha del universo hacia el
sentido. Yo dirfa que el sentido esta un poco apolillado.

Xavier Salentin resolvié este problema angustiante planteado por
Reeves. Para él estamos en una época de génesis, una época agdnica.
Agbnica, es decir, portando en ella un enorme conflicto interno como
todo nacimiento. Todo nacimiento porta en s{ mismo un riesgo de
muerte. Pero no nos ocupamos de ello porque tenemos la partida ganada.
La idea es muy simple; nuestros sucesores de la humanidad futura ya han
encontrado la nueva dimensién que nos faltaba, gracias a lo que ellos
pueden retroactuar en el pasado y ayudarnos a superarlo. Dicho de otra
manera, el hecho de que uno tienda hacia el estadio superior, hace que una
vez alcanzado regrese y nos permita franquear lo que nos aparecia en la
ignorancia de nuestro futuro. ¢Pero, como sabe ¢l esto? ¢Se trata de un
acto de fe? Permanezco extremadamente dubitativo acerca de este
problema.

162



Edgar Morin. La emergencia del sentido a partir del no-sentido

El nacimiento del mundo no tiene sentido porque nos conduzca a la
interrogante: Jpor qué hay Ser mas que algo mas? Su evolucion sigue
varios sentidos direccionales. Los sentidos complexificatorios son
minoritarios y sobre todo el término final de la aventura es absolutamente
incierto.

Tomemos ahora la evolucion biolégica. Lo que ha sido sorprendente
es el pensar que a partir de un ser prebidtico, una suerte de bacteria, haya
podido desarrollarse una complejizacion semejante en el mundo vegetal,
en el mundo animal.

Muchas personas creen que las teorfas evolucionistas biologicas son
teorias unidireccionales, cuando no era esa la idea de Darwin. La
humanidad es una de las direccionales del ramo de las ramificaciones de
un ramal. La evolucién es frondosa, aquello parte de algo, pero yendo en
todos los sentidos. Al mismo tiempo, esta evolucién comporta un lado
aleatorio. Al respecto, no entremos en la discusion de las tesis de Monod
sobre el azar. Yo no creo que el azar sea el nuevo Dios oculto que
finalmente decida en todo. Por el contrario, lo que podemos pensar es que
existen elementos aleatorios en la evolucion, incluso en este fenémeno de
hominizacion. El paso al bipedismo, el proceso de hominizacion (cultura,
lenguaje...), a partir de los descubrimientos arqueoldgicos del Olduvai,
parece estar ligado a una regresion del bosque en beneficio de la sabana, es
decir, a un factor climatico, la sequia de una vasta zona de la Aftica austral.
El retroceso del bosque va a obligar a los primates del tipo chimpancé,
gorilas y otros a vivir en la sabana, a mantenerse de pie para estar seguro
del quién-vive, a correr parair a atrapar un pequefio mamifero, correr para
escapar cuando llegue un gran mamifero.

No hay ciertamente que excluir la hipétesis reciente de madame
Dambricourt Malassé, quien sugiere que un empuje interno condujo a la
contraccion craneana y a la bipedizaciéon en un ancestro hominido, pero
no se puede tampoco excluir que sea después de un azar climatico cuando
haya comenzado el proceso de hominizacion. Si asi fuese, es evidente que
es muy dificil encontrar providencial este empujoncito evolutivo.
Entiendo bien que lo caracteristico del ser vivo es de perdurar en suser. La
reproduccion, en la medida en que es la replicacién, produce un ser
exactamente igual. Los genes conservan la identidad. Por supuesto,
cuando hay sexualidades, las personas se mezclan, pero al mismo tiempo,
se conservan. Son sus combinaciones las que varfan. La vida es una
maquina que esta hecha para conservarse. ;Qué la hace evolucionar?: las

163



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

agresiones. Esto significa un cambio de medios, de condiciones. En
respuesta a ello hay que encontrar lo nuevo. Creo que hay algo por
completo creativo e inventivo en la organizacion viva y en la naturaleza,
pero esta creatividad aparece siempre como una respuesta a una agresion.
Al menos la cuestién estd abierta. No se puede extraer de la
contemplacién césmica ni de la contemplaciéon bioldgica un sentido
anterior y propulsor.

La historia humana esta compartida por dos visiones. Se le puede ver
de manera shakespeariana, es decir, en la continuidad de la famosa
formula: “La vida es una historia plena de ruido y de furor relatada por un
idiota”. En suma, la historia, es eso. Es un montén de historias plenas de
ruido y de furor: caidas de imperios, masacres, exterminios...

Por otro lado, tenemos la idea de un logos, es decir, de una potencia
légica que propulsa la historia hacia delante y le permite desarrollarse. Era
un poco laidea de Hegel. Después hubo la creencia, no en el pensamiento
de Marx, sino en un marxismo vulgativo~ que por mucho tiempo
domind; es decir, la creencia de que habia leyes de la historia, como la ley
del paso del feudalismo al capitalismo, del capitalismo al socialismo... No
insisto al respecto, pues hoy en dia esas leyes de la historia se colapsaron
en los desechos de la historia. Lo que podemos decir es que cuando
nosotros consideramos la historia en si misma, se ve una suerte de coctel
sorprendente de procesos que se le puede decir lagomorfos, donde
aparecen ciertos desarrollos que tienen su légica posibles de ser
percibidos... pero que pueden ser resquebrajados, son fragiles. Podemos
ver de manera sorprendente que se trata de algo que de lejos puede
presentar una cierta continuidad.

Tomemos por ejemplo la Grecia y Roma antiguas. La Atenas del siglo
V era el lugar de florecimiento de filosofias, de democracias, de una serie
de fenémenos en extremo importantes todavia en nuestra cultura. Ahora
bien, sucede que Roma conquista Grecia. El casco dela ciudad de Corinto
ilustra una politica de masacres y de destrucciones. ;Qué queda ahora
entonces de Grecia? Nada, si no es que algunos esclavos llevados en el
carruaje del vencedor, como el historiador Polivio. Sucede que en esta
destruccion, algunos gérmenes de la cultura griega, que pasaron al carruaje
del vencedor, pudieron conformarse en una capa, desarrollarse y dos

2 De la Biblia V#dgata, N. del T.

164



Edgar Morin. La emergencia del sentido a partir del no-sentido

siglos después encontrar que el Imperio romano hablase griego. Asi, la
integracién de la civilizacién griega en la civilizacién romana no fue una
cosa armoniosa, un fenémeno de continuidad. Hubo una ruptura, pero en
esta ruptura ciertos gérmenes subsistieron y las cosas pudieron retomar su
camino.

Con frecuencia es posible ver que lo que puede continuar asegurando
el desarrollo en la historia de la humanidad tiene un caracter muy parecido
al fenémeno vegetal de la diseminacién, donde las plantas dispersan su
polen a manera de pequefas mirfadas para obtener un resultado infimo.
Por eso se puede abandonar la idea de las leyes de la historia, y también la
idea de un sentido preestablecido de la historia humana.

Sin embargo, ciertos procesos nos llevarfan a creer en la idea de
progreso. Pero no se puede decir que el progreso lleva a la historia hacia
delante, segiin la vision neoprovidencialista de Condorcet, quien pensaba
que el progreso humano era una maquina en marcha, la maquina misma
de la historia. Lo que me conduce a la idea, que le puede chocar a algunos
de nosotros, de que hay que renunciar a todo providencialismo, a toda
providencialidad en el cosmos, en la vida y en la historia. Empero, eso no
destruye la idea de sentido. Nosotros podemos construir un sentido a
nuestras vidas o a nuestros destinos a partir de la eleccién de finalidades.

Nosotros podemos elegir como finalidad la férmula “libertad,
igualdad, fraternidad”. Eso no quiere decir que la historia es propulsada
por la idea de desarrollar la libertad, la igualdad y la fraternidad. Eso
significa que en ciertas condiciones histéricas nosotros podemos actuar
individual y colectivamente para desarrollarlas y para intentar
mantenetlas. Pero nosotros no estamos muy seguros de que ellas vayan a
triunfar por siempre, y que una vez establecidas, no puedan ser revertidas.
Por lo tanto, la idea de eleccién de finalidades quiere decir dar sentido.
Nosotros podemos dart, producir sentido, pero sélo al saber que somos
nosotros mismos los que tomamos esta decisiéon y que hacemos, como
dice Pascal, “apuestas”.

Regreso a otro punto, sin querer tratar aqui la dificil investigacion del
sentido en lo que tratamos de interpretar. Sea que se trate de una frase, un
enunciado, un libro de filosofia 0 una novela, nosotros sabemos muy bien
que el sentido no estd solamente en la denotacién, sino también en la
connotacién, en la implicacién. Sabemos que hay sentido oculto,
escondido, y tanto los psicélogos como los socidlogos intentan extraer el
sentido oculto que portamos en nosotros y del cual nosotros no somos ni

165



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

estamos conscientes. Uno sélo se puede plantear la pregunta: ¢Cual es el
sentido oculto? ¢Cuando uno da cuenta de un sentido oculto?, sacaso
aquel que cree revelar un sentido oculto no es el mismo propulsado por
algo del que ignora el sentido? Quiero dar tres ejemplos de un sentido que
no se desvela mas que muy o demasiado tarde, esto es el sentido religioso
oculto en pensamientos que parecen totalmente secularizados.

La razén del Iluminismo del siglo XVIII parece oponerse por
completo ala fe. Ahora bien, es en este momento que la razén se vuelve en
si misma un idolo, la “diosa-razén”, objeto de un culto instituido por
Robespierre. El culto es el extremo revelador de esta tendencia de la razén
a autodivinizarse, al autoidolatratse. Ia razon se dota, en este caso, de un
sentido providencialista. Ella va a guiar a la humanidad, que una vez
iluminada, va a alcanzar la sabidutfa. De esta manera, se infirié en la razén
sin darse cuenta de todos los atributos providenciales de la religion,
cuando se crefa que se trataba de algo totalmente separado de esta misma
religion.

El otro ejemplo es tomado de inicios de siglo XIX. Laplace formula la
idea del mundo que va a ser admitido por la mayoria de los cientificos y
fisicos, a saber: el mundo es una maquina determinista perfecta que
obedece a leyes rigurosas. Esta maquina es tan perfecta que Laplace
imagina que es un demonio, dotado de capacidades sensibles y de
intelectos poderosos, y serfa capaz de reconocer cualquier elemento del
pasado y de prever cualquier elemento del futuro. Cuando Napoleén
pregunta a Laplace: “sQué hace usted de Dios, Sefior Laplace, en su
sistema?, €l le responde: “S7re, no necesito esta hipotesis”. En efecto, no
hay necesidad, ya que puso todos los atributos de la divinidad en el
mundo; la eternidad, la incorruptibilidad, el movimiento perpetuo, la
petfeccion...

Tomemos ahora la idea marxista de la revolucion, idea profana, en
ruptura con la religion. Y sin embargo Marx reunio los tres elementos
religiosos mayores de todala historia de Europa. El primero es la eleccion,
que esta en el fundamento de la relacién biblica entre el pueblo elegido y el
Sefior. En el pensamiento profano de Marx, el elegido es el proletariado, y
la misién mesianica es la de salvar la humanidad al salvarse ella misma: la
clase proletaria. Dicho de otra manera, la nocién de Mesias que es el punto
de unién entre el mundo judio y el mundo cristiano reaparece. El Mesias
llegara pero a diferencia de la espera indeterminada judia del Mesfas, la
clase proletaria esta ahi y va a realizar el trabajo mesianico, es decir, la

166



Edgar Morin. La emergencia del sentido a partir del no-sentido

salvacion. La salvacién cristiana es una salvacion posmortem y
supraterrestre, la salvacion “marxista” es una salvacion en la Tierra. Esla
humanidad finalmente salvada del mal y de la desdicha.

Estos tres elementos desempefiaron un papel muy importante, porque
se trataba de elementos que eran religiosos y como tales eran por
completo invisibles para la conciencia de aquellos que se crefan ateos,
materialistas y cientificos.

Veamos ahora de qué manera un mismo suceso puede tomar
diferentes sentidos. Tomemos por ejemplo, 1789 y el sentido
interminable de la Revolucién francesa.

Desde el inicio del siglo XIX, historiadores y politicos tales como
Guizot, Tocqueville, Thiers, E. Quinet escribieron ala vez la historia de la
revolucién. Pero el sentido que ellos le daban era la retroaccién de sus
expetiencias politicas y sociales de su época. Este proceso continué
durante el transcurso del siglo XIX; y en el momento en el cual se crea la
tercera Republica fundada sobre el régimen parlamentario, Aulard
empieza a leer la revolucién como una historia parlamentaria, a partir de
las primeras asambleas hasta la Convencién. Se detiene cuando el
parlamento es resquebrajado por Bonaparte en el 18 Brumario. Es el caso
de la historia que es leida a través de la clave de la experiencia de la tercera
Republica. Jaurés, a su vez, hace una historia socialista de la revolucién
donde intervienen las masas populares, la lucha de clases... Después
Mathiez, que se convertira en el historiador oficial de la Sorbona, hace
intervenir la experiencia bolchevique. Y en la actualidad, nosotros
tenemos la vision desencantada, desengafiada de F. Furet.

¢Acaso hemos llegado al final de la explicacion de la revolucion? Para
nada. La historia continuard y nosotros tendremos nuevamente otros
esclarecimientos. ¢Acaso ello quiere decir que cada uno esta equivocado y
que la versién mas actualizada es la mejor? No, incluso es posible que
ciertos esclarecimientos de la historia en el pasado sean mds pertinentes
que los de hoy. Hay que estar conscientes de que cada historiador es en si
mismo un ser historico y hace retroactuar el sentido de sus experiencias
para esclarecer el sentido de la revolucidn. Las virtualidades, la
complejidad de la revolucién hacen que, sin parar, ella pueda alimentar
nuevos esclarecimientos y, por lo tanto, nuevos sentidos. Pero no tiene
sentido en sf misma. Ninguna historia sera exhaustiva y sobre todo en el
caso de que se trate de un suceso tan fundamental, y sin embargo de una
riqueza tan contradictoria como lo es la revolucién.

167



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

Mi conclusion seria de naturaleza “epistemolégica”. Yo creo que en la
actualidad hemos sido llevados, de cierta manera, a retomar el problema
planteado por Kant y que es, en general, aquel que dice que nosotros no
conocemos las cosas en si, no conocemos mas que los fenémenos, es
decir, la experiencia dada por los sentidos, pero organizada por nuestro
ser, nuestro entendimiento. Son formas a priori de nuestra sensibilidad.
Kant determiné cuales son las categorias, causalidades y otras que nos
permiten organizar la experiencia. ILa idea es que a partir de los datos que
nos llegan, organicemos las experiencias con nuestras potencialidades
cerebrales y mentales. La cuestion que se plantea es saber de dénde vienen
las capacidades de nuestro cerebro humano para conocer el universo.

Cuando se sabe que el cerebro humano es en si mismo el fruto
evolutivo de una evolucién, que es parte de los primeros sistemas
nerviosos para desembocar a los primeros bulbos de desarrollo de los
cerebros de los mamiferos, se puede uno preguntar si esta evolucién no se
hizo al integrarse en el cerebro los principios organizadores, que son
aquellos de la realidad exterior.

Tomemos el caso, por ejemplo, donde no hay necesidad de cerebro,
aquel de las plantas en las regiones donde no hay transformaciones de
estaciones. En un momento dado de su proceso, el ascenso de la savia
comienza en funcion ya sea del acrecentamiento de la cantidad de luz o en
el aumento de la temperatura. Dicho de otra manera, hay una suerte de
integracion en el organismo de la planta de este ritmo cosmico, que esta
determinado por el movimiento de la Tierra alrededor del sol, y que
provoca no solo la alternancia dfa/ noche, sino también la alternancia de
las estaciones. Nosotros mismos, seres vivos, tenemos multiples relojes
internos que estan en resonancia con este reloj césmico externo. Queda
atn la interrogante: ¢en funciéon de qué un cerebro organiza tal
experiencia de una manera que, mas o menos, funcione?

Hace falta entonces retomar esta idea, pero con base en la evolucién de
la microfisica, de la cosmofisica, que cuestiona la naturaleza de lo real.
Entre mas nos sumergimos en la realidad del mundo fisico, mas
encontramos algo que no es solamente del dominio de lo desconocido,
sino que es del dominio de lo ininteligible y de lo inconcebible.

No basta con decir que lo real excede lo pensable. Lo inconcebible no
tiene s6lo un exceso, es como un agujero negro que se halla en el centro
del conocimiento. Es un agujero negro donde todo es indistinto, pues
nosotros no tenemos ni el tiempo ni el espacio que nos permite distinguir

168



Edgar Morin. La emergencia del sentido a partir del no-sentido

las cosas. Ahora bien, hay algo que en nuestra realidad excede o precede
nuestro tipo de universo espacio-temporal, este inconcebible central, que
en lo sucesivo nos lleva a presentir y a sentir los sedales de la fisica
moderna.

Estos sedales de la fisica moderna reunen, a través de su camino
mismo, aquel que fue el descubrimiento de la filosofia contemporanea, es
decir, aquel de la pérdida de fundamentos.

Después del gran derrumbe de la teologia medieval, en la cual la razén
aristotélica y la fe teoldgica se interpenetraban de forma armoniosa, toda
la historia de la filosoffa y del pensamiento europeo ha sido la de
reencontrar un nuevo fundamento. Esto fue el cogito cattesiano, la
realidad sensible, el espiritu absoluto... Hasta el momento en que
Nietzsche declarase que ya no habria mas necesidad de buscar los
fundamentos, que no se encontrarfan fundamentos absolutos,
indubitables a partir delos cuales se reconstruiria un sistema del mundo.

Este descubrimiento filoséfico, explotado a su manera por Heidegger,
que busca un fundamento sin fundamentos, reune en forma de
encrucijada otra avenida epistemoldgica, donde apareci6 la imposibilidad
de hallar un fundamento primero en un sistema de inteligibilidad; los
explicantes eran en si mismos inexplicables. Hay algo en un inicio que no
tiene fundamento, y es un poco en este sentido que se puede concebir el
teorema de Gédel, que busca, no en el sistema mismo, sino en el eventual
metasistema la manera de datle una explicacién.

Ningtun sistema posee los medios para dar cuenta total y
exhaustivamente de si mismo. Nosotros los otros, sistemas mentales y
cerebrales, no tenemos los medios para dar cuenta totalmente de
N0SOtros.

A través de las tres avenidas, epistemoldgica, filoséfica y fisica,
llegamos a este problema de la destruccion de los fundamentos. ¢Para qué
sirve entonces el conocimiento?

Para mi, la tarea del conocimiento puede vislumbrarse bajo tres
aspectos:

Siyo me sittio bajo el angulo de la racionalidad, dirfa que su verdadera
tarea es el didlogo con lo irracionalizado ylo irracionalizable. Es decir, con
lo que no puede entrar en las estructuras coherentes y logicas de lo que
nosotros llamamos nuestra l6gica comun, llamada aristotélica.

169



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

En lo que concierne al punto de vista de la investigacién, el
conocimiento es una actividad de patrullaje, de aventura en una zona de
sombra, en el claroscuro que intenta dar cuenta al maximo de lo que
escapa al concepto y a lo decible, a través de medios metaféricos, de
medios en espejo, en regreso, lo que la poesia hace muy bien.

Bajo el tercer angulo, si lo desconocido es el agujero central, nosotros
debemos ser, de cierta manera, satélites de lo inconocible. El
conocimiento, entonces, y contrario a lo que se cree, no es lo que aniquila.
Esto es lo que hace progresar, de algin modo, la ignorancia. Se puede
pensar en lo que decfa Jankélévitch sobre la inocencia encantada, sobre la
inocencia-post. La primera inocencia, antes del pecado, no sabe que es
inocencia. La primera ignorancia ignora que ella es ignorancia. Ella se
presenta, por el contrario, bajo el aspecto de la ciencia absoluta mas
arrogante, ya sea como de la ciencia teolégica o de la ciencia cientifica.

Pero el nuevo conocimiento es consciente del agujero negro. El es y
esta consciente de la ighorancia, y la nueva ignorancia no es de la misma
cualidad que la anterior.

En conclusién, he ahi cémo el sentido emerge del no-sentido. Esta
cosa que puede parecer sorprendente se produce sin cesar: la vida emerge
de la no-vida, la materia de la no-materia... La justificacion del sentido o la
fundacién del sentido no estan, por otra parte, mas que en NOSOtros.
Entendiendo bien que el sentido es fragil; lo es tanto que si uno se plantea
la pregunta del sentido uno cae en el no-sentido. Entonces no hace falta
interrogarse demasiado. Hace falta tener conciencia de que uno emerge
sin cesar delo que Camus llamabalo “absurdo”, que es anterior al sentido.
Redescubrir el no-sentido es revelar en profundidad un misterio inaudito.

Dellado de la ética, encontramos el derrumbe de dos éticas. La ética de
la promesa, cuando uno es recompensado después de la muerte, y la ética
del fundamento donde los fundamentos son perfectamente claros por
qué son de orden divino, de orden césmico, de orden biolégico.... Yo creo
que nuestro problema es el de afrontar una ética sin salvacién y sin
promesa. Una ética que parta de esta constatacion que hace Milan
Kundera: “Nada sera reparado, todo sera olvidado”.

Es a partir de esta cruel injusticia del destino, de nuestro destino, que
podemos intentar hacer pequefios oasis, pequefios islotes donde nosotros
intentemos hacer justicia.

Dicho de otra manera, yo cteo que se puede construir sentido a partir
de la idea de la perdiciéon. Podemos retomar las mismas aspiraciones

170



Edgar Morin. La emergencia del sentido a partir del no-sentido

fraternales del Evangelio, pero a partir de la idea de base contraria. El
Evangelio dice: “Seamos todos hermanos porque nosotros todos
seremos salvados”, yo digo, “seamos todos hermanos porque nosotros
estamos todos perdidos”. Y que ademas, estamos perdidos en el universo,
en un pequefio planeta, el unico donde reina una temperatura que nos
conviene. A partir de esto, se puede, a lo mejor, elaborar un sentido
provincial.

Edgar Morin. Fil6sofo, antropélogo y socidlogo francés. Licenciado
en Geografia e Historia y Derecho por la Universidad de Toulousse. En
Francia ha sido director del Centro Internacional de Estudios de
Bioantropologfa y Antropologia y director del Centro de Estudios
Transnacionales disciplinares de la Escuela de Estudios Superiores en
Ciencias Sociales. .a UNESCO ha creado la Catedra Itinerante “Edgar
Morin” para el Pensamiento Complejo. E/ Método es su obra mas
importante.

Envio a dictamen: 11 de junio de 2007.
Aprobacion: 20 de julio de 2007.

171



