CONVERGENCIA

Revista de Cienclas Seoclales

De la epistemologia de la ecologia politica
latouriana a una epistemologia
de sustento antropolégico

Antonio Arellano Hernandez

Universidad Auténoma del Estado de México / aah@unaemexc.mx

Abstract: In this article, we address some of the epistemological ideas developed by the french
philosopher Bruno Latour in his book Po/itiques de la nature, comment faire entrer les sciences en démocratie.
Taking the case of political ecology, Latour proposes to reunite scientific activity around nature
into the quotidian society life, and political action into the progressive integration of a common
wortld. For us, the Latourian epistemological response is a methodological strategy that opens the
possibility to translate some other dimensions apart from those of nature and politics, and such
translation task might be inspired by the study of the humanization process, this in order to start
thinking about an anthropologically-based epistemology.

Key words: politics of nature, epistemology, Bruno ILatour, political epistemology, political
ecology.

Resumen: En este articulo examinamos como objeto de estudio las ideas epistemoldgicas que
aborda el filésofo francés Bruno Latour en el libro Po/itiques de la nature, comment faire entrer les sciences
en démocratie, en el cual tomando como estudio de caso la ecologia politica, el autor propone reunir
la actividad cientifica sobre la naturaleza en el juego normal de la sociedad y la accion politica en la
integracion progresiva de un mundo comun. Para nosotros la respuesta epistemolégica latouriana
es una propedéutica metodoldgica que abre la posibilidad de traducir otras dimensiones mas que
las de naturaleza y politica. Esta tarea traductora puede inspirarse en el estudio del proceso de
hominizacién, por lo que podriamos iniciar la imaginacién de una epistemologia de sustento
antropoldgico.

Palabras clave: politicas de la naturaleza, epistemologfa, Bruno Latour, epistemologia politica,
ecologia politica.

ISSN 1405-1435, UAEM, México, nim. 44, mayo-agosto 2007, pp. 59-79



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

Introduccién

Sila ciencia es la encargada de comprender la naturaleza, y la politica de
regular la vida social, entonces ¢como comprender las catdstrofes
socionaturales que hoy en dia amenazan la vida contemporanea? ;Cémo
podemos cuidar la naturaleza si constantemente ella suscita controversias
cientificas sobre su contenido y provoca incertidumbre frente a los
valores tradicionales? :Con qué epistemologia politica podemos abordar
una objetividad en la que se encuentran intrincados los aspectos naturales
y politicos? Bruno Latour responde a estas interrogantes abriendo nuevas
cajas de la investigaciéon tecnocientifica, para entender cémo en
asociacion con ella construimos los nuevos colectivos. Al tomar como
estudio de caso la ecologia politica, LLatour ha propuesto reunir la
actividad cientifica sobre la naturaleza en el juego normal de la sociedad y
la accién politica en la integracion progresiva de un mundo comun.

En ellibro Politiques de la nature, comment faire entrer les sciences en démocratie,
Bruno Latour se pregunta: ¢Qué hacer de la ecologia politica?, y él mismo
se responde: [Otorgar la democracia a las ciencias! Esto parece un sin
sentido, pues, aparentemente pregunta y respuesta tienen raices distintas;
pero, como veremos mas adelante, esta operacién puede realizarse
mediante una epistemologia que renuncia a las nociones tradicionales que
han exiliado en el mismo acto la naturaleza y la sociedad.

La respuesta latouriana al problema epistemolégico moderno explicito
en la caverna platénica bien puede suturar la separacién de las categorias
ontolégicas de naturaleza y politica, pero esta solucién se mantendria
presa de la propia epistemologia modernista.

Por esta ultima razoén, para nosotros la respuesta epistemologica
latouriana es una propedéutica metodolégica que abre la posibilidad de
traducir otras dimensiones mas que las de naturaleza y politica. Esta tarea
traductora puede inspirarse del estudio del proceso de hominizacién, por
eso podriamos echar a andar la imaginacién de una epistemologia de
sustento antropologico.

Este trabajo tiene tres componentes, uno contextual del trabajo
epistemolégico latouriano, otro de contenido de Bruno Latour vy,
finalmente, otro critico-propositivo del que esto escribe.

60



Antonio Arellano Hernandez. De la epistemologia de la ecologia politica latonriana
a una epistemologia de sustento antropoligico

El tema de la epistemologia simétrica’ se encuentra confrontada entre
la epistemologia modernista y posmodernista, por ello vale la pena aclarar
ambas para ubicar los aportes de esta epistemologia latouriana. En este
sentido, comenzamos la presentaciéon de las caracteristicas de la
epistemologia modernista que, al imponer la separaciéon entre la
naturaleza y la cultura, adjudican a las ciencias de la naturaleza una suerte
de exencién de accidn social y politica, y a la actividad politica exenta de la
actividad cientifica. Al sintetizar ambas adjudicaciones resulta una ruptura
epistemoldgica, en la cual la naturaleza es Gnica y la politica es relativa.

Continuamos con el componente contextual donde mostramos el
resultado de la aplicacion del relativismo epistémico, como elemento
central de la epistemologia posmoderna en las ciencias, y la antropologia
que relativizando el conocimiento de la naturaleza y de la cultura-politico
refuerzan el relativismo cultural y el monismo natural.

En seguida presentamos el contenido epistemologico del texto Politicas
de la naturaleza de Bruno Latour, mismo que nos sirve para poner en escena
el tema de la epistemologia generalizada“de la relacion naturaleza-politica,
mediante el estudio de la ecologia politica y su propuesta de la
epistemologia de las naturaleza-cultura.

Finalmente, abordamos el problema latouriano y su propuesta de
solucién como método de trabajo para aplicarlo de manera generalizada, a
través de la incorporaciéon de otras dimensiones surgidas de las
aportaciones antropoldgicas de su objeto en el estudio de la
hominizacién. En este punto, nuestra opinion se desliga de las opiniones
expresadas en el texto aludido de Latour, al proponer una epistemologia
de origen antropolégico.

La nocién modernista de naturaleza y de politica

En el mundo académico influido por esto que grosso 7odo se conoce como
Occidente, la pregunta por la objetividad de la naturaleza parece un
llamado a un viejo e indtil debate entre la filosoffa idealista y la materialista,

! Entendemos epistemologfa simétrica a la propuesta de integracion de epistemologia
de ciencias y epistemologia politica propuesta por Bruno Latour en su libro sobre las
politicas sobre la naturaleza.

2 En este trabajo entenderemos epistemologia generalizada a aquella que se refiere a la
epistemologia de las ciencias y de la politica.

61



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

toda vez que en la epistemologia modernista convencional, la nocién de
naturaleza estd asociada a consideraciones de objetividad por oposicién a
la de politica, asociada a consideraciones subjetivas.

De acuerdo con Latour (1999), desde Platéon hemos dividido la ciencia
con el fin de comprender la naturaleza y la politica para regular la vida
social. En el Siglo de las Luces ese proyecto ha culminado laicizando el
conocimiento, elevandolo al estatuto de conocimiento representativo de
la naturaleza, y a la politica, elevandola al de democracia representativa.

El tema de la representacién de la naturaleza y de la sociedad tomé una
configuracién epistemoldgica paraddjica. Por un lado, la ambiciéon de
numerosos cientificos y amplias capas del publico suponen que las
verdades objetivas representan la naturaleza o la sociedad, lo que les ha
conducido a suponer que la objetividad cientifica es el tltimo eslabén enla
evolucién del conocimiento de la realidad y que la ciencia consiste en
revelar verdades universales. Esto ha brindado la ilusién de la existencia
de una naturaleza unica, objetiva y universal. Enla accién de los colectivos
modernos dirigida a intentar convencer o imponer determinados criterios
a otros colectivos, las verdades cientificas son esgrimidas como czuasi
argumentos omnipotentes y conocimientos que alcanzan niveles
sobrehumanos o mejor dicho, sobresubjetivos. La pretension de los
actores modernizados por la ciencia ha sido convertir las “verdades
objetivas” en un sistema persuasivo, que permitiera imponer a los
interlocutores la aceptacién de verdades universales bajo el argumento de
ser representativas de la realidad. El resultado es que la idea de naturaleza
debia aceptarse como una entidad ontolégica tnica y representada en las
verdades cientificas.

Ahora bien, en el asunto de la representacion de la politica moderna,
todos los temas son discutibles, rebatibles, sometidos al escrutinio de los
actores. En politica no hay punto de vista privilegiado, y las ideas con
pretensiones de validez universal sucumben ante el reclamo del
irreductible relativismo ideoldgico. Asi, a pesar de la supuesta evolucion
ineluctable de la sociedad hacia un destino predeterminado por ciertas
verdades cientificas que evocaba el movimiento marxista, las tentativas
totalitarias de las sociedades fascistas, la imposicién de la racionalidad
burocratica percibidos en las teorfas weberiano-marcusianas, los
presagios teleolégicos sobre el fin de la historia de los posmodernos
(Fukuyama, 1999); en todos estos casos, los actores han reservado el
derecho de relativizar las grandes verdades esencialistas de la sociedad. El

62



Antonio Arellano Hernandez. De la epistemologia de la ecologia politica latonriana
a una epistemologia de sustento antropoligico

relativismo ideoldgico, equivalente del relativismo epistémico, ha sido la
gran constante de la representacién politica moderna; podria decirse que
la nocién epistemoldgica de la llamada representacion democratica es la
aceptacion popular de la vida relativizada.

Al reunir la epistemologfa de la ciencia con la de la politica, se muestra
la gran paradoja de la modernidad que significa vivir en una epistemologia
generalizada, que sostiene de manera simultinea la realidad natural
universalista y el mundo politico pluralista. Una de las tantas pruebas de
esta epistemologia generalizada es que mientras los cientificos y
tecnologos reclaman la despolitizacion de sus campos y disciplinas, los
politicos rechazan ser identificados de tecnodcratas. LLos primeros se
disputan por tener la razén sobre la naturaleza, y los segundos participan
en debates para imponer sus puntos de vista sobre asuntos y soluciones
relativizados por la competencia politica. Los primeros hablan en nombre
de la naturaleza, los segundos dicen que hablan en representacion de los
colectivos; y asi, amplias capas de cientificos y de politicos aceptan un
mundo en donde la naturaleza es tnica y la sociedad es relativa.

Es muy factible que Jiirgen Habermas, en su condicién de uno de los
ultimos defensores del modernismo, explique de modo tan licido en su
Teoria de la accion comunicativa la paradoja de la epistemologia de la
modernidad reclamando el ejercicio de la accién comunicativa como
instrumento de la integraciéon social en el mundo de la vida, pero
aceptando la ineluctabilidad de la accién instrumental, al imaginar de esta
manera una evolucion de la tecnologia eximida de la accion comunicativa
(Arellano, 2007: mimeo). La esencia del modernismo habermasiano
consiste en la aceptacién de los principios convencionales de la ciencia
moderna como la verdad objetiva y una unica naturaleza externa.

La purificacién de entidades humanas y no-humanas que caracteriza a
la epistemologfa cientifica moderna ha sido el soporte de la eficacia de la
practica de la hibridacién, de la que ha salido el diluvio de objetos de las
ultimas décadas (Latour, 1991). Pero las certezas tradicionales que
produce esta epistemologfa estan resultando insuficientes, debido a la
forma mezclada (en principio socionatural) en que se estan presentando
los fenémenos de gran escala.

63



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

El papel del posmodernismo en la destrucciéon de la nocién
moderna de naturaleza y de politica’

El problema de la crisis epistemoldgica moderna tiene, desde hace algin
tiempo, seflales perceptibles y claras antes de la institucionalizacién del
relativismo posmodernista. Uno de los primeros sintomas lo expresaron
Althusser (1967), Sanchez Vazquez (1978), Habermas (1973) y
Lévy-Leblond (1980), entre otros, como la critica a la neutralidad politica
dela ciencia y suidentificacién como ideologfa. Pero estas criticas estaban
orientadas a ajustar el realismo de la investigacion cientifica, no su practica
misma.

En cambio, la crisis de objetividad en las ciencias naturales y sociales
trat6 de superarse resolviendo de manera aditiva; a esto corresponden los
movimientos en pro de la multidisciplinariedad, de la
interdisciplinariedad, de la transdisciplinariedad y de pensar en términos
de la nocién de sistemas complejos (Morin, 1999). Después de
infructuosos esfuerzos por promover la interdisciplinariedad, estos
movimientos parecen estar sucumbiendo ante el relativismo, al producir
explicaciones aditivas de los fenémenos que han estudiado.

Las paradojas de la epistemologia politica moderna se han agudizado,
debido a la puesta en escena de la practica epistemoldgica posmoderna.
Sin embargo, el resultado ha sido el de invertir los relativismos y
absolutismos de la epistemologia modernista. En el caso que abordamos,
nos interesa mostrar ambas epistemologfas para colocar en escena la
propuesta antiposmodernista de Bruno Latour.

El movimiento posmodernista ha atacado las rafces mismas de la
constitucion epistemoldgica moderna sustentada en el objetivismo, el
realismo, la racionalidad y la univocidad interpretativa (verdad absoluta),
principalmente. Los posmodernistas han diagnosticado la disolucion de la
constituciéon moderna y augurado el surgimiento del eclecticismo, el
relativismo, el irracionalismo y la virtualizacién; por ello no es dificil
comprender las alegorias al supuesto fin de la historia, al agotamiento
explicativo de las teorfas tradicionales y la aparicién de la guerra de

3 En este apartado empleamos algunos argumentos trabajados en nuestro estudio de la
llamada “Guerra de ciencias” (Arellano, 2000) y de la epistemologia politica (Arellano,
2007: mimeo).

64



Antonio Arellano Hernandez. De la epistemologia de la ecologia politica latonriana
a una epistemologia de sustento antropoligico

ciencias. El posmodernismo no propone nada que no sea un
inmovilismo, a causa de la indefinicién y la relativizacién de todo lo
conocido y cognoscible, de manera que nada es definitivo ni absoluto.

A pesar de la autocastracién de propuestas de consenso, el diagnéstico
posmoderno puede ser empleado instrumentalmente en el andlisis de la
epistemologfa politica moderna y con ello obtener algunas propuestas
criticas, tanto al modernismo como al posmodernismo.

La adopcién del relativismo epistémico por numerosos cientificos
conlleva directamente la negaciéon de una relacién estrecha entre
naturaleza y conocimiento cientifico, y con eso a la disolucion de la fuente
de certeza de las caracteristicas de la primera; es decir, si las concepciones
de la naturaleza no tienen un punto de vista privilegiado, son
inconmensurables y todos los paradigmas se corresponden con los
circulos de cientificos que las comparten (como dirfa Kuhn). Desde esta
perspectiva se corre el riesgo de imaginar la disolucién de la realidad o
bien de aceptar la inaccesibilidad a la naturaleza. Este es el embate mayor
del posmodernismo epistémico contra el modernismo.

El problema que se puede construir sobre el relativismo epistémico es
el siguiente: sila certeza cognitiva sobre las caracteristicas de la naturaleza
se opacan y se disuelven en innumerables e inconmensurables
concepciones sin la organizacion tedrica del enciclopedismo, ¢cudl es la
veracidad de la pretension sobre la llamada realidad natural? Si las
respuestas apuntan a la pérdida de veracidad, entonces habria que
reconocer la multiplicidad de naturalezas o su inaccesibilidad.

La instrumentalizacién del relativismo epistémico en ciencias
significarfa que la epistemologfa generalizada en la que vivirfamos serfa la
de un relativismo politico y cientifico. Sin duda, serfa un mundo
epistemolégicamente coherente pero disuelto, sin solucién de
continuidad ni de interrelacion; ademas, la idea de un absoluto relativismo
contradice el modo en que de forma empirica compartimos el mundo.

Ahora bien, en el caso delos epistemoélogos posmodernos dela cultura
y de los ecologistas, ellos relativizan la cultura y en el mismo acto
absolutizan la naturaleza (a) y en esto se emparentan con NUMErosos
cientificos que defienden los principios y valores de los epistemologos de
la ciencia modernista (b), veamos.

a) El relativismo epistémico tiene multiples origenes, por ejemplo, en
las nociones de inconmensurabilidad de las teorfas de Thomas Kuhn
(1971), en el anarquismo epistémico de Feyerabend, quien extendiendo el

65



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

relativismo cultural al campo de la epistemologfa, lo convirtié en uno de
sus argumentos contra la “dictadura de la razén” (Feyerabend, 1979).
Para ilustrar esto se puede tomar como caso paradigmatico el de la
antropologia posmoderna y el de la ecologia politica.

Aqui queremos utilizar como ejemplo el caso de la antropologia
posmoderna, pues en la practica antropoldgica aparece una epistemologia
en la que la relacién sujeto-objeto de conocimiento es una relacién
humana, en la cual participa el etnégrafo y el informante. Los
antropélogos clasicos suponian que el etnégrafo mantenia una relacién
realista y podia ser capaz de acceder al conocimiento de su objeto de
estudio, representado por la cultura bajo estudio. Pero en las dltimas
décadas, esta posicion epistemoldgica realista ha sido muy criticada.
Siguiendo el mismo patrén de critica que en las ciencias llamadas naturales
o exactas. LLas monografias resultado de la practica etnografica han sido
denunciadas como inexactas, subjetivas, relativas, construidas por el
etnografo (por eso Geertz y Marcus hablan del constructo etnografico).
Asi, Clifford Geertz (1998) considera imposible alcanzar el conocimiento
objetivo de otra cultura, y propone aceptar que el autéctono es la
oportunidad para ejercitar la literatura convirtiendo a la antropologia en
una disciplina literaria y al antropoélogo en autor (Geertz, 1999), en la que
las discusiones de la pertinencia de las acufiaciones cognitivas pasan de la
critica epistemoldgica a la critica literaria.

En estas condiciones, los antropdlogos posmodernos han
argumentado a favor el relativismo cultural, pero simultineamente su
silencio sobre las consideraciones sobre la naturaleza ha consolidado la
idea de una naturaleza Gnica que enmarcalos procesos culturales. Hay que
recordar que los antropodlogos ambientales no escapan a las
consideraciones epistemoldgicas que estamos abordando. De este modo,
queriendo ser resueltamente posmodernos los antropélogos
posmodernos resultan modernos en epistemologfa generalizada. Desde
luego, vale la pena mencionar que Philippe Descola ha desarrollado una
extrafia antropologia de la naturaleza (Descola, 1987 y 2005; Sepulveda y
Arellano, 1997), en la cual el problema epistemoldgico de las nociones
sobre la naturaleza es abordado en culturas no modernas, como veremos
mas adelante.

El caso de los ecologistas es un caso epistemoldgico complementario
del anterior segun ha mostrado Latour (1999), pues la defensa que éstos
hacen de la naturaleza evidencia una epistemologia generalizada de la

66



Antonio Arellano Hernandez. De la epistemologia de la ecologia politica latonriana
a una epistemologia de sustento antropoligico

relacién hombre-naturaleza, que reafirma la unicidad de la naturaleza en
un mundo culturalmente relativizado. En Politicas de la naturaleza, Latour
nos acerca al tema mediante la pregunta: ¢A qué tipo y clase de naturaleza
pretenden los ecologistas defender si ésta es inalcanzable e inaprensible?
La respuesta a esta dltima cuestion la ha definido Latour al decir que los
ecologistas contemporaneos, moviéndose en la epistemologia
modernista, pretenden desde su propio etnocentrismo moderno
(cuestion doblemente paraddjica, pues los ecélogos aceptan el relativismo
cultural) defender su idea de una naturaleza unica, digamos que nos
invitan a defender la globalizacién de su naturaleza.

b) La reaccion al relativismo epistémico ha agudizado las paradojas del
relativismo politico y el universalismo naturalistico. Esto lo hemos
abordado en un texto sobre lallamada guerra de ciencias (Arellano, 2000), en
el cual hemos mostrado que cientificos de la fisica como Sokal y Bricmont
se comportan como relativistas culturales y absolutistas del conocimiento
cientifico. En su denuncia contra la impostura cientifica por parte de
ciertos intelectuales, ellos aceptan el relativismo cuando distinguen el
relativismo filoséfico del relativismo metodolégico. Del primero, aceptan
la consideracion de que la verdad de una propuesta depende de quien la
interpreta, lo que para ellos es perfectamente sostenible, aunque tenga
poca consistencia en el mundo. Este relativismo se puede aceptar en sus
versiones éticas o estéticas, de modo que no hay grupo social capaz de
imponer sus valores y sus gustos a otros colectivos. Sin embargo, es
inaceptable el segundo en la medida que sostiene la imparcialidad en la
evaluacion del desarrollo del conocimiento (Sokal y Bricmont, 1997;
Bricmont, 1997).

Para Sokal y Bricmont, la fisica deberfa ser un campo de estudio
exclusivo de fisicos donde sélo ellos podrian juzgar y legitimar su
produccion cientifica; en este sentido, la fisica serfa un bien de uso
exclusivo de fisicos y su consumo deberfa igualmente estar certificado por
fisicos, a riesgo de caer en imposturas cientificas.’

4 Pero Sokal y Bricmont no consideran que para los profesionales del estudio de la
ciencia las controversias cientificas son el ambiente en el que los propios cientificos
negocian sus procedimientos cientificos, sus evidencias y sus hechos. Asi, para un
grupo de sociélogos de ciencia concentrados en el estudio de las ciencias llamadas de

67



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

El combate de Sokal y Bricmont contra el relativismo epistémico pone
en escena un relativismo generalizado, ya que al intentar mantener
separados los conocimientos de la naturaleza y de la sociedad, disefian la
relatividad del conocimiento humano al establecer las representaciones
naturales y sociales en términos inconmensurables (empleando los
términos de Kuhn) (Arellano, 2000).

Politicas de la naturaleza, otra vuelta ala tuerca de la radicalidad en
la epistemologia simétrica de Bruno Latour’

Con la publicacion del libro Nunca hemos sido modernos (Latour, 1991), el
trabajo de Latour habfa llegado a un punto en el que la conceptualizacion
de la realidad construida se enunciaba bajo el término de hibrido. Un
hibrido era el resultado del proceso de traduccién de las leyes naturales y
de la accién social que tenfa como funcién recrear las principales
mediaciones de los procesos de humanizacién: la organizacion social, la
base material de los colectivos sociales y los elementos de elaboracion
simbélica, que permiten la sincronizaciéon de la vida. Sin embargo, los
hibridos eran una realidad integrada por los dos grandes universos de la
modernidad: la naturaleza y la sociedad. De este modo, Latour no podia
escapar a las trampas epistemologicas de la modernidad caracterizadas
por el naturalismo y el sociologismo, sus hibridos traducidos resultaban la
adiciéon de las ontologfas odiadas por €l (Arellano, 2002).

Ellibro Politiques de la nature, comment faire entrer les sciences en démocratie es
importante porque Latour arriesga todo su capital intelectual en nuevas
conjeturas sobre el mundo contemporaneo. En lugar de la repeticion y el
autoelogio, el autor decide ponerse en el filo de la navaja y llevar su
proyecto a un estadio de nuevas hipétesis de investigacion, que enfrentan
de nueva cuenta al modernismo sin necesidad del expediente del

punta (sobre todo, Harry Collins y Trevor Pinch), el problema de la elaboracién de la
evidencia cientifica es mas complicada que como popularmente se ha idealizado; pues
no se reconoce el papel que juegan las controversias en la construccion de los
conocimientos. Como dice Harry Collins: “El problema es que laimagen popular de la
ciencia se asocia a una banda transportadora para el acuerdo; el desacuerdo implica
incompetencia, predisposicion o la interferencia politica. Si se demuestra que el
desacuerdo estd fundado dentro de lo mejor de las mejores ciencias dutas, la imagen
deldesacuerdo cesara de considerarse un sintoma de una patologfa” (Collins, 1998).

En este apartado nos apoyamos en el trabajo sobre la ecologia politica publicado en
Arellano (2002: 31-306).

68



Antonio Arellano Hernandez. De la epistemologia de la ecologia politica latonriana
a una epistemologia de sustento antropoligico

posmodernismo. Este libro es bienvenido por la audacia intelectual que se
propone y porque reivindica la funcién social del filésofo, entendida
como la invencién de un nuevo mundo (Arellano, 2002).

Politicas de la naturaleza es una obra de filosofia politica de la naturaleza y
de epistemologia politica a propésito de gué hacer de la ecologia politica
(Latour, 1999: 9). Aplicando la vieja pregunta leninista al problema
ambiental, Latour se cuestiona: ¢Qué hacer de la ecologia politica?..., y se
responde: {Nadal.. ¢Qué hacer, entonces?, se vuelve a preguntar y
responde de nuevo: j{Ecologia political

Frente a la posibilidad de enterrar la ecologia politica en el cementerio
de las ideologfas del siglo o luchar por hacerla triunfar, Latour propone
que ella no ha comenzado a existir pues simplemente hemos reunido las
palabras “ecologifa” y “politica” sin repensar los componentes de fondo.
Para el autor, el ecologismo no puede ser la simple entrada de la naturaleza
en el mundo de la politica, puesto que es de una cierta concepcion de la
ciencia que depende no solamente la idea de naturaleza, sino también por
contraste, laidea de politica. En ese sentido, retoma los tres conceptos ala
vez: polis, logos y phusis (politica, ciencia y naturaleza) (Latour, 1999).

A lo largo de cinco capitulos y una conclusion, el autor plantea una
epistemologia generalizada antitética de la Caverna platénica que,
distinguiendo el cielo de las ideas (una practica que sabe pero que no
habla) y el infierno de lo social (una practica parlanchina pero sin
conocimiento). Esta operacién epistemoldgica platénica supone la
separacion de la ciencia del trabajo practico de las ciencias y tiene como
consecuencia la paralizacion de la politica. Al contrario, Latour propone
salir de la Caverna mediante la continuidad entre humanos y acceso a la
verdad y entre objetividad y accién social. Dicho de otra manera, los
humanos acceden al conocimiento mediante la accién social, y sus
verdades son objetivas de manera constructiva. Esta es laidea que soporta
considerar esta epistemologia generalizada como una epistemologia
politica.

Esta propuesta de continuidad la lleva a cabo mediante los siguientes
pasos: primero, rompe con la idea convencional de naturaleza objetiva al
utilizar los aportes de la sociologia de ciencias, de la practica de los
movimientos ecologistas y de la antropologia comparada. De la primera
emplea las consideraciones de acufiacidn, de contingencia y consenso
sobre el conocimiento de la naturaleza; de la segunda, adopta la
convocatoria de politizacién de las propuestas de la ecologia politica, y,

69



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

finalmente, de la dltima la no separaciéon de entidades humanas y no
humanas. Enseguida, realiza un ejercicio de traduccion intercambiando
las propiedades de los humanos y los no-humanos del que obtiene una
definicién de colectivo, que no es asimilable a las viejas nociones de
naturaleza y de sociedad. Este nuevo colectivo le permite transformar la
vieja distincion entre hechos y valores remplazandola por una separacion
de poderes de mejores garantias en un tipo de Constitucion’ de la ecologia
politica, que tratarfa de responder a la pregunta ¢cuantos somos? y ala de si
¢podremos vivir conjuntamente? Como puede verse, en la propuesta, si
bien es radical, pueden hallarse los rasgos que siempre hemos conocido de
la obra latouriana. La primera pregunta interroga sobre el hecho de
reconocernos y de reconocer que vivimos en un mundo compartido por
clementos naturales y culturales, y la segunda sobre la eticidad de
apreciarnos en ese mundo compartido sin pretensiones antropocéntricas
o monopolizadas por la ciencia.

La propuesta epistemoldgica latouriana considera que la cuestion es
como reunir el colectivo (Latour, 1999: 87) y qué hereda de la antigua
naturaleza y de la antigua sociedad. En esta tarea no se trata simplemente
de reunir los objetos y los sujetos, pues la reparticion entre la naturaleza y
la sociedad no esta hecha para ser superada. Con el fin de salir de estas
“dificultades patra convocar el colectivo” (Latour, 1999: 92) latouriano,
hace falta considerar que éste se compone de humanos y de no-humanos
capaces de ocupar la plaza de ciudadanos. Para generar esta acta de
liberacién de la esclavitud de los objetos (tal como lo promulgaba
Georges Simondon) (Simondon, 1989) y de la naturaleza, serfa condicién
de proceder a la reparticion de sus capacidades. La primera reparticion
consiste en redistribuir la palabra entre los humanos y los no-humanos
“aprendiendo a dudar de todos los voceros” (Latour, 1999: 99), tanto de
los que representan a los humanos que toman forma como politicos y
cientificos de la sociedad, como a los que representan a los no-humanos
(cientificos de la naturaleza). La segunda reparticion consiste en redistribuir la
capacidad de actuar en el estatuto de actor social a las “asociaciones de
humanos y de no-humanos” (Latour, 1999: 109). Sin embargo, esto no
quiere decir que los ciudadanos del colectivo pertenecen al lenguaje o ala

€ Para el autor, la estructura epistemoldgica y politica griegas constituyen la antigua
Constitucién platonica.

70



Antonio Arellano Hernandez. De la epistemologia de la ecologia politica latonriana
a una epistemologia de sustento antropoligico

sociedad. Estas asociaciones ya no se pueden asimilar a las nociones de
sujeto y objeto, en tanto que la epistemologia ha mostrado la
imposibilidad de asociatlos; en cambio, la asociaciéon de humanos y de
no-humanos es una caracteristica intrinseca de los colectivos latourianos.
En el proceso de asociar surge una zercera reparticion, la cual se presenta en el
momento en el que las consecuencias exceden ligeramente a las causas, y
que la accién aparentemente introduce debates que generan
incertidumbre. Por estas razones, las asociaciones requieren dosis
minimas de realidad conveniente para coordinar la accién y de mediadores
recaleitrantes (Latour, 1999: 117) que impiden la transferencia no discutida
de fuerza o de razén y que imprimen virtualidades inciertas a la asociacion
(Latour, 1999: 123). El conjunto de las tres reparticiones permite definir el
colectivo como algo compuesto de proposiciones (similares a las
pretensiones de validez, de acuerdo con Habermas). Asi, el colectivo
convocado posibilitarfa redefinir la politica como una composicién
progresiva de un buen mundo comun (Latour, 1999: 130), integrado por
colectivos definidos por naturaleza-culturas.

La respuesta de Latour para salir de la Caverna platénica consiste en
integrar la actividad cientifica en el juego normal de la sociedad y de la
politica en la integracién progresiva de un mundo comun, dicho de otra
manera, otorgar democracia a las ciencias.

Las naturaleza-culturas

En las dltimas décadas se vive la agudizacién de un proceso paraddjico
entre la creciente pérdida de especializacion en la construccion practica
del mundo y la hiperespecializacion cognitiva de las diferentes disciplinas
abocadas al estudio de los aspectos naturales, sociales y simbdlicos. Esta
paradoja no se ha resuelto con la generalizacién del posmodernismo, en
tanto que la aplicaciéon del relativismo epistémico ha invertido la
epistemologia modernista, pues ha relativizado todo conocimiento sobre
la naturaleza en las ciencias, pero también ha relativizado la politica,
absolutizado la naturaleza, destruyendo la nocién moderna de naturaleza
y de politica, al mutar las nociones tradicionales de naturaleza y de cultura.

Los grandes debates contemporaneos muestran el agotamiento de las
explicaciones unilaterales. Si tomamos como ejemplo el multicitado
calentamiento del planeta, veremos que algunos consideran que la causa
se encuentra en el fenémeno cultural. En este caso, se puede ser un
ecologista radical con la condicién de obviar los argumentos de ciertos
cientificos, referidos a las argumentaciones y evidencias sobre los grandes

71



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

ciclos de temperatura que se han desarrollado a lo largo de millones de
afios y que sustentan las causas naturales del calentamiento planetario.
También se puede ser un naturalista radical con la condicién de negar el
hecho de que la sociedad industrial esta generando una serie de productos
que agudizan el efecto invernadero, provocando en parte el calentamiento
del planeta.

La paradoja practica no especializada/epistemologia
hiperespecializada comienza a ser un diagnodstico oficioso del mundo
contemporaneo. Asi, autores como Ulrich Beck (1998) aceptan que las
fronteras entre objeto y humano comienzan a desdibujarse y donde este
desdibujamiento es justo la idea de sociedad del riesgo. Por su parte,
Habermas comienza a preocuparse por “la desaparicion de fronteras
entre la naturaleza que somos y el aparato organico que nos brindamos”
(Habermas, 2002: 39); como Giddens cuando refiriéndose al riesgo dice:

La mejor manera en la que puedo clarificar la distincion entre riesgo interno y

externo es la siguiente: puede decirse que en toda la cultura tradicional, y en la

sociedad industrial hasta el umbral del dia de hoy, los seres humanos estaban
preocupados por los riesgos que venian de la naturaleza externa (malas
cosechas, inundaciones, plagas o hambrunas). En un momento dado, sin

embargo —y muy recientemente en términos historicos— empezamos a

preocuparnos menos sobre lo que la naturaleza puede hacernos y mas sobre

lo que hemos hecho por la naturaleza. Esto marca la transiciéon del

predominio del riesgo externo al del riesgo manufacturado (Giddens, 2000:

39).

Posicién extremadamente etnocéntrica para los defensores de los
macroprocesos naturales.

Las posiciones de Beck, Habermas y Giddens nos colocan frente a la
pregunta: ;JRecién comienzan a desaparecer las fronteras entre naturaleza
y sociedad o bien la epistemologia modernista ya no puede proporcionar
las certezas antiguas de un mundo que siempre ha sido social-natural? Es
decir, ¢recién comenzamos a crear la naturaleza o bien acabamos de
darnos cuenta de que interactuamos con ella? O aldn mas, jel mundo ha
cambiado las posiciones de la naturaleza y la politica? :O nuestra
epistemologfa moderna generalizada esta en dificultades? En este punto
es donde la propuesta de solucién epistemoldgica generalizada que asume
los colectivos como sintesis de naturaleza-cultura de Latour puede tener
una aplicacién relevante, pues si los fenémenos son de orden natu-
ral-social su epistemologia generalizada nos puede orientar en esta
epistemologia simétrica.

72



Antonio Arellano Hernandez. De la epistemologia de la ecologia politica latonriana
a una epistemologia de sustento antropoligico

Pero esta paradoja no necesariamente ha existido siempre ni en todos
los ambitos. En otros periodos de la humanidad o en ambitos
contemporaneos, la construccion practica del mundo caracterizada por la
ausencia de grandes especializaciones productivas ha coincidido con la
inexistencia disciplinaria en las representaciones cognitivas, de manera
que se ha ignorado siquiera algin tipo de relaciones entre naturaleza,
cultura y conocimiento.

Lo interesante de esta suposiciéon es que pueda ser captable la
conformacién de arreglos de naturaleza-cultura especificos, mediante
observaciones etnograficas.

A juicio de Habermas, la especializaciéon disciplinatia no es resultado
de la evolucion unica de la razon, el sintoma de todas las sociedades ni de
todos los tiempos. En otras sociedades y en el pasado, las
representaciones del mundo no permiten una clara distincion categorial.
Asi, como dice Habermas:

A los que pertenecemos a un mundo de la vida moderno, nos irrita el que en

un mundo interpretado miticamente no podamos establecer con suficiente

precision determinadas distinciones que son fundamentales para nuestra
comprensiéon del mundo. Desde Durkheim hasta Lévi-Strauss, los

antropologos han hecho hincapié [...] enla peculiar confusion entre naturaleza y

cultnra (entre los grupos premodernos) (Habermas, 1987: 76-77).

Algunos antropdlogos clasicos han mostrado como en las sociedades
premodernas la representacion no especializada del mundo coincidia con
la construccién practica del mundo.

Los trabajos, como los realizados por el antropélogo Philippe Descola
entre los Achuar de la selva del amazonas y otros (Descola y Palsson,
1996; Descola, 1986), exponen que las representaciones simbdlicas de los
Jibaro aluden a realidades hibridas naturaleza-cultura, y la representacion
de la naturaleza y de la sociedad no estan escindidas como en la cultura
influida por la ciencia. En esta misma linea se encuentra el complejo de
representaciones duales naturaleza-cultura elaborado por las culturas
mesoamericanas incomprensibles para los conquistadores espafioles y las
actuales mentes occidentalizadas. Grosso modo podemos decir que las
sociedades tradicionales omiten de forma conceptual la separacion
naturaleza-cultura.

Antropoélogos de ciencias han evidenciado, por su parte, que en los
procesos de investigaciéon de laboratorios técnico-cientificos
contemporaneos, la elaboraciéon de hechos cientificos y artefactos

73



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

tecnoldgicos no corresponden con los supuestos cortes epistemoldgicos
ni con la disciplinariedad evocada por la epistemologia clasica. Las
etnografias de laboratorio han servido para mostrar cémo en las
condiciones de la producciéon material, simbodlica y material
contemporanea la separacion de las entidades naturalisticas y sociales no
existen de manera purificada, general ni definitiva. El reconocimiento de
esta reparticion de saberes y nociones entre naturalistas, y humanistas y
socidlogos de la epistemologia modernista, no se percibe por lo general
como un cambio que afecta la produccién del conocimiento sino sélo en
sus productos. Por ejemplo, para el premio Nébel de Fisica, Weinberg,
“un elemento esencial necesario en el nacimiento de la ciencia moderna
fue la separacion entre el mundo de la ciencia fisica y el mundo de la
cultura humana [...], antes de ese tiempo, las nociones naturalisticas
explicaban que algunos pueblos fueran naturalmente esclavos”
(Weinberg, 1996). Aunque su conclusién es criticable, pues en ese
supuesto tiempo al que alude Weinberg no habria nociones
especificamente naturalisticas, las justificaciones de las diferencias
sociales, de tiempos cientificos, han pretendido explicarse sobre
conocimientos precisos de la naturaleza. Por ejemplo, es el caso de la
nocién de género y de raza que se han sustentado en apreciaciones
naturalisticas.

Asi, los antropélogos de las culturas premodernas estan aportando
clementos de epistemologias que integran naturaleza-cultura y
reconstruyen la genealogfa de la separacion de las entidades ontolégicas
naturaleza y sociedad en la explicacion del mundo, y los estudios
antropolégicos de la ciencia evidencian que la practica de los cientificos es
de naturaleza hibrida. Por ambos frentes se pueden encontrar recursos
para abogar por la interpenetraciéon de las ciencias y la politica para
sincronizar y compatibilizar la practica hibrida de produccién material
con las representaciones simbolicas, hasta ahora escindidas.

Los resultados de la antropologia de la naturaleza de Descola y la de
laboratorios nos ilustra que la epistemologia generalizada modernista es
histérica y puede ubicarse temporalmente en los dltimos 300 afios y
socioespacialmente en ciertas areas influidas por una cultura cientifica.

La epistemologia de la modernidad es paraddjica al aplicar el
universalismo en la ciencia y el relativismo en la politica, es absolutista con
la ciencia pero tolerante con la politica. De alli que Latour proponga
aplicar la misma tolerancia con la naturaleza, pero esa nueva politica pasa

74



Antonio Arellano Hernandez. De la epistemologia de la ecologia politica latonriana
a una epistemologia de sustento antropoligico

por la aceptaciéon de un cierto relativismo que posibilite aceptar que el
conocimiento y los artefactos son obra de humanos y, porlo tanto, sujetos
a sus propias leyes constructivistas.

Veamos mas de cerca la propuesta de Latour. Este autor intenta
superar la paradoja del mundo contemporaneo, caracterizado por la
defensa simultinea del relativismo cultural y el monoculturalismo
naturalistico. La respuesta es que el relativismo podtia ser sustituido por
un relativismo de binomios naturaleza-cultura. La propuesta es loable
pues corresponde con los resultados de investigacién de dos grupos de
investigacién: el de ciertos antropdlogos clasicos que abordan el tema de
comunidades y ambientes naturales, y el de los antropdlogos de ciencias.
En el plano antropolégico clasico al aceptar que la relatividad de culturas
es solidaria de la relatividad de naturalezas, y con la sociologia de ciencias
mediante la aceptacion de que las controversias cientificas corresponden
al binomio sefialado por la nocién de paradigma, al aludir a estructuras
cognitivas compartidas por disciplinas cientificas.

A juicio de Latour, con un esquema como el indicado antes, nos
encontrarfamos en una situacion en la que no tendriamos que defender al
sujeto de la deificacion ni al sujeto de la construccion social, dicho en
otros términos, en realidad las cosas (incluyendo la tecnologfa) no
amenazan a los sujetos, ni la construccion social debilita al objeto (cosa,
naturaleza, objetividad).

La propuesta latouriana tiene algunas ventajas tedricas y
epistemoldgicas. Sila tecnologfa no amenaza a los sujetos, la sociedad no
es propiamente de riesgo sino de investigacion, la sociedad no es de la
informacién sino de la investigacion; pero, en otro sentido, la sociedad no
debilita a la naturaleza ni los objetos.

Coincidimos en parte con Latour cuando indica que la crisis de la
naturaleza es una crisis epistemologica. Pero no podemos compartir toda
suidea pues consideramos que ademas de la crisis epistemologica existe la
crisis de la relacion hombre-naturaleza. El problema es epistemologico,
en efecto; sin embargo, también hay un problema ecoldgico y si no
logramos resolver ambos, entonces a pesar de los enormes esfuerzos de
los ecologistas por defender a la naturaleza, y de no darnos cuenta de que
cada vez que lo intentan introducen mas ciencias, mas técnicas y mas
especialistas, retrasamos la solucion de estos temas.

75



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

Hacia una epistemologia de sustento antropolégico

Para los promotores de la interdisciplinariedad, en cualquiera de sus
modalidades, la crisis de objetividad consiste en eliminar las rupturas que
sobre el mundo han creado las perspectivas disciplinarias; éstos tienen
ante si el problema de conciliar las dos grandes entidades epistemoldgicas
en las cuales han dividido la realidad: la sociedad y la naturaleza. Para los
que aceptamos la integracion de las disciplinas, los métodos actuales
como la hibridacién, propuesto por Latout, y la traduccion, propuesto
por Setres, siguen siendo dualistas y parece que seran necesarios nuevos
esfuerzos para elaborar un método de trabajo mas acorde con una teoria
que no sea cautiva de la guerra entre modernistas y posmodernistas

(Arellano, 2003a y 2003b).

La solucién epistemoloégica simétrica que relativiza las natura-culturas
que plantea Latour es muy interesante y puede servir de propedéutica para
llevarla a otros limites. Los aspectos de hiperdisciplinariedad cognitiva y
hipodisciplinariedad practica que Latour pretende resolver siguen
teniendo, antolégicamente, una configuracién modernista encerrada en el
viejo debate cartesiano entre naturaleza y cultura. En Politicas de Ja
naturaleza, nos parece que Latour ha resuelto el problema sefialado
respecto a inconsistencia sobre el origen de la hibridacion, pues la obra
latouriana daba a entender que la naturaleza y la humanidad eran esencias
ontolégicas y purificadas, sin considerar que la propia naturaleza y la
humanidad son entidades previamente hibridadas (Arellano, 2007:
mimeo).

A nuestro juicio, el problema deberia resolverse de manera
generalizada al incluir las grandes dimensiones que configuran el proceso
no sélo de la historia de la modernidad sino del transcurso de la
hominizacién, aprovechando los estudios de la antropologia. En este
sentido, optamos por integrar las dimensiones que la antropologia ha
trabajado en tanto procesos de hominizacién desde sus estudios clasicos
(Morgan, Frazer, Marcel Mauss, entre otros), y tomar en cuenta que se
trata de integrar dimensiones en una matriz epistemologica en lugar de
una integracion sélo conceptual. Se tratarfa de una propuesta en la que se
deberia conciliar e integrar un dispositivo heterogéneo conformado por
elementos naturales, sociales, materiales e intesubjetivos.

Asi, las cosas, las realidades hibridizadas por Latour no serfan sélo
agregados de naturaleza-cultura, sino las dimensiones de una matriz
antropoldgica que cambian su organizacién y heterogeneidad

76



Antonio Arellano Hernandez. De la epistemologia de la ecologia politica latonriana
a una epistemologia de sustento antropoligico

permanentemente de los arreglos
naturaleza-sociedad-tecnologia-intersubjetividad precedentes.

Los trazos anteriores muestran un programa de investigacién que
deberia ser afrontado por un equipo de trabajo de largo aliento.

Bibliografia

Althusser, Louis (1967), Philosophie et philosophie spontanée des savants, Paris:
Frangois Maspero.

Arellano, Antonio y G. M. Sepulveda (1997), “Entrevista con Philippe
Descola: ‘Hacia una antropologia de la naturaleza™, en Ciencia Ergo
Sum. Revista Cientifica Multidisciplinaria, vol. 4, nim. 1, Universidad
Auténoma del Estado de México.

Arellano, Antonio (2000), “La guerra entre ciencias exactas y
humanidades en el fin de siglo: el escandalo Sokal y una propuesta
pacificadora”, en Ciencia Ergo Sum, marzo-junio, vol. 7, nim. 1.

Arellano, Antonio (2002), “:Qué hacer de la ecologia politica? jOtorgar la
democracia a las ciencias!”. Innovaciéon CIECAS y Consultoria, en
Revista del Centro de Investigaciones Econdmicas, Administrativas y Sociales,
vol. IV, num. 15, México: Instituto Politécnico Nacional.

Arellano, Antonio (2003a), “La sociologfa de las ciencias y de las técnicas
de Michel Callon y Bruno Latour”, en Jorge Ocampo ef al. [coords.],
Un debate abierto. Escuelas y corrientes sobre la tecnologia, México:
Universidad Auténoma de Chapingo.

Arellano, Antonio (2003b), “La sociologia de las ciencia y las técnicas de
Bruno Latour y Michel Callon”, en Publicacion electronica en historia,
archivistica y estudios sociales, vol. 8, num. 23, Universidad de Costa Rica.
Disponible en: <http://historia.fcs.uct.ac.cr/cuadernos.htm>.

Barnes, Barry ez al. (1996), Scientific Knowledge, Londres: Athlone.

Beck, U. (1998), La sociedad del riesgo. En camino hacia otra sociedad moderna,
Barcelona: Paidos.

Collins, Harry (1985), Changing order, replication and induction in scientific
knowledge, Londres: Sage.

77



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

Collins, Harry (1998), “What’s wrong with relativism?”, en Physics world
magazine, abril, vol. 11.

Descola, Philippe (19806), La nature domestigue: simbolisme et praxis dans
[écologie des Achuar, Paris: Fds. de la maison de "'Homme.

Descola, Philippe (1987), La selva culta, Paris: Colecciéon 500 afios.

Descola, Philippe y Gisli Palsson [eds.] (1996), Nature and society.
Aunthropological perpectives, London: Routledge.

Descola, Philippe (2005), Par-dela nature et culture, Francia: Gallimard.

Feyerabend, P. (1979), Contra la méthode. Esquisse d’une théorie anarchiste de la
connaissance, Paris: Ed. du Seuil.

Fukuyama, V. (1992), E/fin de la Historia y el siltimo hombre, New York: The
Free Press.

Geertz, Clifford (1989), E/ antropdlogo como autor, Barcelona: Paidés.

Geertz, Clifford et al. (1998), E/ surgimiento de la antropologia posmoderna,
Barcelona: Gedisa.

Giddens, Anthony (2000), Uz mundo desbocado, los efectos de la globalizacion en
nuestras vidas, Madrid: Taurus.

Habermas, Jurgen (1973), La science et la technigque comme idéologie, Paris:
Gallimard.

Habermas, Jurgen (1987), Teoria de la accion comunicativa II, Madrid: Taurus.
Habermas, Jirgen (1998), “Nuestro breve siglo”; en Nexus, agosto.

Habermas, Jurgen (2002), L avenir de la nature humaine, vers un eugénisme
libéral?, Paris: Gallimard.

Kuhn, T. (1971), La estructura de las revoluciones cientificas, México: Fondo de
Cultura Econémica.

Latour, Bruno (1991), Nous n’avons jamais été modernes, Paris: La
Découverte.

Latour, Bruno (1999), Politiques de la nature, comment faire entrer les sciences en
démocratie, Paris: La Découverte.

78



Antonio Arellano Hernandez. De la epistemologia de la ecologia politica latonriana
a una epistemologia de sustento antropoligico

Lévy-Leblond, J. y A. Jaubert (1980), (Auto) critica de la ciencia, México:
Nueva imagen.

Morin, Edgar (1999), E/ método: el conocimiento del conocimients, Madrid:
Catedra.

Sanchez, Adolfo (1978), Ciencias y revolucion (el marxismo de Althusser),
Madrid: Alianza.

Serres (1994), Eclaircissements, entretiens avec Bruno Latonr, Paris: Francois
Bourin.

Simondon, G. (1989), Du mode d'existence des objets technigues, Paris: Aubier.

Sokal, A. yJ. Bricmont (1997), Impostures intellectnelles, Paris: Editions Odile
Jacob.

Weinberg, S. (1996), “Sokal’s hoax”, en The New York Review of Books, 3
october.

Antonio Arellano Hernandez. Investigador de la Facultad de
Ciencias Politicas y Administracion Publica de la Universidad Auténoma
del Estado de México. Sus lineas de investigacion son: antropologia de la
tecnociencia, epistemologia y tecnologia sociales. Su mas reciente
publicacién es: junto con Laura Morales, “Eticae investigacién; hacia una
politica de integridad tecnocientifica”, en REDES, vol. 11, nim. 22,
Universidad Nacional de Quilmes, 2005.

Envio a dictamen: 26 de junio de 2007.
Aprobacion: 03 de julio de 2007.

79



