CONVERGENCIA

Revista de Cienclas Seoclales

La potencia de los lugares emblematicos'

Michel Maftfesoli
Universidad Paris 1" René Descartes | michel.maffesoli@ceaq-sorbonne.org

Abstract: This work reflects on the relation between space and sociality; this way, the sense of the
social in our contemporary cities comes from the sense that the space confers in so far as it
experiences. The cities are presented as rich scenarios of sensations, situations and experiences,
which create the space for sociality. The city is seen as a sensitive space, therefore, essentially
rational. The experience of space, with all the charge of sense (where emotions, affections and
symbols circulate), in the quotidian allows the understanding of phenomenon such as the sociality
in its various forms, the power of the social, as well as the generation of sacred, orgiastic zones, as
well as observing the profiles of sociality our post-modern urban world.

Key words: aesthetics, city, sociality, quotidian

Resumen: El trabajo reflexiona sobre la relacion entre espacio y socialidad, de esta manera el
sentido de lo social en nuestras ciudades contemporaneas devienen del sentido que el espacio
otorga en tanto que vivencia. La ciudad se presenta como un rico escenario de sensaciones,
situaciones y expetiencias, las cuales son el escenario para la socialidad. La ciudad es vista como un
espacio sensible, por lo tanto, esencialmente relacional. La vivencia del espacio, con toda su carga
de sentido (donde circulan las emociones, los afectos y los simbolos), en lo cotidiano permite
comprender fenémenos como la socialidad en sus multiples formas, la potencia de lo social, asi
como la generacioén de zonas sagradas, orgidsticas, asi como observar los perfiles de la socialidad
en nuestro mundo urbano posmoderno.

Palabras clave: estética, ciudad, socialidad, cotidiano

ISSN 1405-1435, UAEM, México, num. 44, mayo-agosto 2007, pp. 41-57

" Traduccién de Daniel Gutiérrez Martinez.



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

La conjuncién de lo natural y de lo social es ciertamente uno de los signos
distintivos de la posmodernidad. Es posible ilustrar su interaccién comun
al hacer referencia a las nociones como el espacio, el territorio, la
urbanidad, el localismo, que tienen un papel cada vez mas importante en
el debate contemporanco. Desde los articulos periodisticos hasta las
investigaciones académicas, pasando por las preocupaciones y las
decisiones politicas o administrativas, es sorprendente observar que lo
que yo lamaria la femtica del espacio (por la facilidad de la expresion), ocupa
un lugar de predileccion. Esta tematica es a veces la expresion de una
motivacién mas oportunista que real. Poco importa, para el asunto, pues
muestra que ya no es posible abstenerse de ella, ya que forma parte de la
especializacion del tiempo.

Por mi lado, he mostrado la fecundidad de la sinergia que existe entre
“espacio y socialidad” (Maffesoli, 1999). No regresaré al respecto desde el
punto de vista estructural. Por el contrario, puede ser relevante mostrar
que a través de esta sinergia se expresa, de manera contemporanea, el
hecho de sentir y de resentir en comun. En suma, se trata de la estética
(aistesis) como paradigma. Regresemos aun a una banalidad bastante
enunciada por el filésofo F. Jacques: “El mundo al cual yo estoy siempre
es un mundo que yo constituyo con el otro de la manera mas efectiva: esto
es un mundo comun” (Jacques, 1982: 124). En esta frase encontramos la
vieja idea tomista del habitus heredada del exis aristotélico. Yo soy de un
mundo que constituyo. En este sentido hay que entender la construccién
social de la realidad, que, contrariamente a lo que uno piensa a menudo, es
algo esencialmente simbélico. El mundo donde estoy es, por lo tanto, un
conjunto de referencias que yo comparto con los demas. Estas referencias
podran ser de diversos tipos: constituidas de olotes —lo que L. Roubin
denomina “el campo odorifico preferencial”— de ruidos, de texturas
vegetales y fisicas, de colores también, la lista no es por supuesto
limitativa. Se trata de todos estos elementos que construyen la matriz en la
cual van a nacer, crecer, reconfortarse estas interrelaciones hechas de
atracciones y de repulsiones, todas esas pequefias nadas que hacen del
todo lo que yo llamo socialidad. Todas esas pequefias cosas que se pueden
resumir con el término de “interaccionismo simbolico”.

2 Respecto al “campo odorifico preferencial”, cf. A. Roubin, (1989) Le champ odorant
préférentiel, Paris, Méridiens Klincksieck.

42



Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemiticos

El espacio con la calidad banal que se le conoce, es una suerte de
“medio” entre natura versus cultura, entidades que la tradicién occidental
ha separado tajantemente. Al reflexionar alrededor de la nocién japonesa
de fudo, A. Berque (19806) habla de medianza. Yo agregaria a todo esto la
nocién de relianza, jugando asi con el sentido que se le puede dar en las
lenguas romances a este término: lo que me vuelve a ligar con los demas.
Pero de la misma manera pensando en su significacion en inglés, lo que
nos remite a la confianza que puedo sentir por los demds, o confianza que
se siente con los otros frente a algo que nos es exterior. Asi, el medio,
siendo éste mixto, serfa la condicién de posibilidad de la existencia
humana, a partir de la existencia social y de la existencia natural. L.o que
nos lleva a decir que el “yo no toma conciencia de si mismo” mas que en
términos de relacién. Existe en esta perspectiva una forma de acomodarse
en los dos sentidos, por un lado, yo me acostumbro a ver lo que me rodea
y los otros que comparten este entorno, y por otra parte, yo soy visto por
la alteridad fisica y social. Esta doble reinversién del medio reconforta el
orden estético. El primum relationis que es causa y efecto de un orden
semejante, por lo tanto aquel de la revelacién interpersonal; pero de la
misma manera el de la relacion con el medio ambiente fisico, con ese dato
que constituye el lugar donde yo vivo.

La medianza tal y como es definida por A. Berque, la relianza que ésta
induce, son buenos instrumentos para captar el cambio de episterza que
esta en operacion en las sociedades contemporaneas. A saber y para ser
breves, ya no se trata de la historia y del desarrollismo que secreta lo que se
encuentra en el frente del escenario, es decir, ya no se trata de un mundo
por venir, puramente “noumenal” lo que ocupa el imaginario colectivo,
sino, por el contrario, del mundo fenomenal y sus “componentes sensible
y concretos”, de donde, por ejemplo, en la tradicion japonesa, se puede
observar la importancia del “lugar” (Basho) para la constitucién de la
sociedad (Berque, 19806).

Esta referencia al “lugar”, caracteristica del inmanentismo nipon,
puede ser considerada, para el caso de la posmodernidad el vector del
estar-juntos social, tanto como para la modernidad lo fue la dinamica
historica. Pero el aspecto de raiz del mundo fenomenal (ademas del hecho
de que éste es negado, o se ha desdefiado) es el hecho de que la proyeccion
en el futuro, la busqueda de los mafianas va a acentuar la experiencia que
me liga a los demas. En otras palabras, a la dptica (la visién de lo lejano)
caracteristico del progresismo, se opone lo Zictil (el roce, lo cercano)
caracteristico del localismo. Como se puede ver, semejantes hipétesis no

43



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

son completamente infundadas, pues a raiz de un cambio de episterma
hemos sido convocados a reflexionar.

Asistimos, en cierta medida, a la contraccién del tiempo y del espacio.
El tiempo se vuelve espacio. Esto tiene que ver con un tema que no es
nuevo, pues se vuelve a encontrar en la mistica, lo que Henri Corbin ha
resaltado en el esoterismo a proposito de Sohravardi, sin olvidar el
concepto de £airos propio a los filésofos griegos. Sucede lo mismo con la
reflexién cientifica, tanto en Einstein, para quien el tiempo no es mas que
una dimensién del espacio, como para una parte de la investigacion
contemporanea en astrofisica.

Finalmente, los etnélogos muestran que los ritos animales, y su
dinamica temporal, se cristalizan en una conformacion del espacio mas
preciso: todo el ecosistema estd fundado en un proceso semejante
(Durand, 1983). Del ecosistema animal al “topos” cargado de emociones
(caracteristica de la vida social o la vida espiritual) hay un hilo rojo que
delimita el “genio del lugat” (genins loci); es decir, lo que hace que el #empo
tome forma. La linealidad de la historia se enraiza en tantas pequefias
historias que fungen como parametros. De esta manera, la férmula de
Nietzsche respecto al “diario figurativo” de la ciudad donde se vive
(monumentos, plazas, rituales espaciales) es ilustrativa: “Aqui se podria
vivir puesto que aqui se vive”.

Una perspectiva semejante del tiempo es, a mi parecer, correlativa a
dos factores esenciales. Por un lado, la acentuacion del presente en la
triada temporal. Presenteismo que va a expresarse en el hedonismo, en la
busqueda del goce aqui y ahora, enla exacerbacién de lo emocional y de lo
sensible. Por el otro lado, se tratara de la explosion de la imagen. La
imagineria invadiendo la vida cotidiana (TV, publicidad), el orden politico
¢ incluso el mundo de la produccion (de la cultura de empresa a imagen 'y
semejanza de lo que se da). Numerosos son los casos donde el contenido
se relativiza con el continente (o que contiene). Todo esto marca
claramente la primacia de la forma en un mundo imaginalis. El espacio es,
por lo tanto, una nebulosa “noética” entiendo con ello los flujos
afectivos, las manifestaciones estéticas, los movimientos estéticos, en
suma, todo esta orbe de lo sensible, de lo sensual, de lo coloreado, de lo
destellante, de lo dionisiaco que es también la marca de la cultura. Al
subrayar el aspecto no-racional del espacio, al recordar su dimensién
“fluida”, circulacién de la palabra y/o circulacion del sexo, al aceptar que
la cultura se naturaliza se insiste en la perspectiva ecologica que culturaliza

44



Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemiticos

la naturaleza. A este respecto, el objetivo es recordar que esta “cosa” fisica
que es el espacio no puede existir mds que a partir del discurso multiforme
que la menciona o la ve. De este modo guarda pertinencia la observacion
del tedlogo de la cultura, Paul Tillich, quien dice: “Nosotros no
pertenecemos al mundo mas que a través de una comunidad de hombres.
Y nosotros no podemos ir a descubrir nuestra alma mas que utilizando el
espejo de los hombres que nos miran” (Michel, 1982: 125). Sin ser
prisionero de las grandes categorias teoldgicas, no se necesita ser un gran
clérigo para observar que existe una reversibilidad entre la relaciéon con la
natura y aquella que me liga a los demas. A fortiori en el marco de esta
naturaleza socializada que es la ciudad: es la mirada, y se puede agregar “lo
dicho” por los demas lo que me constituye y delimita el territorio donde
nosotros nos reconocemos, donde nosotros nacemos, siempre y de nueva
cuenta, juntos. Hay en esta reversibilidad la conjuncién de un estatico y de
una dinamica formando lo que Gilbert Durand denominé el “trayecto
antropolégico”.

Incluso aunque esto pudiera parecer paraddjico, es conveniente
insistit en esta dimensién comunicacional, intersubjetiva del espacio
contemporaneo, para decirlo en otros términos, insistir en el hecho de que
su arquitecténica cultural es tan importante como su arquitectura fisica.
O, al menos, que existe ente ellas una reversibilidad constante y fecunda.
Un ensayo profético de George Simmel tiene, a este respecto, un titulo
instructivo: Las grandes cindades y la Vida del espiritn (Die Grosstidte und das
Geistesleben). Se trata de un texto bien conocido y con frecuencia analizado,
recordemos sin embargo que élinsiste en la importancia que reviste lo que
denomina la “intensificacion de la vida de los nervios™ (Die Steigerung des
nervenlebens) y en la relevancia de la interacciéon que hace de la vida un
realidad “extra-personal”. Del mismo modo, en otro ensayo, el Puente yla
puerta (Briicke un Tiir), destaca la ambivalencia de la naturaleza urbana,
simbolizada por el puente y la puerta que pueden tanto abrir como cerrar,
unir como separar. Esta ambivalencia, si se puede decir, es estructural,
pueslaapertura yla cerradura es lo que permite que se sienta intensamente
en conjunto la serie de emociones, de afectos que son correlativos a esta
“vida de los nervios” (Simmel, 1983);" ya que por un lado es dinamica y
ofrece a la ciudad el desarrollo que es conocido, y por otra parte,

3 Ya he analizado estos textos en Maffesoli, Logique de la domination, 1976.

45



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

constituye una “puerta estética” que junta y separa. No se puede destacar
mejor la calidad comunicacional de la ciudad. Y es en este sentido que
hablo de profética, pues esta cualidad se ha acrecentado
considerablemente con el desarrollo tecnolégico de punta. Se puede
incluso decir que si sélo se observan los caracteres “fisicos” de la
megalopolis, se corre el riesgo de no estar atentos mas que a una especie de
soledad gregaria que la constituirfa, cuando en realidad existe una
multiplicidad de redes que genera el orden simbdlico con canales tenues
pero sélidos. Esto es lo que denominamos la centralidad subterrdanea.

Sin embargo, se puede observar un movimiento doble en la
elaboracion de esta centralidad subterranea. Es conveniente, por lo tanto,
analizar con precisién este proceso con una doble distensién. Es cierto
que lo caracteristico de esta socialidad es el de apoyarse primero en el
primer elemento de la ambivalencia resaltada por Simmel: la metafora de
la puerta. Al menos en un primer acercamiento, se trata del aspecto del
cierre lo que prevalecera. La comunicacién es ante todo proxémica. La
comunicacién se vuelve comunién. De ahf la efervescencia de estas
“tribus” urbanas, con centros de interés bastante diversos, pero que estan
ante todo encerrados en si mismos. No extendidos-hacia (extension),
progresismo, desarrollismo, politica; sino tendidos-en (intencion): lo que
secreta el narcisismo de grupo con efectos multiples. Son numerosas las
encuestas que hacen resaltar este fenémeno. Y sino se le reduce a la unica
oOrbita de la familia, estoy de acuerdo también en decir que se busca “el
calor del hogar”. A lo mejor incluso se podria explicar de esta manera la
atraccién innegable ejercida por la vida monastica. Paradisus clanstri. Al
mostrar conjuntamente que esto es algo rara vez pensado como proyecto
de vida alternativo, la sociologia del cristianismo elaborada por Danicle
Hervieu Léger, hace resaltar que la frecuentacién de las abadfas es un
momento importante en la busqueda de la “paz interior” u otro
resarcimiento espiritual. Se puede extender el problema, y mostrar que la
nostalgia del claustro, las practicas de los retiros, las escapadas al desierto,
las marchas en grupo en lo solitario de lo salvaje, los ejercicios ascéticos y
otros fraining espirituales, nos obliga a abordar de frente el problema de la
religiosidad contemporanea esencialmente sincretista; pero sobre todo
permite resaltar que esta religiosidad “es tribal”, y que descansa, en un
momento dado, en el compartir de un ferritorio real o simbdlico
(Kaufmann, 1988; Hervieu, 1986: 11). Este territorio es, en la materia,
causa y efecto de la comunicacién-comunion.

46



Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemiticos

De este modo se podria decir que la megalépolis esta constituida por
una serie de “lugares emblematicos™ en el sentido re/zgioligico del término,
donde se celebran diversos cultos con un fuerte coeficiente estético-ético.
Estos podran ser los cultos del cuerpo, del sexo, de la imagen, de la
amistad, de la “comilona”, del deporte... La lista es infinita. El
denominador comun es el lugar donde se lleva a cabo el culto. El Jugar se
vuelve lago. Una férmula de Rilke resume bien esta propuesta: “El espacio
de la celebracion” (Raum des Rithmung). Celebracién que ofrece a lo
religioso su dimension original de relianza, ésta puede ser una celebracion
técnica (museos de ciencia y tecnologia), cultural (grandes espacios
culturales polivalentes), ladico-erética (grandes centros nocturnos),
consumista (los centros comerciales), deportiva (grandes estadios y
eventos de este género), religiosa (grandes iglesias y catedrales), intelectual
(los anfiteatros de las universidades), politica (mitines), conmemorativa
(monumentos a las independencias, etcétera). He aqui los lugares
emblematicos donde la banalidad cotidiana viene a resarcirse, ya sea
directamente, sea a través de una television interpuesta. Se trata de
espacios especificos con una fuerte carga erdtica, y no es por nada, de
hecho, que algunos, llevando hasta el extremo esta légica, llegan a
convertirse en famosos lugares de “ligue”, donde se juega,
contemporaneamente, la prostitucion sagrada, esta hierédulia de antigua
memoria que reconfortaba el sentimiento que una sociedad tenia de si
misma. Espacios de la celebracion hecha para y por los iniciados, donde
uno va a iniciarse, donde se observa a los iniciados: por lo tanto, en el
sentido etimoldgico del término, son espacios donde se celebran los
misterios. Uno se reune, se reconoce al otro, y de esta manera uno se
conoce.

Hay que especificar bien que estos lugares emblematicos (setfa por
supuesto facil encontrar mds de estos lugares) no son mas que
expresiones en mayusculas de un texto que se escribié mindsculamente en
lo cotidiano. En efecto, como tantas puntuaciones en un texto semejante,
la ciudad estd esparcida en una multiplicidad de pequefios “lugares
emblematicos”, que tienen la misma funcién en la elaboracion de los
“misterios de la comunicacién-comunion”, como setrian los bares del
barrio, las pequenas tiendas de la esquina donde se juega al dominé o alas
cartas, las placitas del bartio, las bancas publicas de las zonas peatonales,
las pequefias plazas o centros despejados urbanos, el “vendedor
ambulante del barrio” o la calle de comercios donde se encuentra la
vecindad. Sin olvidar, por supuesto, estos lugares especificos que podrian

47



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

ser las salas de gimnasia donde uno construye su cuerpo en comun,
aquellos también de las reuniones politicas, donde se elabora el futuro
colectivo de la sociedad y las carreras politicas individuales, los locales de
las asociaciones con objetivos desinteresados, y todos esos clubes de
encuentros ideoldgicos, religiosos, amistosos, en los que se viene a
“tocar” mas o menos de manera eufémica, este otro con el cual se hace el
mundo donde se vive. En todos estos laboratorios se elabora la misteriosa
alquimia de la socialidad. Acaso es una paradoja decir que en estos lugares
uno adquiere un extra de ser o que, en el sentido fuerte del término, uno
participa en este vasto conjunto que es, para retomar una expresion de
Durkheim, el social divino. Participacién en el seno mismo de lo
cotidiano, a una #rascendencia inmanente, causa y efecto de toda comunidad.

La totalidad de estos territorios, que hace falta comprender en el
sentido etoldgico, estos “lugares emblematicos”, estos lugares y espacios
de socialidad, estain moldeados de afectos y de emociones comunes, estan
consolidados por el cimiento cultural y espiritual; en suma, ellos existen
por y para las tribus que eligieron ahi una morada. Aunado a esto, su
mayor o menor capacidad de expresar en grande (ser la expresion de) la o
las comunidades que la habitan es lo que hace de un espacio, un espacio
vivido. Asi, esta observacion de Paul Valery en su obra Eupalinos:

Puesto que td eres tan sensible a los efectos de la arquitectura, no has

observado, al pasearte en esta ciudad, que entre todos los edificios que la

habitan, hay unos que son mudos, y otros que hablan; y algunos otros
finalmente....cantan... Aqui, dicen-ellos, se reunen los mercaderes. Aquilos

jueces deliberan. Aqui gimen los cautivos. Aqui los aficionados se
desvenan... (Oecuvres, Pléiade, T. 11, p. 93).

Mas alla de su aspecto poco convenido, basta con actualizar y
extrapolar los ejemplos que ya se han dado, y acentuar las palabras de la
ciudad, los cantos de la piedra que indican lo que son los lugares
emocionalmente vividos. Para hacer referencia a una bella expresién, se
vuelven “lugares-conocidos”. Lugares que son investidos, lugares que de
alguna manera mas o menos anunciada estan marcados, lugares en donde
uno bosqueja su presencia. Asi, encontramos los graffiti o los
“coloreados” urbanos que de una manera tragica y efimera delimitan el
territorio de una tribu, o indican su pasaje fugitivo (Baudrillard, 1976;
Deville, 1986). En el marco de estas nuevas junglas que son las
megal6polis posmodernas, se trata en este caso de trazos y huellas que el
explorador de la socialidad puede seguir en toda certidumbre, hablamos

48



Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemiticos

de indicios seguros de un orden simbdlico (cristalizacién de un
espacio-tiempo) constituido o en gestacion.

Para regresar ala metafora de la puerta, del claustro, se puede decir que
un grupo se constituye a partir de un lugar. Este puede ser errante, y a este
respecto la imagen de la tribu no deja de ser esclarecedora. Se puede
agregar que nuestras ciudades contemporaneas pueden ser una
yuxtaposicion de estos lugares tribales. En la rama psicogeografica,
durante los aflos sesenta, los situacionistas habian acentuado claramente
semejante yuxtaposicion. Las “situaciones” generadas en el interior de un
pequefio grupo dado, o entre este grupo y otros individuos
encontrandose ahi, eran determinantes para el pasaje rapido de un lugar a
otro. Era el ambiente de tal o cual lugar, su textura, el hecho de que fueran
“mudos” o que “hablasen” lo que aseguraba la calidad de la “situacién
intersubjetiva”. Esta rama, heredada del surrealismo, ponia el acento en la
reversibilidad que existia entre el conjunto humano y el conjunto de
piedra. Semejantes practicas lddicas son ciertamente paroxisticas, ellas
eran en otros lados consideradas como practicas de laboratorio, pero al
mismo tiempo, al insistir en la dimension estética de la vida, en el hecho de
vivir el arte de lo cotidiano, estas practicas eran premonitorias de la
errancia a través de una sucesion de lugares caracteristicos de la socialidad
contemporanea. Encontramos aqui una paradoja que debemos
considerar frontalmente: la de un enraizamiento dinamico. Uno
pettenece completamente a un lugar dado, pero jamis de una manera definitiva.

Heidegger propone una nocién que puede esclarecer nuestra
propuesta. Se trata del término de Er-drzernng, que puede ser traducido por
“situacion” o por “asignacion a un sitio”. “Lo que nosotros llamamos un
sitio es lo que parece en si lo esencial de la cosa” (Heidegger 1962: 145).
Sin entrar en una exégesis del texto, y sin ponerse atdnitos por su
expresion gotica, se puede reconocer en el “paraje” la cristalizacion
espacio-tiempo a la que hago aqui referencia, o todavia la reversibilidad
entre un lugar y aquellos que lo ocupan. Ya sea a través de los grandes
“lugares emblematicos” emblematicos, o los pequefios “lugares
emblematicos” cotidianos, pasmos, de manera intencional o no, una setie
de parajes, una serie de situaciones que dibujan una geografia imaginaria,
que me permiten acomodarme (en el sentido 6ptico) con el medio
ambiente fisico que me es dado, y que al mismo tiempo yo construyo de
manera simbdlica. Es este incesante #ravelling (carruaje) a través de los
multiples espacios lo que constituye, sin duda, la caracteristica de la ciudad
contemporanea. Un #ravelling semejante no deja menos de descansar en un

49



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

punto de unificacién, que se lleva a cabo siempre en relacién con los
demas. Siempre en el primum relationis. El paraje es vivido con los demis.
Esto mismo le confiere su carga religiosa, y lo que hace de ello un espacio
sagrado.

Hace falta, a este respecto, recordar que tradicionalmente cada
territorio, cada pais tenfa su “dios local”. Es el numen loci. Se ha podido
incluso mostrar la prefiez, en un territorio dado, del “dios local” que al ser
tan fuerte los extranjeros llegaban a instalarse terminando por adoptatlo.
Vemos asi, de una manera paroxistica, que la divinidad del lugar sirve de
cimiento societal. El dios ocupa el terreno antes que el hombre, ¢l “le
informa”, por lo tanto, sobre la manera en la cual debe comportarse aqui 'y
ahora, como vivir y pensar. Encontramos semejante perspectiva, aunque
un poco profana, en la idea del genius loci. El genio del lugar inspirador del
artista, del poeta, o del hombre comun y corriente. Lo cierto es que sin
entrar en el problema de la anterioridad —sobre quién es primero: si el
dios local o los hombres—, podemos estar de acuerdo en la fuerza
“espiritual” unida a algun lugar. Los barrios importantes de una ciudad
(sean histéricos, bohemios, tradicionales, ala moda) son ala vez unlugary
un espiritu. Y se podria a porffa enumerar una multitud de nombres con
encantos evocadores: Barrio Latino en Paris, Shinjuku en Tokio,
Copacabana en Rio de Janeiro, Manhattan en Nueva York, Kreusberg en
Berlin, Trastevere en Roma, etcétera. La lista de los “lugares
emblematicos” es larga, en los cuales podtia uno adentrarse de manera
fantasmatica o fisica. Y en eco encontramos algo de parecido en todos
esos pequefios “lugares emblematicos” que vienen a encontrar un nicho
en el seno de las grandes megalépolis, como tanto refugios matriciales
donde uno puede vivir, deambular, pasar el tiempo con los demas. Cada
uno de estos pequefios lugares-emblematicos puede ser substantivado,
cada uno se vuelve un “lugar de renombre” conocido por un mayor o
menor nimero de iniciados.

Esta es la leccion del genio del lugar: acentuar el efhos unido a un
espacio. A través de los pequefios rituales de la existencia cotidiana, como
enlo que concierne alos grandes eventos que puntean la vida pablica, uno
es de un mundo que se comparte con los otros. Mundo emocional,
mundo afectivo que da todo su sentido y toda su fuerza a la expresion: éica
de la estética.

Hay una relacién-unién irreprimible entre el placer estético (la
emocién comuin) y la armonia fisica y social. La arquitectura publica: los

50



Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemiticos

monumentos que “hablan” o que “cantan”, la arquitectura privada: “el
hombre vive en poeta”, crea fe. Hay épocas donde esta conjuncion es mas
evidente, mas afirmada, y eso produce las obras arquitecturales o estos
conjuntos urbanos mas armoniosos que han sobrevivido a las
devastaciones del tiempo y de los furores de los hombres. Hay otras
épocas donde esta conjunciéon es mas discreta, incluso secreta, lo cual
ofrece los trazos efimeros (graffiti, coloreados), las producciones sin
originalidad, la reapropiacion, la recuperacion de las obras existentes.
Basta con observar este modelo del género que es Roma, para darse
cuenta de que la superposicion de los estilos, el hecho de “ocupar los
lugares abandonados” presenta un interés de importancia. No es de mi
competencia analizar este balanceo y las obras respectivas que genera,
conviene, por el contrario, hacer la observacién que en cada uno de estos
ejemplos, la inscripcién es una verdadera memoria colectiva. Ya lo he
dicho: el espacio es tiempo que se cristaliza; se podria completar esto al
hacer la observacion de que esta cristalizacion es causa y efecto de una
comunidad particular. Esto mismo es lo que habia visto pertinentemente
Maurice Halbwachs, quien fue sin duda el mas “simbolista” de los
durkheimianos. Asi lleva a cabo una observacién sobre los grupos que
“dibujan en cierta medida su forma sobre el piso y encuentran sus
recuerdos colectivos en el marco espacial definido de esta manera. En
otros términos, hay tantas maneras de representar el espacio como grupos
existiendo” (Halbwachs, 1950: 166; Namer, 1987). He ahi en algunas
palabras, bien definidas, la interaccién espacio social/espacio fisico y la
produccion del o de los “nosotros” que le es correlativa. Tengamos en
mente que la “forma” encierra, limita, ella es en cierta medida la concha, la
envoltura protectora al cobijo en el que va a reconfortarse la socialidad; y
se puede sefalar que en la indiferencia de las megalépolis
contemporaneas se asiste a la multiplicacién de estas “puertas”, seflalando
los territorios de las tribus posmodernas. Son lugares donde es posible
reconocerse a si mismo al tiempo que uno se identifica con los demas,
lugares en donde, sin preocuparse del control del futuro, uno acomoda su
presente, finalmente lugares donde se elabora esta forma de libertad
intersticial en contacto directo con lo que es cercano y concreto. Todas
estas cosas que hacen del espacio vivido, ya no el refugio de un
individualismo friolero e inmévil, sino bien la base a partir de la cual se
pondrin en operacidn estas excursiones, estas “salidas” que de extremo a
extremo van a constituir la orbe de la nueva socialidad.

51



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

En efecto, si la modernidad puede caracterizarse por la asignacion a
una residencia; es decir, si uno pertenece a una profesioén, un sexo, una
ideologfa, una clase, en suma, uno tiene una identidad y una direccion,
todas estas cosas que determinan un soca/ racional, mecanico, finalizado,
es sorprendente también constatar que la soczalidad es mucho mas confusa,
heterogénea, moévil. La indiferencia sexual, el sincretismo ideolégico y la
movilidad profesional delimitan un nuevo espiritu del tiempo. En funcién
de esto hay que considerar el espacio gir6vago de las tribus posmodernas.
Se puede retomar aqui la metafora, ya evocada, del “puente y la puerta”
(Simmel). Si en un primer tiempo, la “puerta” predomina, es decir, si es
éstala que es privilegiada (la agregacion fusional gracias y en el seno de un
espacio) —ya sea un gran lugar de mucha referencia, sea un pequefio lugar
de altura vivido—, cierto es también que en un segundo tiempo se asiste a
la explosién de este modelo. El “puente” se generaliza. Al respecto, la
megal6polis se vuelve un inmenso y perpetuo lugar de altura. En funcién
de los gustos, de los deseos, de las necesidades, sin olvidar las necesidades
del trabajo, de los tiempos libres y del consumo, se podra encontrar, en
todo momento, un “espacio de celebracion”. Las novelas y las tiras
cémicas de ciencia ficcién hacen aparecer tal planeta o tal ciudad rodeada
de un aura luminosa, con el fin de acentuar su potencia o su
excepcionalidad; pues bien, para llevar esta imagen, se puede decir que
sucede lo mismo con la ciudad posmoderna. Ella ya no obedece a un
ritmo nocturno-diurno con las funciones bien delimitadas, pero esta pot,
el contrario, en perpetua ebullicion; de ahi el aura que le rodea y en la cual
uno se bana constantemente. Esto tiene que ver en lo particular, con el
hecho de que silas tribus se reconfortaron con la cerradura: busqueda del
claustro, gusto por el secreto, uniformidad indumentaria y modo de vida,
las personas (persona) que las constituyen; en cuanto a ellas, circulan de un
grupo a otro con el fin de ejercer la pluralidad de sus mascaras. De ahi la
agitaciéon multiforme que mueve en profundidad semejante vida urbana.
Las redes nacen, mueren, se entrecruzan, las relaciones se imbuyen, se
difuminan y desaparecen; en suma, un ambiente estético tiende a
predominar, que se concentra aqui o alld en funcién de la versatilidad de
las masas.

Ciertamente son las grandes megalépolis contemporaneas las que
expresan de la mejor manera, para lo mejor y lo peor, esta aura y esta
agitacion constantes. Pero los valores de los que ellas son portadoras no
dejan de contaminar el conjunto del planeta, a través de televisiones
interpuestas. De esta manera, la megalopolis como una sucesiéon de

52



Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemiticos

espacios de union, es decir, como “lugar de altura” global y permanente, se
vuelve el polo de referencia, y para el observador social, un laboratorio del
transcurso de la estructuracion social. Son algunas cuantas las que tienen
el papel que tuvieron Parfs, Londres, Berlin durante la modernidad.
Podria ser Nueva York, San Paulo, México, Tokio. Esta ultima, en
particular sabe aliar la funcién estética de la que hablo —cristalizar las
emociones comunes— y la fascinacion exacerbada mediante la tecnologfa
de punta. Un desvio en este laberinto muestra bien la sinergia entre los
grupos, la masa y el medio ambiente sirviéndoles de contenedor.
Numerosas son las situaciones, las experiencias, los bullicios que no dejan
de sorprender el sentido de la regularidad muy apreciado por los espiritus
cartesianos, esto no deja de hacernos considerar que una ciudad
semejante es en cierta manera el ideal tipo de la agregacién-estructuracion
urbana y social de la posmodernidad que esta naciendo.

Es inutil regresar a la multipolaridad especifica de la megalépolis de
Tokio, como Shinguku, Ginza, Asakusa, que son como una de tantas
puntuaciones constituyendo los puntos fuertes de una nebulosa urbana.
Cada uno de estos nombres nos remite a una significaciéon precisa, es
correlativa de tal tipo de especificidad o de maneras de vivir, y no deja de
despertar especificos recuerdos apegados al ordenamiento
arquitectonico. En suma, todo al estar en estallido, la nebulosa de la que se
habla esta moldeada de memorias espaciales particulares.

Una de ellas es particularmente detectable, es la efervescencia, nocioén
poco explotada por Durkheim quien mostré su aspecto esencial y
fundador de toda estructuracion social (Durkheim, 1991; Debord, 1988).
Yo agregaria que cualquiera que fuese su manifestacion —deambulante,
comercial e incluso productiva—, siempre hay algo de lidico en la
efervescencia cotidiana. Ludico difuso en los tres ejemplos que acabo de
citar, ludico concentrado por los reagrupamientos especificos que
podrian ser el deporte, la musica y otras diversiones.

Aplicando a este respecto un esquema que fue propuesto por Guy
Debord para el espectaculo (difuso, concentrado, integrado), yo dirfa que
la megal6polis, y en lo que a mi me concierne, Tokio presenta todas las
caracterfsticas de un “ludismo integrado”, como la agitacion, la
efervescencia, la profusiéon de las imagenes, de ruidos, de actividades
secretando en cierta medida un “aura” lidica, un ambiente excitando la
sensibilidad. L.a exacerbacién de los fendémenos, de la brillantez de las

53



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

cosas, de la superficialidad que produce una especie de escalofrio estético
colectivo al cual es muy facil escapar.

Este escaloftio a la vez colectivo y particulatizado, que hace de la
ciudad un “lugar de altura”, global y complejo, recepticulo de una
infinidad de impulsiones, de una multiplicidad de motivaciones, sirve de
crisol alquimico y las transforma en una atmosfera especifica que, a su vez,
genera otras. Hay ahi un movimiento sin fin del que es delicado
pronosticar el desenlace. Por mi parte, yo veria en esta teatralidad la
expresion de lo que he llamado la duplicidad (La Conguéte du présent, 1979),
una forma de astucia antropoldgica que se adorna de mascaras brillantes
para resistir a los multiples embates de los diversos poderes. Se trata aqui
de una practica curiosa, tradicional, que encontrarfa en la posmodernidad
una nueva juventud. Philippe Pons hace, con justeza, el lazo entre lo
ladico del antiguo Edo y aquel que recorre el Tokio contemporaneo, ve
ahi “la huida de las presiones sociales (la del poder shogunal y después, en
la actualidad, la del productivismo triunfante)” (Pons, 1988: 21). Esto
tiene que ver con una de las perspectivas tedricas mas fecundas. El hecho
de que el espiritu del placer sea mercantilizado, que sea recuperado por los
multiples trucos-enganifas que nosotros conocemos, etcétera., todo ello
puede, ciertamente, conducirnos a una funcién de compensacién
reconfortando la sociedad establecida y su alienacion; ello puede set la
expresion de un querer-vivir irreprimible permeando el cuerpo social, y
que no se logra jamds apaciguar. Es esta segunda perspectiva lo que
constituye mi hipétesis de trabajo desde hace muchos afios. Al respecto,
esto me permite tomar en cuenta laimportancia de la carga emotiva ligada
alo que yo llamo el estar-juntos inutilitario, como deambular en una gran
tienda, asistir a un partido de fatbol o de sumo, bobear sin objetivo
preciso en las calles comerciales (incluso si existe una “legitimacién” de
alguna compra), beber y conversar en grupo a la salida del trabajo. Todo
ello tiene una funcién de “relianza” innegable. Existe ahi una
multiplicidad de pasarelas reales o fantasmaticas entre la gente
constituyendo esta comunidad protoplasmica que, en un movimiento de
sistole-didstole, se junta y se desagrega en una serie de espacios donde se
celebra tal o cual pequefio dios especifico. Fste podra ser un producto
anodino o destacado, éste podra ser una situacion excepcional, una vitrina
esplendorosa, un grupo de musicos, un altercado, un cémico publico,
poco importa, la pequefia deidad en cuestién crea un espacio de
religiosidad. El contenido no tiene importancia, es en tanto
continente-contenedor que todo esto se vuelve interesante.

54



Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemiticos

La ciudad es sensible, es esencialmente relacional. Sus lugares de
encuentro, sus olores, sus tuidos son constitutivos de esta teatralidad
cotidiana que hace de esto, en el sentido fuerte del término, un objeto
animado, una materialidad dotada de vida. E1 hecho de que la materialidad
de las cosas sea un signo permanente, ya se ha subrayado a menudo. Sobre
lo que hay que insistir, es que esta “cultura de la calle” es el resultado de un
cortocircuito entre el objetivo y lo subjetivo. Cuando uno se encuentra al
pie de la estatua del perro Hachiko en el batrio de Shibuya en Tokio, mas o
menos de manera consciente, se percibe el simbolo de la fidelidad que
preside el encuentro amoroso. La fuente de San Michel en Paris evocara
mas bien la comunién en la revuelta. La “Cuadra No. 9” en Ipanema en
Rio hard, en cuanto a ella, referencia a la hedonista socialidad de la playa, y
el hecho de darse ahif una cita serd un “signo” en este sentido (Sansot,
1988: 21; Pons, 1988: 207 y 341). En cada uno de estos casos, lo que esta
en juego es un imaginario urbano que, en cierta medida, supera los
diversos actores sociales, sirviéndole de bafio matricial. Este espacio
urbano estara diseminado en una multiplicidad de pequefios lugares de
referencia, de estos pequefios “lugares emblematicos” con uso tribal. A
veces uno de ellos se convierte emblematico y reune mas que una
constelacion urbana, volviéndose una estrella de primer orden. Empero
es el conjunto lo que tiene sentido, es el conjunto lo que delimita el
imaginario social, es el conjunto lo que hace de la ciudad el “lugar de
altura” que se ve privilegiada de la estética integrada.

Simmel habla a este respecto de “civilizacién extrapersonal”. El
muestra, para la ciudad moderna, de qué manera los monumentos, los
establecimiento de ensefianza, la técnica adquirida y controlada o las
instituciones “visibles” del Estado son la “marca concreta” del espiritu
hecho impersonal. Un desarrollo semejante se ha acelerado en lo
concerniente con la ciudad posmoderna, y lo que yo llamo la
“desindividualizacién” se ha acrecentado notablemente. Pero se puede
decir al mismo tiempo que el aspecto envolvente correlativo al
debilitamiento del individuo en el conjunto no deja de reconfortar el
espiritu del cuerpo, le vuelve a dar sentido al espiritu comunitario. Se
puede agregar que la teatralidad urbana, a través de las diversas
manifestaciones, o ain mas el imaginario social, gracias a sus diversas
puntuaciones, es aquello mismo que asegura la continuidad social. Una
sociedad solo puede perdurar si ella tiene un fuerte sentimiento de si
misma. Hay momentos donde este sentimiento se elabora al hacer la
Historia, al mirar el futuro, en suma, al hacer proyectos. Existen otros

55



Convergencia, nim. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

momentos donde es el espacio quien asegura este rol. El espacio vivido en
comun, el espacio donde circulan las emociones, los afectos y los
simbolos, el espacio en donde se inscribe la memoria colectiva, el espacio,
finalmente que permite la identificaciéon (Simmel, 1983: 149). {De esta
manera, participando con los demids a la totalidad andante, yo me vuelvo
una cosa entre las demas, un obyeto subjetivo, es decir, que volens nolens, yo
coexisto en un conjunto donde todo conforma cuerpo: yo coexisto por
supuesto con los demds que me constituyen por lo que soy, peto yo
coexisto también con esta multiplicidad de objetos sin los cuales la
existencia contemporanea ya no seria concebible. Todo ello no deja de
inducir una forma de solidaridad especifica: ya no es el desarrollo
histérico en donde se moldea el ezhos posmoderno, sino en la natura
reapropiada, en el espacio compartido, en la participacion colectiva en el
mundo de los objetos. Una suerte de waterialismo mistico, si es que hay!

Bibliografia

Baudrillard, Jean (1976), “Cool Killer”, en I.’Echange symboligue, Patis.
Gallimard

Berque, Augustin (1986), Le sauvage et I'artifice, Paris: Gallimard.

Debotd, Guy (1988), Commentaires sur la société du spectacle, Paxis: Gallimard.

Deville, M. (19806), “Imaginaires: pochoirs, tribus, utopies”, en Sociérés,
num. 10, Paris.

Durand, Gilbert (1983), “Le génie du lieu”, en Eranos Jahrbuch, vol. 51,
Frankfurt: Insel.

Durkheim, Emile (1991), Les Formes élémentaires de la vie religiense, Patis: Le
livre de Poche.

Halbwachs, Maurice (1950), La mémoire collective, Paris, PUF,.
Heidegger, Martin (1962), en Le Principe de raison, Paris : Gallimard.
Hervieu, Daniele (1986), Iers un nouvean christianisme, Paris, Cerf.
Jacques, FPrancis (1982), Différence et subjectivité, Paris, Aubier
Kaufmann, Jean (1988), Le Repli domsestigne, Paris, Méridiens Klincksieck.
Malftesoli, Michel (1976), Logique de la domination, PUF, Paris.

56



Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemiticos

Maffesoli, Michel (1999), La conguéte du présent, Paris: Desclée De
Brouwer.

Michel, Marc (1982), La théologie anx prises avec la culture, Paris.

Namer, Gérard (1987), Mémoire et société, Paris: Meridiens-Klincksieck.
Pons, Philippe (1988), D’Edo a Tokio, Gallimard.

Sansot, Pierre (1988), Pocétique de la ville, Paris: Méridiens-Klincksieck.

Simmel, Georg (1983a), Les Grandes villes et la vie de lesprit, Paris: Les
Cahiers de 1"Herne.

Simmel, Georg (1983b), Pont et Porte, en cahiers de ’'Herne, Paris.

Michel Maffesoli. Doctor en Ciencias Humanas y en Sociologfa.
Profesor de sociologfa en la Universidad de Parfs V, René Descartes. Di-
rector de las revistas Sociétés y Cabiers de I’Imaginaire. Director del Centre
d’études sur I’Actuel et le Quotidien (CEAQ) de la Sorbonne.
Vice-presidente del Instituto Internacional de Sociologia (IIS). Sus lineas
de investigaciéon son: la sociedad posmoderna, violencia social y
socioantropologia. Sus publicaciones mas recientes son: Entre o bem e o mal.
Compéndio de subversao moderna (2004) 5 Le rythme de vie - Variation sur
Limaginaire post-moderne (2004) ; Le réenchantement du monde - Morales, éthigues,
déontologies (2007).

Envio a dictamen: 18 de mayo de 2007.
Aprobacion: 06 de junio de 2007.

57



