
La potencia de los lugares emblemáticos1

Michel Maffesoli

Universidad Paris V René Des cartes / michel.maffesoli@ceaq-sorbonne.org

Ab stract: This work re flects on the relation be tween space and sociality; this way, the sense of the
so cial in our con tem po rary cit ies co mes from the sense that the space con fers in so far as it
experiences. The cit ies are pre sented as rich sce nar ios of sen sa tions, sit u a tions and ex pe ri ences,
which cre ate the space for sociality. The city is seen as a sen si tive space, there fore, es sen tially
rational. The ex pe ri ence of space, with all the charge of sense (where emo tions, af fec tions and
sym bols cir cu late), in the quo tid ian al lows the un der stand ing of phe nom e non such as the sociality
in its var i ous forms, the power of the so cial, as well as the gen er a tion of sa cred, or gi as tic zones, as
well as ob serv ing the pro files of sociality our post-mod ern ur ban world.

Key words: aes thet ics, city, sociality, quo tid ian

Resumen: El trabajo reflexiona sobre la relación en tre espacio y socialidad, de esta manera el
sentido de lo so cial en nuestras ciudades contemporáneas devienen del sentido que el espacio
otorga en tanto que vivencia. La ciudad se presenta como un rico escenario de sensaciones,
situaciones y experiencias, las cuales son el escenario para la socialidad. La ciudad es vista como un
espacio sen si ble, por lo tanto, esencialmente relacional. La vivencia del espacio, con toda su carga
de sentido (donde circulan las emociones, los afectos y los símbolos), en lo cotidiano permite
comprender fenómenos como la socialidad en sus múltiples formas, la potencia de lo so cial, así
como la generación de zonas sagradas, orgiásticas, así como observar los perfiles de la socialidad
en nuestro mundo urbano posmoderno.

Palabras clave: estética, ciudad, socialidad, cotidiano

ISSN 1405-1435, UAEM, México, núm. 44, mayo-agosto 2007, pp. 41-57

1 Traducción de Daniel Gutiérrez Martínez.



La conjunción de lo nat u ral y de lo so cial es ciertamente uno de los signos
distintivos de la posmodernidad. Es posible ilustrar su interacción común
al hacer referencia a las nociones como el espacio, el territorio, la
urbanidad, el localismo, que tienen un papel cada vez más importante en
el de bate contemporáneo. Desde los artículos periodísticos hasta las
investigaciones académicas, pasando por las preocupaciones y las
decisiones políticas o administrativas, es sorprendente observar que lo
que yo llamaría la temática del espacio (por la facilidad de la expresión), ocupa
un lugar de predilección. Esta temática es a veces la expresión de una
motivación más oportunista que real. Poco importa, para el asunto, pues
muestra que ya no es posible abstenerse de ella, ya que forma parte de la
especialización del tiempo. 

Por mi lado, he mostrado la fecundidad de la sinergia que existe en tre
“espacio y socialidad” (Maffesoli, 1999). No regresaré al respecto desde el
punto de vista estructural. Por el contrario, puede ser relevante mostrar
que a través de esta sinergia se expresa, de manera contemporánea, el
hecho de sentir y de resentir en común. En suma, se trata de la estética
(aistesis) como paradigma. Regresemos aún a una banalidad bastante
enunciada por el filósofo F. Jacques: “El mundo al cual yo estoy siempre
es un mundo que yo constituyo con el otro de la manera más efectiva: esto
es un mundo común” (Jacques, 1982: 124).2 En esta frase encontramos la
vieja idea tomista del habitus heredada del exis aristotélico. Yo soy de un
mundo que constituyo. En este sentido hay que entender la construcción
so cial de la realidad, que, contrariamente a lo que uno piensa a menudo, es
algo esencialmente simbólico. El mundo donde estoy es, por lo tanto, un
conjunto de referencias que yo comparto con los demás. Estas referencias 
podrán ser de diversos tipos: constituidas de olores —lo que L. Roubin
denomina “el cam po odorífico preferencial”— de ruidos, de texturas
vegetales y físicas, de colores también, la lista no es por supuesto
limitativa. Se trata de todos estos elementos que construyen la matriz en la
cual van a nacer, crecer, reconfortarse estas interrelaciones hechas de
atracciones y de repulsiones, todas esas pequeñas nadas que hacen del
todo lo que yo llamo socialidad. Todas esas pequeñas cosas que se pueden
resumir con el término de “interaccionismo simbólico”.

Convergencia, núm. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

42

2 Respecto al “campo odorífico preferencial”, cf. A. Roubin, (1989) Le champ odorant
préférentiel, París, Méridiens Klincksieck.



El espacio con la calidad ba nal que se le conoce, es una suerte de
“medio” en tre natura ver sus cultura, entidades que la tradición oc ci den tal
ha separado tajantemente. Al reflexionar alrededor de la noción japonesa
de fudo, A. Berque (1986) habla de medianza. Yo agregaría a todo esto la
noción de relianza, jugando así con el sentido que se le puede dar en las
lenguas ro mances a este término: lo que me vuelve a ligar con los demás.
Pero de la misma manera pensando en su significación en inglés, lo que
nos remite a la confianza que puedo sentir por los demás, o confianza que
se siente con los otros frente a algo que nos es ex te rior. Así, el medio,
siendo éste mixto, sería la condición de posibilidad de la existencia
humana, a partir de la existencia so cial y de la existencia nat u ral. Lo que
nos lleva a decir que el “yo no toma conciencia de sí mismo” más que en
términos de relación. Existe en esta perspectiva una forma de acomodarse 
en los dos sentidos, por un lado, yo me acostumbro a ver lo que me rodea
y los otros que comparten este entorno, y por otra parte, yo soy visto por
la alteridad física y so cial. Esta doble reinversión del medio reconforta el
orden estético. El pri mum relationis que es causa y efecto de un orden
semejante, por lo tanto aquel de la revelación in ter per sonal; pero de la
misma manera el de la relación con el medio ambiente físico, con ese dato
que constituye el lugar donde yo vivo. 

La medianza tal y como es definida por A. Berque, la relianza que ésta
induce, son bue nos instrumentos para captar el cambio de epistema que
está en operación en las sociedades contemporáneas. A sa ber y para ser
breves, ya no se trata de la historia y del desarrollismo que secreta lo que se
encuentra en el frente del escenario, es decir, ya no se trata de un mundo
por venir, puramente “noumenal” lo que ocupa el imaginario colectivo,
sino, por el contrario, del mundo fenomenal y sus “componentes sen si ble
y concretos”, de donde, por ejemplo, en la tradición japonesa, se puede
observar la importancia del “lugar” (Basho) para la constitución de la
sociedad (Berque, 1986).

Esta referencia al “lugar”, característica del inmanentismo nipón,
puede ser considerada, para el caso de la posmodernidad el vec tor del
estar-juntos so cial, tanto como para la modernidad lo fue la dinámica
histórica. Pero el aspecto de raíz del mundo fenomenal (además del hecho 
de que éste es negado, o se ha desdeñado) es el hecho de que la proyección
en el fu turo, la búsqueda de los mañanas va a acentuar la experiencia que
me liga a los demás. En otras palabras, a la óptica (la visión de lo lejano)
característico del progresismo, se opone lo táctil (el roce, lo cercano)
característico del localismo. Como se puede ver, semejantes hipótesis no

Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemáticos

43



son completamente infundadas, pues a raíz de un cambio de epistema
hemos sido convocados a reflexionar.

Asistimos, en cierta medida, a la contracción del tiempo y del espacio.
El tiempo se vuelve espacio. Esto tiene que ver con un tema que no es
nuevo, pues se vuelve a encontrar en la mística, lo que Henri Corbin ha
resaltado en el esoterismo a propósito de Sohravardi, sin olvidar el
concepto de kairos propio a los filósofos griegos. Sucede lo mismo con la
reflexión científica, tanto en Ein stein, para quien el tiempo no es más que
una dimensión del espacio, como para una parte de la investigación
contemporánea en astrofísica.

Finalmente, los etnólogos muestran que los ritos animales, y su
dinámica tem po ral, se cristalizan en una conformación del espacio más
preciso: todo el ecosistema está fundado en un proceso semejante
(Durand, 1983). Del ecosistema an i mal al “topos” cargado de emociones
(característica de la vida so cial o la vida espiritual) hay un hilo rojo que
delimita el “genio del lugar” (ge nius loci); es decir, lo que hace que el tiempo
tome forma. La linealidad de la historia se enraiza en tantas pequeñas
historias que fungen como parámetros. De esta manera, la fórmula de
Nietz sche respecto al “diario figurativo” de la ciudad donde se vive
(monumentos, pla zas, rituales espaciales) es ilustrativa: “Aquí se podría
vivir puesto que aquí se vive”.

Una perspectiva semejante del tiempo es, a mi parecer, correlativa a
dos factores esenciales. Por un lado, la acentuación del presente en la
triada tem po ral. Presenteísmo que va a expresarse en el hedonismo, en la
búsqueda del goce aquí y ahora, en la exacerbación de lo emocional y de lo
sen si ble. Por el otro lado, se tratará de la explosión de la imagen. La
imaginería invadiendo la vida cotidiana (TV, publicidad), el orden político
e incluso el mundo de la producción (de la cultura de empresa a imagen y
semejanza de lo que se da). Numerosos son los casos donde el contenido
se relativiza con el continente (lo que contiene). Todo esto marca
claramente la primacía de la forma en un mundo imaginalis. El espacio es,
por lo tanto, una nebulosa “noética”: entiendo con ello los flujos
afectivos, las manifestaciones estéticas, los movimientos estéticos, en
suma, todo esta orbe de lo sen si ble, de lo sen sual, de lo coloreado, de lo
destellante, de lo dionisiaco que es también la marca de la cultura. Al
subrayar el aspecto no-racional del espacio, al recordar su dimensión
“fluida”, circulación de la palabra y/o circulación del sexo, al aceptar que
la cultura se naturaliza se insiste en la perspectiva ecológica que culturaliza

Convergencia, núm. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

44



la naturaleza. A este respecto, el objetivo es recordar que esta “cosa” física
que es el espacio no puede existir más que a partir del discurso multiforme
que la menciona o la ve. De este modo guarda pertinencia la observación
del teólogo de la cultura, Paul Tillich, quien dice: “Nosotros no
pertenecemos al mundo más que a través de una comunidad de hom bres.
Y nosotros no podemos ir a descubrir nuestra alma más que utilizando el
espejo de los hom bres que nos miran” (Michel, 1982: 125). Sin ser
prisionero de las grandes categorías teológicas, no se necesita ser un gran
clérigo para observar que existe una reversibilidad en tre la relación con la
natura y aquella que me liga a los demás. A for ti ori en el marco de esta
naturaleza socializada que es la ciudad: es la mirada, y se puede agregar “lo
dicho” por los demás lo que me constituye y delimita el territorio donde
nosotros nos reconocemos, donde nosotros nacemos, siempre y de nueva 
cuenta, juntos. Hay en esta reversibilidad la conjunción de un estático y de
una dinámica formando lo que Gilbert Durand denominó el “trayecto
antropológico”.

Incluso aunque esto pudiera parecer paradójico, es conveniente
insistir en esta dimensión comunicacional, intersubjetiva del espacio
contemporáneo, para decirlo en otros términos, insistir en el hecho de que 
su arquitectónica cul tural es tan importante como su arquitectura física.
O, al menos, que existe ente ellas una reversibilidad constante y fecunda.
Un ensayo profético de George Simmel tiene, a este respecto, un título
instructivo: Las grandes ciudades y la Vida del espíritu (Die Grosstädte und das
Geistesleben). Se trata de un texto bien conocido y con frecuencia analizado, 
recordemos sin em bargo que él insiste en la importancia que reviste lo que 
denomina la “intensificación de la vida de los nervios” (Die Steigerung des
nervenlebens) y en la relevancia de la interacción que hace de la vida un
realidad “ex tra-per sonal”. Del mismo modo, en otro ensayo, el Puente y la 
puerta (Brücke un Tür), destaca la ambivalencia de la naturaleza ur bana,
simbolizada por el puente y la puerta que pueden tanto abrir como cerrar,
unir como separar. Esta ambivalencia, si se puede decir, es estructural,
pues la apertura y la cerradura es lo que permite que se sienta intensamente 
en conjunto la serie de emociones, de afectos que son correlativos a esta
“vida de los nervios” (Simmel, 1983);3 ya que por un lado es dinámica y
ofrece a la ciudad el desarrollo que es conocido, y por otra parte,

Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemáticos

45

3  Ya he analizado estos textos en Maffesoli, Logique de la domination, 1976.



constituye una “puerta estética” que junta y separa. No se puede destacar
mejor la calidad comunicacional de la ciudad. Y es en este sentido que
hablo de profét ica,  pues esta cual idad se ha acrecentado
considerablemente con el desarrollo tecnológico de punta. Se puede
incluso decir que si sólo se observan los caracteres “físicos” de la
megalópolis, se corre el riesgo de no estar atentos más que a una especie de 
soledad gregaria que la constituiría, cuando en realidad existe una
multiplicidad de redes que gen era el orden simbólico con ca na les tenues
pero sólidos. Esto es lo que denominamos la centralidad subterránea.

Sin em bargo, se puede observar un movimiento doble en la
elaboración de esta centralidad subterránea. Es conveniente, por lo tanto,
analizar con precisión este proceso con una doble distensión. Es cierto
que lo característico de esta socialidad es el de apoyarse primero en el
primer elemento de la ambivalencia resaltada por Simmel: la metáfora de
la puerta. Al menos en un primer acercamiento, se trata del aspecto del
cierre lo que prevalecerá. La comunicación es ante todo proxémica. La
comunicación se vuelve comunión. De ahí la efervescencia de estas
“tribus” urbanas, con centros de interés bastante diversos, pero que están
ante todo encerrados en sí mismos. No extendidos-hacia (extensión),
progresismo, desarrollismo, política; sino tendidos-en (intención): lo que
secreta el narcisismo de grupo con efectos múltiples. Son numerosas las
encuestas que hacen resaltar este fenómeno. Y si no se le re duce a la única
órbita de la fa milia, estoy de acuerdo también en decir que se busca “el
calor del hogar”. A lo mejor incluso se podría explicar de esta manera la
atracción innegable ejercida por la vida monástica. Paradisus claustri. Al
mostrar conjuntamente que esto es algo rara vez pensado como proyecto
de vida alternativo, la sociología del  cristianismo elaborada por Danièle
Hervieu Léger, hace resaltar que la frecuentación de las abadías es un
momento importante en la búsqueda de la “paz in te rior” u otro
resarcimiento espiritual. Se puede ex tender el problema, y mostrar que la
nos tal gia del claustro, las prácticas de los retiros, las escapadas al desierto,
las marchas en grupo en lo solitario de lo salvaje, los ejercicios ascéticos y
otros train ing espirituales, nos obliga a abordar de frente el problema de la
religiosidad contemporánea esencialmente sincretista; pero sobre todo
permite resaltar que esta religiosidad “es tribal”, y que descansa, en un
momento dado, en el compartir de un territorio real o simbólico
(Kaufmann, 1988; Hervieu, 1986: 11). Este territorio es, en la materia,
causa y efecto de la comunicación-comunión.

Convergencia, núm. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

46



De este modo se podría decir que la megalópolis está constituida por
una serie de “lugares emblemáticos” en el sentido religiológico del término,
donde se celebran diversos cultos con un fuerte coeficiente estético-ético.
Estos podrán ser los cultos del cuerpo, del sexo, de la imagen, de la
amistad, de la “comilona”, del deporte… La lista es infinita. El
denominador común es el lugar donde se lleva a cabo el culto. El lugar se
vuelve lazo. Una fórmula de Rilke re sume bien esta propuesta: “El espacio
de la celebración” (Raum des Rühmung). Celebración que ofrece a lo
religioso su dimensión orig i nal de relianza, ésta puede ser una celebración
técnica (museos de ciencia y tecnología), cul tural (grandes espacios
culturales polivalentes), lúdico-erótica (grandes centros nocturnos),
consumista (los centros comerciales), deportiva (grandes estadios y
eventos de este género), religiosa (grandes iglesias y catedrales), intelectual 
(los anfiteatros de las universidades), política (mítines), conmemorativa
(monumentos a las independencias, etcétera). He aquí los lugares
emblemáticos donde la banalidad cotidiana viene a resarcirse, ya sea
directamente, sea a través de una televisión interpuesta. Se trata de
espacios específicos con una fuerte carga erótica, y no es por nada, de
hecho, que algunos, llevando hasta el extremo esta lógica, llegan a
convertirse en famosos lugares de “ligue”, donde se juega,
contemporáneamente, la prostitución sa grada, esta hieródulia de antigua
memoria que reconfortaba el sentimiento que una sociedad tenía de sí
misma. Espacios de la celebración hecha para y por los iniciados, donde
uno va a iniciarse, donde se observa a los iniciados: por lo tanto, en el
sentido etimológico del término, son espacios donde se celebran los
misterios. Uno se reúne, se reconoce al otro, y de esta manera uno se
conoce. 

Hay que especificar bien que estos lugares emblemáticos (sería por
supuesto fácil encontrar más de estos lugares) no son más que
expresiones en mayúsculas de un texto que se escribió minúsculamente en 
lo cotidiano. En efecto, como tantas puntuaciones en un texto semejante,
la ciudad está esparcida en una multiplicidad de pequeños “lugares
emblemáticos”, que tienen la misma función en la elaboración de los
“misterios de la comunicación-comunión”, como serían los bares del
barrio, las pequeñas tiendas de la esquina donde se juega al dominó o a las
cartas, las placitas del bar rio, las bancas públicas de las zonas peatonales,
las pequeñas pla zas o centros despejados urbanos, el “vendedor
ambulante del bar rio” o la calle de comercios donde se encuentra la
vecindad. Sin olvidar, por supuesto, estos lugares específicos que podrían

Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemáticos

47



ser las salas de gimnasia donde uno construye su cuerpo en común,
aquellos también de las reuniones políticas, donde se elabora el fu turo
colectivo de la sociedad y las carreras políticas individuales, los lo cales de
las asociaciones con objetivos desinteresados, y todos esos clubes de
encuentros ideológicos, religiosos, amistosos, en los que se viene a
“tocar” más o menos de manera eufémica, este otro con el cual se hace el
mundo donde se vive. En todos estos laboratorios se elabora la misteriosa 
alquimia de la socialidad. Acaso es una paradoja decir que en estos lugares
uno adquiere un ex tra de ser o que, en el sentido fuerte del término, uno
participa en este vasto conjunto que es, para retomar una expresión de
Durkheim, el so cial divino. Participación en el seno mismo de lo
cotidiano, a una trascendencia inmanente, causa y efecto de toda comunidad.

La totalidad de estos territorios, que hace falta comprender en el
sentido etológico, estos “lugares emblemáticos”, estos lugares y espacios
de socialidad, están moldeados de afectos y de emociones comunes, están
consolidados por el cimiento cul tural y espiritual; en suma, ellos existen
por y para las tribus que eligieron ahí una morada. Aunado a esto, su
mayor o menor capacidad de expresar en grande (ser la expresión de) la o
las comunidades que la habitan es lo que hace de un espacio, un espacio
vivido. Así, esta observación de Paul Valery en su obra Eupalinos:

Puesto que tú eres tan sen si ble a los efectos de la arquitectura, no has
observado, al pasearte en esta ciudad, que en tre todos los edificios que la
habitan, hay unos que son mudos, y otros que hablan; y algunos otros
finalmente….cantan… Aquí, dicen-ellos, se reúnen los mercaderes. Aquí los
jueces deliberan. Aquí gimen los cautivos. Aquí los afi cio na dos se
desvenan…  (Oeuvres, Pléiade, T. II, p. 93). 

Más allá de su aspecto poco convenido, basta con actualizar y
extrapolar los ejemplos  que ya se han dado, y acentuar las palabras de la
ciudad, los can tos de la piedra que indican lo que son los lugares
emocionalmente vividos. Para hacer referencia a una bella expresión, se
vuelven “lugares-conocidos”. Lugares que son investidos, lugares que de
alguna manera más o menos anunciada están marcados, lugares en donde
uno bosqueja su presencia. Así, encontramos los graf fiti o los
“coloreados” urbanos que de una manera trágica y efímera delimitan el
territorio de una tribu, o indican su pasaje fugitivo (Baudrillard, 1976;
Deville, 1986). En el marco de estas nuevas junglas que son las
megalópolis posmodernas, se trata en este caso de trazos y huellas que el
explorador de la socialidad puede seguir en toda certidumbre, hablamos

Convergencia, núm. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

48



de indicios seguros de un orden simbólico (cristalización de un
espacio-tiempo) constituido o en gestación. 

Para regresar a la metáfora de la puerta, del claustro, se puede decir que
un grupo se constituye a partir de un lugar. Éste puede ser errante, y a este
respecto la imagen de la tribu no deja de ser esclarecedora. Se puede
agregar que nuestras ciudades contemporáneas pueden ser una
yuxtaposición de estos lugares tribales. En la rama psicogeográfica,
durante los años sesenta, los situacionistas habían acentuado claramente
semejante yuxtaposición. Las “situaciones” generadas en el in te rior de un
pequeño grupo dado, o en tre este grupo y otros individuos
encontrándose ahí, eran determinantes para el pasaje rápido de un lugar a
otro. Era el ambiente de tal o cual lugar, su textura, el hecho de que fueran
“mudos” o que “hablasen” lo que aseguraba la calidad de la “situación
intersubjetiva”. Esta rama, heredada del surrealismo, ponía el acento en la
reversibilidad que existía en tre el conjunto humano y el conjunto de
piedra. Semejantes prácticas lúdicas son ciertamente paroxísticas, ellas
eran en otros lados consideradas como prácticas de laboratorio, pero al
mismo tiempo, al insistir en la dimensión estética de la vida, en el hecho de 
vivir el arte de lo cotidiano, estas prácticas eran premonitorias de la
errancia a través de una sucesión de lugares característicos de la socialidad
contemporánea. Encontramos aquí una paradoja que debemos
considerar frontalmente: la de un enraizamiento dinámico. Uno
pertenece completamente a un lugar dado, pero jamás de una manera definitiva. 

Heidegger propone una noción que puede esclarecer nuestra
propuesta. Se trata del término de Er-örterung, que puede ser traducido por
“situación” o por “asignación a un sitio”. “Lo que nosotros llamamos un
sitio es lo que parece en sí lo esencial de la cosa” (Heidegger 1962: 145).
Sin entrar en una exégesis del texto, y sin ponerse atónitos por su
expresión gótica, se puede reconocer en el “paraje” la cristalización
espacio-tiempo a la que hago aquí referencia, o todavía la reversibilidad
en tre un lugar y aquellos que lo ocupan. Ya sea a través de los grandes
“lugares emblemáticos” emblemáticos, o los pequeños “lugares
emblemáticos” cotidianos, pasmos, de manera intencional o no, una serie
de parajes, una serie de situaciones que dibujan una geografía imaginaria,
que me permiten acomodarme (en el sentido óptico) con el medio
ambiente físico que me es dado, y que al mismo tiempo yo construyo de
manera simbólica. Es este incesante trav el ling (carruaje) a través de los
múltiples espacios lo que constituye, sin duda, la característica de la ciudad 
contemporánea. Un trav el ling semejante no deja menos de descansar en un

Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemáticos

49



punto de unificación, que se lleva a cabo siempre en relación con los
demás. Siempre en el pri mum relationis. El paraje es vivido con los demás.
Esto mismo le confiere su carga religiosa, y lo que hace de ello un espacio
sagrado.

Hace falta, a este respecto, recordar que tradicionalmente cada
territorio, cada país tenía su “dios lo cal”. Es el numen loci. Se ha podido
incluso mostrar la preñez, en un territorio dado, del “dios lo cal” que al ser
tan fuerte los extranjeros llegaban a instalarse terminando por adoptarlo.
Vemos así, de una manera paroxística, que la divinidad del lugar sirve de
cimiento so ci etal. El dios ocupa el terreno an tes que el hom bre, él “le
informa”, por lo tanto, sobre la manera en la cual debe comportarse aquí y
ahora, cómo vivir y pensar. Encontramos semejante perspectiva, aunque
un poco profana, en la idea del ge nius loci. El genio del lugar inspirador del
artista, del poeta, o del hom bre común y corriente. Lo cierto es que sin
entrar en el problema de la anterioridad —sobre quién es primero: si el
dios lo cal o los hom bres—, podemos estar de acuerdo en la fuerza
“espiritual” unida a algún lugar. Los bar rios importantes de una ciudad
(sean históricos, bohemios, tradicionales, a la moda) son a la vez un lugar y 
un espíritu. Y se podría a porfía enumerar una multitud de nombres con
encantos evocadores: Bar rio La tino en París, Shinjuku en Tokio,
Copacabana en Río de Ja neiro, Manhattan en Nueva York, Kreusberg en
Berlín, Trastevere en Roma, etcétera. La lista de los “lugares
emblemáticos” es larga, en los cuales podría uno adentrarse de manera
fantasmática o física. Y en eco encontramos algo de parecido en todos
esos pequeños “lugares emblemáticos” que vienen a encontrar un nicho
en el seno de las grandes megalópolis, como tanto refugios matriciales
donde uno puede vivir, deambular, pasar el tiempo con los demás. Cada
uno de estos pequeños lugares-emblemáticos puede ser substantivado,
cada uno se vuelve un “lugar de renombre” conocido por un mayor o
menor número de iniciados.

Esta es la lección del genio del lugar: acentuar el ethos unido a un
espacio. A través de los pequeños rituales de la existencia cotidiana, como
en lo que concierne a los grandes eventos que puntean la vida pública, uno 
es de un mundo que se comparte con los otros. Mundo emocional,
mundo afectivo que da todo su sentido y toda su fuerza a la expresión: ética 
de la estética.

Hay una relación-unión irreprimible en tre el placer estético (la
emoción común) y la armonía física y so cial. La arquitectura pública: los

Convergencia, núm. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

50



monumentos que “hablan” o que “cantan”, la arquitectura privada: “el
hom bre vive en poeta”, crea fe. Hay épocas donde esta conjunción es más
evidente, más afirmada, y eso pro duce las obras arquitecturales o estos
conjuntos urbanos más armoniosos que han sobrevivido a las
devastaciones del tiempo y de los fu ro res de los hom bres. Hay otras
épocas donde esta conjunción es más discreta, incluso secreta, lo cual
ofrece los trazos efímeros (graf fiti, coloreados), las producciones sin
originalidad, la reapropiación, la recuperación de las obras existentes.
Basta con observar este modelo del género que es Roma, para darse
cuenta de que la superposición de los estilos, el hecho de “ocupar los
lugares abandonados” presenta un interés de importancia. No es de mi
competencia analizar este balanceo y las obras respectivas que gen era,
conviene, por el contrario, hacer la observación que en cada uno de estos
ejemplos, la inscripción es una verdadera memoria colectiva. Ya lo he
dicho: el espacio es tiempo que se cristaliza; se podría completar esto al
hacer la observación de que esta cristalización es causa y efecto de una
comunidad par tic u lar. Esto mismo es lo que había visto pertinentemente
Maurice Halbwachs, quien fue sin duda el más “simbolista” de los
durkheimianos. Así lleva a cabo una observación sobre los grupos que
“dibujan en cierta medida su forma sobre el piso y encuentran sus
recuerdos colectivos en el marco espacial definido de esta manera. En
otros términos, hay tantas maneras de representar el espacio como grupos 
existiendo” (Halbwachs, 1950: 166; Namer, 1987). He ahí en algunas
palabras, bien definidas, la interacción espacio so cial/espacio físico y la
producción del o de los “nosotros” que le es correlativa. Tengamos en
mente que la “forma” encierra, limita, ella es en cierta medida la concha, la
envoltura protectora al cobijo en el que va a reconfortarse la socialidad; y
se puede señalar que en la indiferencia de las megalópolis
contemporáneas se asiste a la multiplicación de estas “puertas”, señalando 
los territorios de las tribus posmodernas. Son lugares donde es posible
reconocerse a sí mismo al tiempo que uno se identifica con los demás,
lugares en donde, sin preocuparse del con trol del fu turo, uno acomoda su
presente, finalmente lugares donde se elabora esta forma de libertad
intersticial en contacto directo con lo que es cercano y concreto. Todas
estas cosas que hacen del espacio vivido, ya no el refugio de un
individualismo friolero e inmóvil, sino bien la base a partir de la cual se
pondrán en operación estas excursiones, estas “salidas” que de extremo a
extremo van a constituir la orbe de la nueva socialidad.

Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemáticos

51



En efecto, si la modernidad puede caracterizarse por la asignación a
una residencia; es decir, si uno pertenece a una profesión, un sexo, una
ideología, una clase, en suma, uno tiene una identidad y una dirección,
todas estas cosas que determinan un so cial racional, mecánico, finalizado,
es sorprendente también constatar que la socialidad es mucho más confusa, 
heterogénea, móvil. La indiferencia sex ual, el sincretismo ideológico y la
movilidad profesional delimitan un nuevo espíritu del tiempo. En función 
de esto hay que considerar el espacio giróvago de las tribus posmodernas.
Se puede retomar aquí la metáfora, ya evocada, del “puente y la puerta”
(Simmel). Si en un primer tiempo, la “puerta” predomina, es decir, si es
ésta la que es privilegiada (la agregación fusional gracias y en el seno de un
espacio) —ya sea un gran lugar de mucha referencia, sea un pequeño lugar 
de altura vivido—, cierto es también que en un segundo tiempo se asiste a
la explosión de este modelo. El “puente” se generaliza. Al respecto, la
megalópolis se vuelve un inmenso y perpetuo lugar de altura. En función
de los gustos, de los deseos, de las necesidades, sin olvidar las necesidades
del trabajo, de los tiempos libres y del consumo, se podrá encontrar, en
todo momento, un “espacio de celebración”. Las novelas y las tiras
cómicas de ciencia ficción hacen aparecer tal planeta o tal ciudad rodeada
de un aura luminosa, con el fin de acentuar su potencia o su
excepcionalidad; pues bien, para llevar esta imagen, se puede decir que
sucede lo mismo con la ciudad posmoderna. Ella ya no obedece a un
ritmo nocturno-diurno con las funciones bien delimitadas, pero está por,
el contrario, en perpetua ebullición; de ahí el aura que le rodea y en la cual
uno se baña constantemente. Esto tiene que ver en lo par tic u lar, con el
hecho de que si las tribus se reconfortaron con la cerradura: búsqueda del
claustro, gusto por el secreto, uniformidad indumentaria y modo de vida,
las per so nas (per sona) que las constituyen; en cuanto a ellas, circulan de un
grupo a otro con el fin de ejercer la pluralidad de sus máscaras. De ahí la
agitación multiforme que mueve en profundidad semejante vida ur bana.
Las redes nacen, mueren, se entrecruzan, las relaciones se imbuyen, se
difuminan y desaparecen; en suma, un ambiente estético tiende a
predominar, que se concentra aquí o allá en función de la versatilidad de
las masas.

Ciertamente son las grandes megalópolis contemporáneas las que
expresan de la mejor manera, para lo mejor y lo peor, esta aura y esta
agitación constantes. Pero los valores de los que ellas son portadoras no
dejan de contaminar el conjunto del planeta, a través de televisiones
interpuestas. De esta manera, la megalópolis como una sucesión de

Convergencia, núm. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

52



espacios de unión, es decir, como “lugar de altura” global y permanente, se
vuelve el polo de referencia, y para el observador so cial, un laboratorio del
transcurso de la estructuración so cial. Son algunas cuantas las que tienen
el papel que tuvieron París, Londres, Berlín du rante la modernidad.
Podría ser Nueva York, San Paulo, México, Tokio. Esta última, en
particular sabe aliar la función estética de la que hablo —cristalizar las
emociones comunes— y la fascinación exacerbada mediante la tecnología 
de punta. Un desvío en este laberinto muestra bien la sinergia en tre los
grupos, la masa y el medio ambiente sirviéndoles de contenedor.
Numerosas son las situaciones, las experiencias, los bullicios que no dejan
de sorprender el sentido de la regularidad muy apreciado por los espíritus
cartesianos, esto no deja de hacernos considerar que una ciudad
semejante es en cierta manera el ideal tipo de la agregación-estructuración
ur bana y so cial de la posmodernidad que está naciendo.

Es inútil regresar a la multipolaridad específica de la megalópolis de
Tokio, como Shinguku, Ginza, Asakusa, que son como una de tantas
puntuaciones constituyendo los puntos fuertes de una nebulosa ur bana.
Cada uno de estos nombres nos remite a una significación precisa, es
correlativa de tal tipo de especificidad o de maneras de vivir, y no deja de
despertar específicos recuerdos apegados al ordenamiento
arquitectónico. En suma, todo al estar en estallido, la nebulosa de la que se
habla está moldeada de memorias espaciales particulares. 

Una de ellas es particularmente de tect able, es la efervescencia, noción
poco explotada por Durkheim quien mostró su aspecto esencial y
fundador de toda estructuración so cial (Durkheim, 1991; Debord, 1988).
Yo agregaría que cualquiera que fuese su manifestación —deambulante,
comercial e incluso productiva—, siempre hay algo de lúdico en la
efervescencia cotidiana. Lúdico difuso en los tres ejemplos que acabo de
citar, lúdico concentrado por los reagrupamientos específicos que
podrían ser el deporte, la música y otras diversiones.

Aplicando a este respecto un esquema que fue propuesto por Guy
Debord para el espectáculo (difuso, concentrado, integrado), yo diría que
la megalópolis, y en lo que a mí me concierne, Tokio presenta todas las
características de un “ludismo integrado”, como la agitación, la
efervescencia, la profusión de las imágenes, de ruidos, de actividades
secretando en cierta medida un “aura” lúdica, un ambiente excitando la
sensibilidad. La exacerbación de los fenómenos, de la brillantez de las

Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemáticos

53



cosas, de la superficialidad que pro duce una especie de escalofrío estético
colectivo al cual es muy fácil escapar.

Este escalofrío a la vez colectivo y particularizado, que hace de la
ciudad un “lugar de altura”, global y complejo, receptáculo de una
infinidad de impulsiones, de una multiplicidad de motivaciones, sirve de
crisol alquímico y las transforma en una atmósfera específica que, a su vez, 
gen era otras. Hay ahí un movimiento sin fin del que es delicado
pronosticar el desenlace. Por mi parte, yo vería en esta teatralidad la
expresión de lo que he llamado la duplicidad (La Conquête du présent, 1979),
una forma de astucia antropológica que se adorna de máscaras brillantes
para resistir a los múltiples embates de los diversos poderes. Se trata aquí
de una práctica cu ri osa, tradicional, que encontraría en la posmodernidad
una nueva juventud. Philippe Pons hace, con justeza, el lazo en tre lo
lúdico del antiguo Edo y aquel que recorre el Tokio contemporáneo, ve
ahí “la huída de las presiones sociales (la del poder shogunal y después, en
la actualidad, la del productivismo triunfante)” (Pons, 1988: 21). Esto
tiene que ver con una de las perspectivas teóricas más fecundas. El hecho
de que el espíritu del placer sea mercantilizado, que sea recuperado por los 
múltiples trucos-engañifas que nosotros conocemos, etcétera., todo ello
puede, ciertamente, conducirnos a una función de compensación
reconfortando la sociedad establecida y su alienación; ello puede ser la
expresión de un querer-vivir irreprimible permeando el cuerpo so cial, y
que no se logra jamás apaciguar. Es esta segunda perspectiva lo que
constituye mi hipótesis de trabajo desde hace muchos años. Al respecto,
esto me permite tomar en cuenta la importancia de la carga emotiva ligada
a lo que yo llamo el estar-juntos inutilitario, como deambular en una gran
tienda, asistir a un partido de fútbol o de sumo, bobear sin objetivo
preciso en las calles comerciales (incluso si existe una “legitimación” de
alguna compra), beber y conversar en grupo a la salida del trabajo. Todo
ello tiene una función de “relianza” innegable. Existe ahí una
multiplicidad de pasarelas re ales o fantasmáticas en tre la gente
constituyendo esta comunidad protoplásmica que, en un movimiento de
sístole-diástole, se junta y se desagrega en una serie de espacios donde se
celebra tal o cual pequeño dios específico. Éste podrá ser un producto
anodino o destacado, éste podrá ser una situación excepcional, una vitrina 
esplendorosa, un grupo de músicos, un altercado, un cómico público,
poco importa, la pequeña deidad en cuestión crea un espacio de
religiosidad. El contenido no tiene importancia, es en tanto
continente-contenedor que todo esto se vuelve interesante.

Convergencia, núm. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

54



La ciudad es sen si ble, es esencialmente relacional. Sus lugares de
encuentro, sus olores, sus ruidos son constitutivos de esta teatralidad
cotidiana que hace de esto, en el sentido fuerte del término, un objeto
animado, una materialidad dotada de vida. El hecho de que la materialidad 
de las cosas sea un signo permanente, ya se ha subrayado a menudo. Sobre
lo que hay que insistir, es que esta “cultura de la calle” es el resultado de un
cortocircuito en tre el objetivo y lo subjetivo. Cuando uno se encuentra al
pie de la estatua del perro Hachiko en el bar rio de Shibuya en Tokio, más o 
menos de manera consciente, se percibe el símbolo de la fidelidad que
preside el encuentro amor oso. La fuente de San Michel en París evocará
más bien la comunión en la revuelta. La “Cuadra No. 9” en Ipanema en
Río hará, en cuanto a ella, referencia a la hedonista socialidad de la playa, y
el hecho de darse ahí una cita será un “signo” en este sentido (Sansot,
1988: 21; Pons, 1988: 207 y 341). En cada uno de estos casos, lo que está
en juego es un imaginario urbano que, en cierta medida, supera los
diversos actores sociales, sirviéndole de baño matricial. Este espacio
urbano estará diseminado en una multiplicidad de pequeños lugares de
referencia, de estos pequeños “lugares emblemáticos” con uso tribal. A
veces uno de ellos se convierte emblemático y reúne más que una
constelación ur bana, volviéndose una estrella de primer orden. Empero
es el conjunto lo que tiene sentido, es el conjunto lo que delimita el
imaginario so cial, es el conjunto lo que hace de la ciudad el “lugar de
altura” que se ve privilegiada de la estética integrada.

 Simmel habla a este respecto de “civilización extrapersonal”. Él
muestra, para la ciudad moderna, de qué manera los monumentos, los
establecimiento de enseñanza, la técnica adquirida y controlada o las
instituciones “visibles” del Estado son la “marca concreta” del espíritu
hecho im per sonal. Un desarrollo semejante se ha acelerado en lo
concerniente con la ciudad posmoderna, y lo que yo llamo la
“desindividualización” se ha acrecentado notablemente. Pero se puede
decir al mismo tiempo que el aspecto envolvente correlativo al
debilitamiento del individuo en el conjunto no deja de reconfortar el
espíritu del cuerpo, le vuelve a dar sentido al espíritu comunitario. Se
puede agregar que la teatralidad ur bana, a través de las diversas
manifestaciones, o aún más el imaginario so cial, gracias a sus diversas
puntuaciones, es aquello mismo que asegura la continuidad so cial. Una
sociedad solo puede perdurar si ella tiene un fuerte sentimiento de sí
misma. Hay momentos donde este sentimiento se elabora al hacer la
Historia, al mirar el fu turo, en suma, al hacer proyectos. Existen otros

Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemáticos

55



momentos donde es el espacio quien asegura este rol. El espacio vivido en
común, el espacio donde circulan las emociones, los afectos y los
símbolos, el espacio en donde se in scribe la memoria colectiva, el espacio,
finalmente que permite la identificación (Simmel, 1983: 149). ¡De esta
manera, participando con los demás a la totalidad an dante, yo me vuelvo
una cosa en tre las demás, un objeto subjetivo, es decir, que volens nolens, yo
coexisto en un conjunto donde todo conforma cuerpo: yo coexisto por
supuesto con los demás que me constituyen por lo que soy, pero yo
coexisto también con esta multiplicidad de objetos sin los cuales la
existencia contemporánea ya no sería concebible. Todo ello no deja de
inducir una forma de solidaridad específica: ya no es el desarrollo
histórico en donde se moldea el ethos posmoderno, sino en la natura
reapropiada, en el espacio compartido, en la participación colectiva en el
mundo de los objetos. Una suerte de materialismo místico, si es que hay!

Bibliografía

Baudrillard, Jean (1976), “Cool Killer”, en L’Échange symbolique, París.
Gallimard

Berque, Augustin (1986), Le sauvage et l’artifice, París: Gallimard.

Debord, Guy (1988), Commentaires sur la société du spec ta cle, París: Gallimard.

Deville, M. (1986), “Imaginaires: pochoirs, tribus, utopies”, en Sociétés,
núm. 10, París.

Durand, Gilbert (1983), “Le génie du lieu”, en Eranos Jahrbuch, vol. 51,
Frank furt: Insel.

Durkheim, Emile (1991), Les Formes élémentaires de la vie religieuse, París: Le
livre de Poche.

Halbwachs, Maurice (1950), La mémoire col lec tive, París, PUF,.

Heidegger, Mar tin (1962), en Le Prin cipe de rai son, París : Gallimard.

Hervieu, Danièle (1986), Vers un nou veau christianisme, París, Cerf.

Jacques, Fran cis (1982), Différence et subjectivité, París, Aubier

Kaufmann, Jean (1988), Le Repli domestique, París, Méridiens Klincksieck.

Maffesoli, Michel (1976), Logique de la dom i na tion, PUF, París.

Convergencia, núm. 44, mayo-agosto 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

56



Maffesoli, Michel (1999), La conquête du présent, París: Desclée De
Brouwer.

Michel, Marc (1982), La théologie aux prises avec la cul ture, París.

Namer, Gérard (1987), Mémoire et société, París: Meridiens-Klincksieck.

Pons, Philippe (1988), D’Edo à Tokio, Gallimard.

Sansot, Pi erre (1988), Poétique de la ville, París: Méridiens-Klincksieck.

Simmel, Georg (1983a), Les Grandes villes et la vie de l’esprit, París: Les
Ca hiers de l´Herne.

Simmel, Georg (1983b), Pont et Porte, en ca hiers de l’Herne, París. 

 Michel Maffesoli. Doc tor en Ciencias Humanas y en Sociología.
Profesor de sociología en la Universidad de París V, René Des cartes. Di -
rec tor de las revistas Sociétés y Ca hiers de l’Imaginaire. Di rec tor del Cen tre
d’études sur l’Actuel et le Quotidien (CEAQ) de la Sorbonne.
Vice-presidente del Instituto Internacional de Sociología (IIS). Sus líneas
de investigación son: la sociedad posmoderna, violencia so cial y
socioantropología. Sus publicaciones más recientes son: En tre o bem e o mal. 
Compêndio de subversão moderna (2004) ; Le rythme de vie - Vari a tion sur
l’imaginaire post-moderne (2004) ; Le réenchantement du monde - Mo rales, éthiques,
déontologies (2007).

Envío a dictamen: 18 de mayo de 2007.

Aprobación: 06 de junio de 2007.

Michel Maffesoli. La potencia de los lugares emblemáticos

57


