Césaire y la formacion
de pensamientos decoloniales

Olver B. Quijano Valencia

Universidad del Canca, Colombia | oquijano@unicauca.edu.co

Césaire, Aimé (2000), Discurso sobre el colonialismo, Ediciones Akal,
221 pp. ISBN: 84-460-2167-6

ISSN 1405-1435, UAEM, México, ntim. 43, enero-abril 2007, pp. 255-262



Convergencia, nim. 43, enero-abril 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

La publicacion de la traduccion del Discurso del colonialisno de Aimé Césaire
importa no solo para el publico preconizador de procesos de
descolonizacion y del giro decolonial, sino también para quienes registran
aperturas en el contexto de las ciencias sociales de cara al necesatio
dialogo intermulticultural y al posicionamiento de saberes y practicas que
desbordan el canon euro-usacéntrico.

El libro es concebido alrededor de cuatro trabajos del pensador
caribeno Aimé Césaire, a saber: Discurso sobre el colonialismo (1950), Cultura y
colonizacion (1956), Carta a Manrice Trorez (1956) y Discurso sobre la negritud.
Negritud y culturas afroamericanas (1987), textos que evidencian las
preocupaciones centrales de este poeta y critico antirracista y su legado a
los procesos de liberacién nacional y descolonizacion, asi como su
incidencia en la construccion de las ciencias decoloniales y, por ende, en el
enriquecimiento de los juicios a las ciencias con sustrato eurocéntrico. El
resto del libro lo conforma una introduccién de la autorfa de Immanuel
Wallerstein y un apéndice tejido por analisis en su orden de Samir Amin,
Ramoén Grosfoguel, Nelson Maldonado-Torres y Walter Mignolo,
quienes realizan un acercamiento a los planteos de Césaire, exaltando la
actualidad y las contribuciones de su pensamiento a la redefinicion del
sistema-mundo, la crisis del eurocentrismo y la geo/corpo-politica del
conocimiento.

El Discurso del colonialismo reflejala reconfiguracion del mundo después
de la Segunda Guerra Mundial, en la cual se inscriben sugerentes
dinamicas por la liberacién (caso Africa y Asia) y por la descolonizacion
del mundo no occidental excluido, subsumido y ontologizado por los
principios, asunciones y practicas de la modernidad/colonialidad. En tal
sentido, el trabajo de Césaire ofrece una ruta interpretativa del
colonialismo, el comunismo y la negritud, temas centrales en su agenda
politica e intelectual, y en la reivindicacion de la intelectualidad del mundo
no europeo, en especial de la didspora africana.

Su lectura va en contravia de aquellas que persisten en mostrar
exclusivamente los efectos de la colonizacion sobre los colonizados, pues
aparte de hacer explicitas la exacerbacién de tales practicas y el
vaciamiento cultural, Césaire insiste en mostrar como la colonizacion
incide en la descivilizacién del colonizador, es decir, en su
embrutecimiento; pues trabaja para

despertar sus reconditos instintos en pos de la codicia, la violencia, el odio
racial, el relativismo moral; y habria que mostrar después que cada vez que en

256



Olver B. Quijano Valencia. Césaire y la formacion
de pensamientos decoloniales

Vietnam se corta una cabeza y se revienta un ojo, y en Francia se acepta, que
cada vez que se viola una nifia, y en Francia se acepta, que cada vez que se
tortura a un malgache, y en Francia se acepta, habrfa que mostrar [...] que
cuando esto sucede se esta verificando una experiencia de la civilizacion |...]
se esta produciendo una regresion universal, se estd instalando una gangrena
[...] lo que encontramos es el veneno instilado en las venas de Europa y el
progreso lento pero seguro del ensalvajamiento del continente (p. 15).

En estos términos, por ejemplo, el nazismo representa una
continuaciéon de la expansién moderna/colonial europea y no una
deformacién histérica de Occidente; pues como bien lo muestra
Grosfoguel, “no hay nada original en el nazismo que no fuera antes
implementado por el colonialismo contra pueblos no europeos” (p. 148).
Asi que el conjunto de practicas racistas y genocidas europeas contra el
mundo “incivilizado”, “barbaro”, “inferior” y colonizado termina
afectando el espiritu y la mentalidad del colonizador, lo que suscita la
aplicacion de éstas al interior de Europa, muestra de como el nazismo no
es otra cosa que el colonialismo doméstico.

Estas apreciaciones sefialan los efectos del proyecto
moderno/colonial para Europa, asi como los limites del denominado
humanismo o de manera mas precisa del pseudohumanismo racista
europeo, el mismo de donde se desprenden las promesas de “igualdad,
fraternidad y libertad” y las profusas declaraciones de derechos, siempre
teniendo como referente al hombre europeo blanco y heterosexual, en
una clara manifestaciéon de racismo imperial y global. Al lado de estas
consideraciones impensables para gran parte de la intelectualidad en los
afios siguientes a la Segunda Guerra Mundial, Césaire devela la crisis de
Europa en tanto civilizacion y proyecto civilizatorio, la que a sus ojos “es
moral y espiritualmente indefendible”; pues “una civilizaciéon que se
muestra incapaz de resolver los problemas que suscita su funcionamiento
es una civilizacién decadente. Una civilizacion que escoge cerrar los 0jos
ante sus problemas mas cruciales es una civilizaciéon herida. Una
civilizacion que le hace trampa a sus principios es una civilizacion
moribunda” (p. 13). Estas afirmaciones aluden al problema del
proletariado y el problema colonial, la hipocresia, la mentira, la pedanteria
cristiana, el nazismo, los procesos de racializacién, el universalismo
abstracto del pensamiento occidental, la europeizacion del tercer mundo,
el eurocentrismo del comunismo, el pseudohumanismo racista y
colonialista y, en general, la dificultad de Europa y Occidente para
encarnar el respeto por la dignidad humana; lo que en palabras de Césaire

257



Convergencia, nim. 43, enero-abril 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

la hace “responsable frente a la comunidad humana de la mas alta tasa de
cadaveres de la historia” (p. 21).

Un tercer aspecto en el debate que Césaire plantea en sus textos hace
alusion a una critica al comunismo, concretamente al eurocentrismo del
movimiento comunista, la cuestion partidista (PCF) y la perspectiva del
internacionalismo preconizado por la Unién Soviética. En su carta a
Maurice Thorez (Secretario general del Petido Comunista Francés [PCF])
en la que renuncia al Partido Comunista Francés, Césaire relaciona los
motivos para su distanciamiento con el comunismo desde
consideraciones propias de diversos movimientos de liberacion nacional,
cuya fuerza se centra en una critica al reduccionismo de clase y su
consiguiente ceguera a la racializacion y las demas jerarquizaciones
socioculturales. Las constataciones que hace en el PCF se extienden al
grueso del comunismo internacional, aspectos que podrian resumirse en

su asimilacionismo inveterado; su chovinismo inconsciente; su conviccion

apenas primaria —que comparten con los burgueses europeos— de la
superioridad omnilateral de Occidente; su creencia en que la evolucion tal
como se ha desarrollado en Europa es la tnica posible; la unica deseable,
aquella por la cual el mundo entero debera pasar; para decitlo todo, su
creencia, raramente confesada pero real, en la Civilizacion con mayuscula, en
el Progreso con mayuscula (p. 81).

Para Césaire existe una ceguera del comunismo ante la complejidad y
singularidad de grupos humanos colonizados y racializados, los que en el
caso de los pueblos negros, por ejemplo, pueden descaracterlzarse y
marchitarse en organizaciones que no les son propias y que terminan por
generar otro tipo de homogenizacion, asimilaciéon e integracion. Esta
situacién en palabras del pensador caribefio que nos ocupa se refiere a que
“[...] la lucha de los pueblos de color contra el racismo, es mucho mas
compleja, es, a mi juicio, de una naturaleza muy distinta a la lucha del
obrero francés contra el capitalismo francés y de ningin modo podria ser
considerada como una parte, como un fragmento de esta lucha” (p. 79).
Esta advertencia muy poco observada en la dinamica del comunismo
internacional, representa un gran aporte de Césaire para el entendimiento
de la naturaleza y el espiritu del comunismo en tanto hijo de un
eurocentrismo autoritario y excluyente, que hasta hoy desconoce el
caracter historico-estructural del mundo, la presencia de una articulacion
de multiples jerarquias y la emergencia de la diferencia, y aun de la
diferencia en la diferencia.

258



Olver B. Quijano Valencia. Césaire y la formacion
de pensamientos decoloniales

En este plano y reivindicando la negritud como “manera de vivir la
historia dentro de la historia” y como “revuelta contra el reduccionismo
europeo” (p. 86-87), Césaire abre paso a exhortaciones descolonizadoras
apelando a la reconstruccion de los valores, la profundizacion del pasado
y el reenraizamiento en una historia, una geografia y una cultura; claro esta
sin caer en el provincialismo estrecho ni en el universalismo imperial, de
tal forma que su propuesta se instala en lo que Grosfoguel denomina un
“universal radical descolonizador anticapitalista diversal como proyecto
de liberacion” (p. 169). En palabras de Césaire, su concepcion de lo
universal “es la de un universal depositario de todo lo particular,
depositario de todos los particulares, profundizacion y coexistencia de
todos los particulares” (p. 84); en contraposicion con los disefios globales
imperiales excluyentes, racistas y euro-usacentrados.

Sin duda, las posturas de Césaire en favor de la descolonizacién se
extienden a las estructuras cientificas y epistemolégicas que han
acompafiado los procesos expansivos promotores de la pretendida
superioridad cognoscitiva y cientifica de Occidente. La ciencia resulta
entonces monotopica y monoldgica, a la vez que tiene un color propio del
racismo y del determinismo que le asiste. Sobre el particular, Césaire al
preguntarse por el papel de los pensadores e intelectuales tanto coloniales
como domésticos o complices de la colonizacién a quienes llama “perros
guardianes del colonialismo”, expresa:

Seran tus enemigos —con altura, lucidez y de manera consecuente—
flageladores y banqueros golosos, no sélo politicos lamecheques y
magistrados vendidos, sino igualmente, y por la misma razon, periodistas
acerbos, académicos cotudos y acaudalados de estupideces, etnégrafos
metafisicos y expertos en los fogones, tedlogos extravagantes y belgas,
intelectuales parlanchines y hediondos que se creen descendientes de
Nietzsche |...] y, de una manera general, todos aquellos que, desempefiando
su papel en la sérdida division del trabajo para la defensa de la sociedad
occidental y burguesa, intentan de distinta manera, y por diversién infame,
desagregar las fuerzas del progreso [...| secuaces todos del capitalismo,
representantes todos declarados o vergonzosos del colonialismo saqueador,
responsables todos, detestables todos, negreros todos, deudores todos de
ahora en delante de la agresividad revolucionaria (26-27).

Estas apreciaciones son alimentadas por numerosas premisas de varias
disciplinas, las cuales no sélo postulan el caracter eurocéntrico del
conocimiento y de las ciencias, sino igualmente su falsa pretension de
universalidad y la confirmacion de su parroquianismo, su racismo y su
autoritarismo epistémico.

259



Convergencia, nim. 43, enero-abril 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

Ante este panorama, Césaire se constituye en uno de los pensadores
que desde el mundo colonizado proporciona elementos para la
“formacion de genealogias de pensamientos decoloniales”, las que, segiin
Mignolo, “responden a memorias vaciadas o reprimidas por la hegemonia
del pensamiento eurocentrado desde el renacimiento” (p. 197). En otras
palabras, Césaire participa tempranamente en el denominado giro
epistémico decolonial, desde donde se promueven lecturas contrapuestas
alos universales abstractos modernos y contra la colonialidad del ser y del
saber, para registrar los evidentes cambios en la geografia de la razén, en
los sujetos epistémicos y en las perspectivas del pensamiento critico
contemporaneo, fenémenos que se movilizan en contravia de los disefios
globales/imperiales y como correccion y superacion de la mirada y la
practica eurocentrada.

Estos tépicos desarrollados en los textos de Césaire que integran el
libro Discurso del colonialismo, constituyen aportes de importancia en los
esfuerzos de muchos pensadores por reivindicar en el plano
politico-cultural, epistémico y existencial no sélo a intelectuales no
europeos, sino también a diversos modos de estar en el mundo,
légicamente en ruptura con la modernidad y como respuesta al
desencanto con el eurocentrismo. Todas estas apreciaciones son
acompafiadas por los comentarios de Immanuel Wallerstein, Samir Amin,
Ramoén Grosfoguel, Nelson Maldonado-Torres y Walter Mignolo,
quienes destacan las contribuciones de Aimé Césaire a los procesos de
descolonizacién politica, epistémica, ontologica y cultural de pueblos y
sujetos de todo el mundo no europeo; asunto que instala “la puerta de los
condenados de la tierra” como tercera fuerza o via historica (p. 176), para
la confrontacion e interpelacién de proyectos expansivos, hegemoénicos,
universales, totalizantes y sus “practicas de mala fe”.

Es desde estas practicas de lectura localizadas en la critica poscolonial
donde, sin duda, segiin Mignolo (p. 212), “la historia futura se tendra que
escribir a partir de los nudos histérico-estructurales y heterogéneos que
marcan la historia de la modernidad/colonialidad”, como aporte a la
descolonizaciéon existencial, cognoscitiva y de la mentalidad bajo “el
acceso a un universo —plurivers— conceptual posteurocéntrico y
poscontinental” (Maldonado, p. 192).

Asi, la exhortacion de Césaire por la superacion y la no reduplicacion
del mundo colonial (p. 25) ola construccion de una sociedad nueva, entra
en consonancia con la propuesta fanoniana de “cambiar de piel,

260



Olver B. Quijano Valencia. Césaire y la formacion
de pensamientos decoloniales

desarrollar un pensamiento nuevo y tratar de crear un hombre nuevo”;
planteos que alimentan los procesos y perspectivas en contra no
solamente de toda forma de racializacién, colonialismo y de
antisemitismo global, sino que igualmente favorece las multiples maneras
de estar y darle sentido al mundo, y las nuevas superficies y espacios de
luchay existencia. En esta percepcion se ubica la apelacion ala diferencia y
la consideracion de “nuestra época como la de la identidad reencontrada,
la de la diferencia reconocida” (p. 9), y por tanto de la no asimilacién bajo
algin supuesto modelo —blanco o europeo—, lo que suscita la
emergencia de la diversalidad, postulada segin Ramoén Grosfoguel (p.
169) por Edward Glissant como “un universal radical descolonizante
anti-capitalista diversal” o un universal concreto que construye un
universal descolonizador por medio del respeto y de la integracion sin
desapariciéon de las luchas ético-epistémicas particulares contra el
patriarcado, el capitalismo, el imperialismo y la modernidad eurocentrada
desde una diversalidad de proyectos ético-epistémicos. Todo un llamado
a construir un universal que sea pluriversal, un universal incluyente que
avanza en aspectos como la redistribucion, el reconocimiento —aun sin
conocimiento— y la descolonizacion.

En medio de estas consideraciones, es preciso reconocer el p/us que le
genera al libro los comentarios de Ramén Grosfoguel, Nelson
Maldonado-Torres y Walter Mignolo, cuyos analisis reconocen el valor
del pensamiento de Césaire en las actuales condiciones de colonialidad
global, globalidad opresiva y/o fascismo social, aspecto nutrido con
apreciaciones atemperadas a las dinamicas sobre diferencia colonial, el
ocaso de Occidente y el giro gnoseoldgico y epistémico que nos asiste, en
momentos donde se verifica cémo “mas alla de la razén occidental, hay un
mundo de colores”, como lo afirmara recientemente el pintor
colombiano Adolfo Alban. Lo contrario sucede con el texto de Amin,
cuya presencia en tal volumen resulta forzada, pues su andlisis con
excepcion de las apreciaciones sobre el euroccidentalismo y las luchas
antiimperialistas que suceden a la Segunda Guerra Mundial se centra en
topicos sin relaciones directas y estrechas con las enérgicas declaraciones
de Césaire sobre el colonialismo, la negritud y el comunismo.

Digamos finalmente que el Discurso del colonialismo representa un
sugerente manifiesto para el conjunto del sur global y del mundo atun
colonizado por posturas y practicas politicas, econdémicas,
epistemoldgicas y simbolicas. Empero, sorprende no sélo la claridad de
Césaire, sino el influjo que el eurocentrismo ejerce de alguna manera en él;

261



Convergencia, nim. 43, enero-abril 2007, ISSN 1405-1435, UAEM, México

pues algunos planteamientos no logran escapar a ciertos canones y
premisas, en especial los referidos a ciertas dicotomias por oposicion y la
apelacion a un universalismo, el que, si bien integra las multiples
particularidades, podria resultar contraproducente para un mundo que
parece no resistir un “otro” absoluto.

Olver B. Quijano Valencia. Candidato a doctor en Estudios
Culturales Latinoamericanos, Universidad Andina Simén Bolivar, sede
Ecuador; magister en Estudios sobre problemas politicos
latinoamericanos, especialista en Docencia sobre Problemas
latinoamericanos, Contador Publico y con estudios en Antropologfa.
Docente asociado Universidad del Cauca, Colombia. Lineas de
investigacion: Critica poscolonial, cultura y transformaciones
contemporaneas, y visiones y practicas de diferencia econémico-cultural.
Sus publicaciones mas recientes son: “Visiones y practicas de diferencia
economico-cultural en contextos poscoloniales”, en Discursos y prdcticas del
desarrollo globalocal, 2006; “Biopolitica, subjetividad y economia. Vida y
regulacion de la desregulacion”, en Bigpolitica y filosofias de vida, 2000;
“¢Recorre la civilizacion el mismo camino del sol? Critica poscolonial,
racismo e insurgencia epistémico-existencial”, en jRecorre la civilizacion el
mismo camino del sol? Pedagogia, subjetividad y cultura , 2000.

262



