
Reseña

Por una Filosofía Comprometida.
Hacer las Paces tras el 11-S y el 11-M

Título: Podemos Hacer las Paces. Reflexiones éticas tras el 11-S y el
11-M.

Autor: Vicent Martínez Guzmán.

Edición: Desclée de Brouwer, Bilbao.

Núm. de páginas: 164.

Año: 2005.

Introducción

D
e forma clara y bril lan te Vicent Martínez Guzmán reflexiona
sobre cómo los seres humanos tenemos capacidades y
competencias para hacer las paces unos con otros. No tenemos

excusa, ni a pesar de, ni aún menos desde el 11-S y el 11-M. Como se
argumenta a lo largo de esta obra, los seres humanos no tenemos
excusa, tenemos responsabilidad, pues sabemos que podemos actuar
de otras formas, que podemos hacer las paces.

El libro, estructurado en seis capítulos, tiene como hilo con duc tor
dos objetivos primordiales:

1.Mostrar que “los seres humanos, si queremos, podemos hacer las
paces, podemos organizar nuestra convivencia de manera pacífica”
(Martínez Guzmán, 2005:15).

2.De fender que las propuestas pacíficas de transformación de
conflictos no son propuestas utópicas, sino “que nosotros los
pacifistas somos los realistas” (Martínez Guzmán, 2005: 17).

En relación con el primer objetivo, en el texto queda explicitado que 
los seres humanos somos competentes para ambas cosas, tanto para
hacer las paces como para excluirnos o marginarnos. Depende de
nosotros, recae en nuestra responsabilidad, qué tipo de actitud y de
cultura decidamos cultivar, implementar, aprehender.

                                            ISSN 1405-1435, UAEM, México, mayo-agosto 2005, núm. 38,  pp. 377-384 377



El autor, como filósofo, utilizará, en su caso, instrumentos
filosóficos para demostrarnos que somos capaces de hacer las paces.
La Filosofía del Lenguaje junto con la Fenomenología constituyen las
bases filosóficas desde las que propone y construye una Filosofía para
hacer las paces (Martínez Guzmán, 2001). De ahí que el concepto de
performatividad y la idea de que los seres humanos somos capaces de
performar, es decir, de actuar de muchas maneras y que podemos
pedirnos cuentas por ello está en la base de esta propuesta.

Así pues, la Filosofía para la Paz que propone el autor consistirá en
“la reconstrucción normativa de nuestras competencias para hacer las
paces y la deconstrucción y desaprendizaje de todas las otras
competencias que también tenemos que nos llevan a todos los tipos de
violencia” (Martínez Guzmán, 2005: 16).

En torno al segundo objetivo, se parte de una filosofía
comprometida y de la convicción de que los trabajadores y
trabajadoras para la paz son los auténticos realistas, frente a aquellos
que les acusan de idealistas. Los que así mismos se llaman realistas lo
que hacen en realidad es encubrir la posibilidad de alternativas y los
valores que defienden. Es aceptar el mundo tal y como es: sin visión de
fu turo, de mejora, de cambio, son los auténticos conservadores del
sistema. 

“Los que se llaman a sí mismos realistas defendiendo la violencia
estructural que ahonda cada vez más la división en tre ricos y pobres y
usando las guerras para dominar los recursos económicos del mundo y
produciendo ter ror con tra el terrorismo global, son en realidad los
idealistas en el peor de los sentidos. Los llamados realistas que
promueven ese tipo de acciones son idealistas-ideólogos que encubren
con sus argumentos la posibilidad de alternativas” (Martínez Guzmán,
2005: 16).

Los trabajadores y trabajadoras por la paz son los realistas porque
reconocen todas las dimensiones de la realidad. Por un lado, admiten
que los seres humanos somos capaces de excluirnos, marginarnos y
dañarnos mutuamente. Pero también admiten que los seres humanos
somos capaces de cuidarnos mutuamente y afrontar por medios
pacíficos los conflictos humanos. Quedarnos sólo con la primera
afirmación no sería realista, pues estaríamos encubriendo una parte
esencial de la realidad. Más bien seríamos ideólogos encubridores de
alternativas re ales.

Convergencia, núm.  38, mayo-agosto 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Revista Ar gen tina de Sociología, edición es pe cial,  ISSN 1667-9261, Ar gen tina

378



Mirar la paz con filosofía

En el primer capítulo se realiza una revisión del sentido etimológico de
filosofía como amor al sa ber. La propuesta de Vicent Martínez es
transformar ese primer sentido “del amor al sa ber en gen eral, al amor
de los saberes para hacer las paces” (2005: 18).

En torno a esto, me gustaría aquí traer a colación la clasificación de
Fernando Savater sobre los distintos tipos de entendimiento (Savater,
2000: 18):

1) En primer lugar encontramos la información, que consiste en la
relación de datos y hechos sobre lo que sucede.

2) El conocimiento, resultado de la reflexión sobre la información
recibida, su clasificación y jerarquización con el fin de obtener unos
principios gen er a les, es decir, un conocimiento. El paso de la
información al conocimiento es la tarea que habitualmente
asignamos a las distintas ciencias.

3) La sabiduría es el último nivel y al que lamentablemente en pocas 
ocasiones dedicamos nuestros esfuerzos y tiempo. Consiste en la
vinculación del conocimiento anteriormente adquirido con las
opciones vitales, intentando descubrir cómo vivir mejor de acuerdo
con lo que sabemos. El paso del conocimiento a la sabiduría es una
de las tareas tradicionalmente asignadas a la filosofía.

La filosofía para hacer las paces será, pues, también una filosofía
comprometida con mejorar nuestras opciones vitales, en mejorar la
vida de los seres humanos y especialmente en disminuir los niveles del
sufrimiento humano. Según Vicent Martínez, “nuestro quehacer como
filósofos nos comprometerá públicamente con la transformación por
medios pacíficos de los sufrimientos humanos y de la naturaleza”
(2005: 28).

Otra dimensión interesante que rescata el autor de la noción de
filosofía para esa reflexión sobre la paz, será la capacidad de
admiración y asombro que subyace al mismo origen del filosofar. Se
trata de acercarnos a lo desconocido, a la diversidad, a la alteridad, no
con miedo sino con admiración. 

El miedo ante lo desconocido, y especialmente una mala gestión del
miedo como la que se pro duce a raíz del 11-S, está en la base de muchas
de las acciones de guerra y todo tipo de violencia que actualmente
estamos viviendo.

Irene Comins Mingol. Por una Filosofía Comprometida.
Hacer las Paces tras el 11-S y el 11-M

379



En cambio, desde la “experiencia originaria del filosofar como
admiración, podemos tomar conciencia de nuestra fragilidad y
abrirnos a la diferencia y a la diversidad que enriquezca la pluralidad de 
maneras de ser humanos con una filosofía para hacer las paces desde
una perspectiva intercultural” (Martínez Guzmán, 2005: 19).

Investigación y Estudios para la paz

En el segundo capítulo, una vez revisadas las principales
implicaciones de una visión filosófica sobre la paz en el primero, se
pasa a analizar desde esa perspectiva filosófica el cam po de estudio
conocido como Investigación y Estudios para la Paz. Tres son los
apartados primordiales que componen este capítulo.

En primer lugar se presenta una rigurosa exploración y examen del
fenómeno de la guerra. Cabe destacar que la investigación para la paz
empezó en un principio como investigación sobre ésta. Quizá debido al 
impacto de las dos guerras mundiales en las conciencias o tal vez a la
mayor visibilidad que el fenómeno de la guerra ha protagonizado
tradicionalmente frente al fenómeno de la paz. 

En este apartado el autor lleva a cabo un detallado análisis
etimológico del concepto y aborda distintas nociones de guerra al uso,
tales como “guerra civil” o “guerra justa”.

En segundo lugar se examinan las etapas por las que ha ido
evolucionando ese reciente cam po de estudio conocido como
Investigación y Estudios para la Paz o Peace Re search. Poniendo
especial énfasis en la evolución de su objeto de estudio, que si bien en
un principio era la guerra, poco a poco evolucionará hasta convertir a la 
paz en elemento sustantivo y con contenido propio. En esta evolución
hay una fecha clave: 1959, cuando se crea el Peace Re search In sti tute
de Oslo. Será Johan Galtung quien dará un giro importante a la forma
de entender la paz al distinguir en tre la paz negativa como alternativa a
la violencia directa y la paz positiva como alternativa a la violencia
estructural. La paz dejará de verse como mera ausencia de guerra, para
entenderse también como existencia de justicia y desarrollo.

En tercer lugar y basándose en los instrumentos conceptuales
anteriormente relatados se analiza el impacto del terrorismo global del
11 de septiembre de 2001 y del 11 de marzo de 2004. Cabe destacar de
este análisis la deconstrucción de la noción de seguridad que realiza el

Convergencia, núm.  38, mayo-agosto 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Revista Ar gen tina de Sociología, edición es pe cial,  ISSN 1667-9261, Ar gen tina

380



autor y su propuesta de promover instituciones de “confianza” que no
de “seguridad”.

El concepto “seguridad”, etimológicamente sine cura, sin
preocupación, debería abandonarse ¾según el autor¾ “no sólo por la
trampa lingüística que implica una despreocupación, sino porque, de
hecho, está suponiendo una disminución de las libertades y una
disminución en el cumplimiento de los derecho humanos” (Martínez
Guzmán, 2005: 56).

Educación filosófica para la paz desde las experiencias cotidianas

En este capítulo, Vicent Martínez aborda la reconstrucción de lo que
nos hacemos unos seres humanos a otros desde nuestras experiencias
cotidianas. Y esto lo efectúa desde dos dimensiones: primero desde
una propuesta de giro epistemológico para lo que entendemos como
ciencia en el marco de la Investigación para la Paz, y segundo, desde
una propuesta de educación para hacer las paces que toma como base la 
reconstrucción de nuestras experiencias diarias.

Uno de los principales problemas a los que se ha visto sujeta la
Investigación para la Paz ha sido su falta de reconocimiento como
“ciencia”. Debemos tener en cuenta que por ciencia se entendía hasta
ahora, y de forma mayoritaria, la manera moderna oc ci den tal, basada
en la matematización y experimentación propia de las ciencias
naturales. Sólo recientemente este modelo tradicional de ciencia está
siendo cuestionado, especialmente por su carácter dominante y
aniquilador de otros saberes bajo un supuesto velo de neutralidad y
objetividad. 

En este contexto aparece la propuesta de Vicent Martínez de un giro
epistemológico en la forma de entender la ciencia, y sobre todo la
Investigación para la Paz, desde una pluralidad de saberes, un
conocimiento intersubjetivo y explícitamente comprometido con
valores. Por lo tanto, no es cosa de expertos únicamente, sino de todos y 
todas reconstruir, a partir de las diferentes y plurales experiencias
cotidianas, múltiples posibilidades, maneras y colores de hacer las
paces.

No sólo nuestra noción de ciencia sino la misma propuesta de
educación para la paz se puede nutrir de las experiencias habituales.
Desde esta perspectiva, la educación para la paz se contempla como la
reconstrucción de nuestras competencias re ales y cotidianas para

Irene Comins Mingol. Por una Filosofía Comprometida.
Hacer las Paces tras el 11-S y el 11-M

381



transformar los conflictos pacíficamente. Con este objetivo se
presentan distintas modalidades de ejercicios por aplicar en el aula,
ejercicios para descubrirnos como autores responsables de nuestras
acciones, ejercicios de cambio de perspectiva, de formas de
reconocimiento o ejercicios que nos ayudan a reconocer nuestra
insociable sociabilidad.

Desaprender las culturas de la violencia

En el cuarto capítulo se plantea un interesante fenómeno relacionado
con la propuesta de educación para la paz del apartado an te rior; se trata
de aprender a desaprender las culturas de la violencia.

Se parte de la asunción de que la educación para la paz es una
educación en la violencia, es decir, en un marco so cial impregnado de
violencia; sin em bargo, no debe ser una educación para la violencia.
Debe ser una educación para desaprender esa cultura de la violencia en
la que vivimos.

A lo largo del capítulo se revisan las distintas nociones de violencia
existentes. Para ello el autor se sirve del análisis de la Declaración de
Sevilla de la UNESCO, así como de  distintos ejercicios prácticos
ideados por él mismo con base en diferentes recursos. Resulta
interesante aquí el análisis del polémico de bate sobre si somos
violentos por naturaleza. Según Vicent Martínez, “las capacidades
humanas para hacer las paces son más naturales o si no se quiere usar
esta terminología, más básicas u originarias, que las capacidades para
ejercer la violencia. Precisamente las capacidades para ejercer las
diferentes formas de violencia rompen las diversas maneras que los
seres humanos tenemos de hacer las paces, porque las presuponen”
(2005: 90-91).

Podemos transformar los conflictos

Este capítulo se dedica íntegramente al examen de los estudios de los
conflictos. Básicamente se estructura en dos par tes. En primer lugar se
analiza el fenómeno de la inherencia del conflicto a las relaciones
humanas para pasar, en segundo lugar, a desvelar y profundizar en la
dimensión positiva y creativa que esconde una correcta regulación y
transformación de los conflictos.

Respecto a la inherencia del conflicto a las relaciones humanas,
hecho afirmado por los diferentes estudiosos de los conflictos, el autor

Convergencia, núm.  38, mayo-agosto 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Revista Ar gen tina de Sociología, edición es pe cial,  ISSN 1667-9261, Ar gen tina

382



la compara con la propuesta filosófica de corte kantiano de la
insociable sociabilidad humana, en la que conflicto y cooperación son
dos caras de la misma moneda.

También aparece en este capítulo una revisión de las distintas etapas 
de los estudios de los conflictos, en sus tres fases: resolución, gestión y
transformación. La última de estas etapas ya no parte solamente de la
aceptación de la inherencia del conflicto a las relaciones humanas, sino 
que, incluso, contempla el conflicto como algo positivo que puede
ayudar a crecer a las par tes. En este sentido, se exploran diferentes
posibilidades de transformación pacífica y creativa de los conflictos.

En el análisis de esta evolución de los estudios sobre conflictos se
analizan con detenimiento las propuestas de los principales
investigadores al respecto, tales como Ken neth Boulding, Rapoport,
Bur ton o Lederach. 

Transformación de conflictos y educación de los sentimientos

El capítulo sex to constituye una revisión desde la perspectiva de los
sentimientos de las diferentes propuestas que han ido apareciendo en el 
libro. En coherencia con la propuesta de giro epistemológico planteada 
en el capítulo tercero, se parte de la necesidad de superación de la
dicotomía en tre sentimientos y razones, para llegar a una racionalidad
sen ti men tal o a los sentimientos racionales. 

Así se presenta un estudio sobre la importancia de los sentimientos
para una transformación de los conflictos por medios pacíficos. La
importancia de una educación que potencie los sentimientos de
solidaridad originaria y básica de las relaciones humanas y que nos
haga concebir la violencia como ruptura de esa solidaridad
intersubjetiva.

“Ya sé que hablar de amor, a veces suena ridículo [...] Sin em bargo,
veremos que desde la alternativa de la noviolencia supone un gran
coraje y valentía para transformar los conflictos por medios pacíficos y
romper la espiral de la violencia y el círculo de la venganza” (Martínez
Guzmán, 2005: 141).

Irene Comins Mingol. Por una Filosofía Comprometida.
Hacer las Paces tras el 11-S y el 11-M

383



cominsi@fis.uji.es

Irene Comins Mingol. Universidad Jaume I, Departamento de
Filosofía, Sociología, Comunicación Au dio vi sual y Publicidad,
España.

Bibliografía

Martínez Guzmán, Vicent (2001), Filosofía para hacer las paces, Bar ce lona: Icaria.

Martínez Guzmán, Vicent (2005), Podemos Hacer las Paces. Reflexiones éticas tras el 11-S y el
11-M, Bilbao: Desclée de Brouwer.

Savater, Fernando (2000), Las Preguntas de la Vida, Bar ce lona: Ariel.

Convergencia, núm.  38, mayo-agosto 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Revista Ar gen tina de Sociología, edición es pe cial,  ISSN 1667-9261, Ar gen tina

384


