Resena

Por una Filosofia Comprometida.
Hacer las Paces tras el 11-Sy el 11-M

Titulo: Podemos Hacer las Paces. Reflexiones éticas tras el 11-S y el
11-M.

Autor: Vicent Martinez Guzman.

Edicion: Desclée de Brouwer, Bilbao.

Nam. de paginas: 164.

Aifio: 2005.

Introduccion

sobre como los seres humanos tenemos capacidades y

competencias para hacer las paces unos con otros. No tenemos
excusa, ni a pesar de, ni aun menos desde el 11-S y el 11-M. Como se
argumenta a lo largo de esta obra, los seres humanos no tenemos
excusa, tenemos responsabilidad, pues sabemos que podemos actuar
de otras formas, que podemos hacer las paces.

De forma clara y brillante Vicent Martinez Guzman reflexiona

El libro, estructurado en seis capitulos, tiene como hilo conductor
dos objetivos primordiales:

1.Mostrar que “los seres humanos, si queremos, podemos hacer las
paces, podemos organizar nuestra convivencia de manera pacifica”
(Martinez Guzman, 2005:15).

2.Defender que las propuestas pacificas de transformacion de
conflictos no son propuestas utopicas, sino “que nosotros los
pacifistas somos los realistas” (Martinez Guzman, 2005: 17).

Enrelacion con el primer objetivo, en el texto queda explicitado que
los seres humanos somos competentes para ambas cosas, tanto para
hacer las paces como para excluirnos o marginarnos. Depende de
nosotros, recae en nuestra responsabilidad, qué tipo de actitud y de
cultura decidamos cultivar, implementar, aprehender.

I
CONVETgENcia s\ 1405-1435, UAEM, México, mayo-agosto 2005, niim. 38, pp. 377-384 377



Convergencia, num. 38, mayo-agosto 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Revista Argentina de Sociologia, edicion especial, ISSN 1667-9261, Argentina

El autor, como filosofo, utilizara, en su caso, instrumentos
filosoficos para demostrarnos que somos capaces de hacer las paces.
La Filosofia del Lenguaje junto con la Fenomenologia constituyen las
bases filosoficas desde las que propone y construye una Filosofia para
hacer las paces (Martinez Guzman, 2001). De ahi que el concepto de
performatividad y la idea de que los seres humanos somos capaces de
performar, es decir, de actuar de muchas maneras y que podemos
pedirnos cuentas por ello esta en la base de esta propuesta.

Asi pues, la Filosofia para la Paz que propone el autor consistird en
“la reconstruccion normativa de nuestras competencias para hacer las
paces y la deconstruccion y desaprendizaje de todas las otras
competencias que también tenemos que nos llevan a todos los tipos de
violencia” (Martinez Guzman, 2005: 16).

En torno al segundo objetivo, se parte de una filosofia
comprometida y de la conviccion de que los trabajadores y
trabajadoras para la paz son los auténticos realistas, frente a aquellos
que les acusan de idealistas. Los que asi mismos se llaman realistas lo
que hacen en realidad es encubrir la posibilidad de alternativas y los
valores que defienden. Es aceptar el mundo tal y como es: sin vision de
futuro, de mejora, de cambio, son los auténticos conservadores del
sistema.

“Los que se llaman a si mismos realistas defendiendo la violencia
estructural que ahonda cada vez mas la division entre ricos y pobres y
usando las guerras para dominar los recursos econémicos del mundo y
produciendo terror contra el terrorismo global, son en realidad los
idealistas en el peor de los sentidos. Los llamados realistas que
promueven ese tipo de acciones son idealistas-idedlogos que encubren
con sus argumentos la posibilidad de alternativas” (Martinez Guzman,
2005: 16).

Los trabajadores y trabajadoras por la paz son los realistas porque
reconocen todas las dimensiones de la realidad. Por un lado, admiten
que los seres humanos somos capaces de excluirnos, marginarnos y
dafiarnos mutuamente. Pero también admiten que los seres humanos
somos capaces de cuidarnos mutuamente y afrontar por medios
pacificos los conflictos humanos. Quedarnos s6lo con la primera
afirmacion no seria realista, pues estariamos encubriendo una parte
esencial de la realidad. Méas bien seriamos ide6logos encubridores de
alternativas reales.

378



Irene Comins Mingol. Por una Filosofia Comprometida.
acer las Paces tras el 11-S y el 11-M

Mirar la paz con filosofia

En el primer capitulo se realiza una revision del sentido etimologico de
filosofia como amor al saber. La propuesta de Vicent Martinez es
transformar ese primer sentido “del amor al saber en general, al amor
de los saberes para hacer las paces” (2005: 18).

En torno a esto, me gustaria aqui traer a colacion la clasificacion de
Fernando Savater sobre los distintos tipos de entendimiento (Savater,
2000: 18):

1) En primer lugar encontramos la informacion, que consiste en la
relacion de datos y hechos sobre lo que sucede.

2) El conocimiento, resultado de la reflexion sobre la informacion
recibida, su clasificacidon y jerarquizacion con el fin de obtener unos
principios generales, es decir, un conocimiento. El paso de la
informacién al conocimiento es la tarea que habitualmente
asignamos a las distintas ciencias.

3) Lasabiduria es el Gltimo nivel y al que lamentablemente en pocas
ocasiones dedicamos nuestros esfuerzos y tiempo. Consiste en la
vinculacion del conocimiento anteriormente adquirido con las
opciones vitales, intentando descubrir como vivir mejor de acuerdo
con lo que sabemos. El paso del conocimiento a la sabiduria es una
de las tareas tradicionalmente asignadas a la filosofia.

La filosofia para hacer las paces sera, pues, también una filosofia
comprometida con mejorar nuestras opciones vitales, en mejorar la
vida de los seres humanos y especialmente en disminuir los niveles del
sufrimiento humano. Segun Vicent Martinez, “nuestro quehacer como
filésofos nos comprometera publicamente con la transformacioén por
medios pacificos de los sufrimientos humanos y de la naturaleza”
(2005: 28).

Otra dimension interesante que rescata el autor de la nocion de
filosofia para esa reflexion sobre la paz, serd la capacidad de
admiracion y asombro que subyace al mismo origen del filosofar. Se
trata de acercarnos a lo desconocido, a la diversidad, a la alteridad, no
con miedo sino con admiracion.

El miedo ante lo desconocido, y especialmente una mala gestion del
miedo como la que se produce araiz del 11-S, estd en la base de muchas
de las acciones de guerra y todo tipo de violencia que actualmente
estamos viviendo.

379



Convergencia, num. 38, mayo-agosto 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Revista Argentina de Sociologia, edicion especial, ISSN 1667-9261, Argentina

En cambio, desde la “experiencia originaria del filosofar como
admiracion, podemos tomar conciencia de nuestra fragilidad y
abrirnos a la diferencia y a la diversidad que enriquezca la pluralidad de
maneras de ser humanos con una filosofia para hacer las paces desde
una perspectiva intercultural” (Martinez Guzman, 2005: 19).

Investigacion y Estudios para la paz

En el segundo capitulo, una vez revisadas las principales
implicaciones de una vision filoséfica sobre la paz en el primero, se
pasa a analizar desde esa perspectiva filoséfica el campo de estudio
conocido como Investigacion y Estudios para la Paz. Tres son los
apartados primordiales que componen este capitulo.

En primer lugar se presenta una rigurosa exploracion y examen del
fenomeno de la guerra. Cabe destacar que la investigacion para la paz
empezd en un principio como investigacion sobre ésta. Quiza debido al
impacto de las dos guerras mundiales en las conciencias o tal vez a la
mayor visibilidad que el fenomeno de la guerra ha protagonizado
tradicionalmente frente al fendmeno de la paz.

En este apartado el autor lleva a cabo un detallado analisis
etimoldgico del concepto y aborda distintas nociones de guerra al uso,
tales como “guerra civil” o “guerra justa”.

En segundo lugar se examinan las etapas por las que ha ido
evolucionando ese reciente campo de estudio conocido como
Investigacion y Estudios para la Paz o Peace Research. Poniendo
especial énfasis en la evolucion de su objeto de estudio, que si bien en
un principio era la guerra, poco a poco evolucionard hasta convertir ala
paz en elemento sustantivo y con contenido propio. En esta evolucion
hay una fecha clave: 1959, cuando se crea el Peace Research Institute
de Oslo. Serd Johan Galtung quien daré un giro importante a la forma
de entender la paz al distinguir entre la paz negativa como alternativa a
la violencia directa y la paz positiva como alternativa a la violencia
estructural. La paz dejara de verse como mera ausencia de guerra, para
entenderse también como existencia de justicia y desarrollo.

En tercer lugar y basandose en los instrumentos conceptuales
anteriormente relatados se analiza el impacto del terrorismo global del
11 de septiembre de 2001 y del 11 de marzo de 2004. Cabe destacar de
este analisis la deconstruccion de la nocion de seguridad que realiza el

380



Irene Comins Mingol. Por una Filosofia Comprometida.
acer las Paces tras el 11-S y el 11-M

autor y su propuesta de promover instituciones de “confianza” que no
de “seguridad”.

El concepto “seguridad”, etimologicamente sine cura, sin
preocupacion, deberia abandonarse —segun el autor— “no s6lo por la
trampa lingiiistica que implica una despreocupacion, sino porque, de
hecho, estd suponiendo una disminucion de las libertades y una
disminucion en el cumplimiento de los derecho humanos” (Martinez
Guzman, 2005: 56).

Educacion filoséfica parala paz desde las experiencias cotidianas

En este capitulo, Vicent Martinez aborda la reconstruccion de lo que
nos hacemos unos seres humanos a otros desde nuestras experiencias
cotidianas. Y esto lo efectiia desde dos dimensiones: primero desde
una propuesta de giro epistemoldgico para lo que entendemos como
ciencia en el marco de la Investigacion para la Paz, y segundo, desde
una propuesta de educacion para hacer las paces que toma como base la
reconstruccion de nuestras experiencias diarias.

Uno de los principales problemas a los que se ha visto sujeta la
Investigacion para la Paz ha sido su falta de reconocimiento como
“ciencia”. Debemos tener en cuenta que por ciencia se entendia hasta
ahora, y de forma mayoritaria, la manera moderna occidental, basada
en la matematizacién y experimentacion propia de las ciencias
naturales. Solo recientemente este modelo tradicional de ciencia esta
siendo cuestionado, especialmente por su caracter dominante y
aniquilador de otros saberes bajo un supuesto velo de neutralidad y
objetividad.

En este contexto aparece la propuesta de Vicent Martinez de un giro
epistemologico en la forma de entender la ciencia, y sobre todo la
Investigacion para la Paz, desde una pluralidad de saberes, un
conocimiento intersubjetivo y explicitamente comprometido con
valores. Por lo tanto, no es cosa de expertos inicamente, sino de todos y
todas reconstruir, a partir de las diferentes y plurales experiencias
cotidianas, multiples posibilidades, maneras y colores de hacer las
paces.

No soélo nuestra nocion de ciencia sino la misma propuesta de
educacion para la paz se puede nutrir de las experiencias habituales.
Desde esta perspectiva, la educacion para la paz se contempla como la
reconstruccion de nuestras competencias reales y cotidianas para

381



Convergencia, num. 38, mayo-agosto 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Revista Argentina de Sociologia, edicion especial, ISSN 1667-9261, Argentina

transformar los conflictos pacificamente. Con este objetivo se
presentan distintas modalidades de ejercicios por aplicar en el aula,
ejercicios para descubrirnos como autores responsables de nuestras
acciones, ejercicios de cambio de perspectiva, de formas de
reconocimiento o ejercicios que nos ayudan a reconocer nuestra
insociable sociabilidad.

Desaprender las culturas de la violencia

En el cuarto capitulo se plantea un interesante fendmeno relacionado
con la propuesta de educacion para la paz del apartado anterior; se trata
de aprender a desaprender las culturas de la violencia.

Se parte de la asuncion de que la educacion para la paz es una
educacion en la violencia, es decir, en un marco social impregnado de
violencia; sin embargo, no debe ser una educacion para la violencia.
Debe ser una educacion para desaprender esa cultura de la violencia en
la que vivimos.

A'lo largo del capitulo se revisan las distintas nociones de violencia
existentes. Para ello el autor se sirve del analisis de la Declaracion de
Sevilla de la UNESCO, asi como de distintos ejercicios practicos
ideados por ¢l mismo con base en diferentes recursos. Resulta
interesante aqui el andlisis del polémico debate sobre si somos
violentos por naturaleza. Segun Vicent Martinez, “las capacidades
humanas para hacer las paces son mas naturales o si no se quiere usar
esta terminologia, mas basicas u originarias, que las capacidades para
ejercer la violencia. Precisamente las capacidades para ejercer las
diferentes formas de violencia rompen las diversas maneras que los
seres humanos tenemos de hacer las paces, porque las presuponen”
(2005: 90-91).

Podemos transformar los conflictos

Este capitulo se dedica integramente al examen de los estudios de los
conflictos. Basicamente se estructura en dos partes. En primer lugar se
analiza el fenomeno de la inherencia del conflicto a las relaciones
humanas para pasar, en segundo lugar, a desvelar y profundizar en la
dimension positiva y creativa que esconde una correcta regulacion y
transformacion de los conflictos.

Respecto a la inherencia del conflicto a las relaciones humanas,
hecho afirmado por los diferentes estudiosos de los conflictos, el autor

382



Irene Comins Mingol. Por una Filosofia Comprometida.
acer las Paces tras el 11-S y el 11-M

la compara con la propuesta filoséfica de corte kantiano de la
insociable sociabilidad humana, en la que conflicto y cooperacion son
dos caras de la misma moneda.

También aparece en este capitulo unarevision de las distintas etapas
de los estudios de los conflictos, en sus tres fases: resolucion, gestion'y
transformacion. La Gltima de estas etapas ya no parte solamente de la
aceptacion de la inherencia del conflicto a las relaciones humanas, sino
que, incluso, contempla el conflicto como algo positivo que puede
ayudar a crecer a las partes. En este sentido, se exploran diferentes
posibilidades de transformacion pacifica y creativa de los conflictos.

En el analisis de esta evolucion de los estudios sobre conflictos se
analizan con detenimiento las propuestas de los principales
investigadores al respecto, tales como Kenneth Boulding, Rapoport,
Burton o Lederach.

Transformacion de conflictos y educacion de los sentimientos

El capitulo sexto constituye una revision desde la perspectiva de los
sentimientos de las diferentes propuestas que han ido apareciendo en el
libro. En coherencia con la propuesta de giro epistemologico planteada
en el capitulo tercero, se parte de la necesidad de superacion de la
dicotomia entre sentimientos y razones, para llegar a una racionalidad
sentimental o a los sentimientos racionales.

Asi se presenta un estudio sobre la importancia de los sentimientos
para una transformaciéon de los conflictos por medios pacificos. La
importancia de una educacion que potencie los sentimientos de
solidaridad originaria y basica de las relaciones humanas y que nos
haga concebir la violencia como ruptura de esa solidaridad
intersubjetiva.

“Ya sé que hablar de amor, a veces suena ridiculo [...] Sin embargo,
veremos que desde la alternativa de la noviolencia supone un gran
coraje y valentia para transformar los conflictos por medios pacificos y
romper la espiral de la violencia y el circulo de la venganza” (Martinez
Guzman, 2005: 141).

383



Convergencia, num. 38, mayo-agosto 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Revista Argentina de Sociologia, edicion especial, ISSN 1667-9261, Argentina

cominsi@fis.uji.es

Irene Comins Mingol. Universidad Jaume I, Departamento de
Filosofia, Sociologia, Comunicacion Audiovisual y Publicidad,
Espana.

Bibliografia
Martinez Guzman, Vicent (2001), Filosofia para hacer las paces, Barcelona: Icaria.

Martinez Guzman, Vicent (2005), Podemos Hacer las Paces. Reflexiones éticas trasel 11-Sy el
11-M, Bilbao: Desclée de Brouwer.

Savater, Fernando (2000), Las Preguntas de la Vida, Barcelona: Ariel.

384



