
CO
N

fin
es

CONfines 3/6 agosto-diciembre 2007 115

Ex
 li

br
is

Pedro M. Carvallo Ponce

El viraje epistemológico de la globalización
Pedro M. Carvallo Ponce*

	 El análisis del contexto social, en la actualidad, requiere, 
en la mayoría sino es que en todos los casos, que ‘abando-
nemos’, en cierta medida, las ideas que conforman  la teoría 
social clásica. Nuestra mirada y pensamiento cae obnubilada 
ante la multiplicidad de factores, identidades, redes y flujos de 
información y capital, lealtades y transgresiones entre éstos 
últimos y otros elementos. Ante todos los cambios que acon-
tecen y que han marcado la historia contemporánea, es meri-
torio actualizar las teorías que, de antaño, pretenden explicar 
lo social. Existen varias posturas: el postmodernismo, las teo-
rías reflexivas o  la teoría global1. El postmodernismo plantea 
un cambio radical y una fuerte crítica a los pilares del pensa-
miento moderno. Las teorías reflexivas reconcilian los cambios 
acontecidos anunciando una segunda modernidad, en donde 
las posturas más representativas2 coinciden en una sociedad 
con mayor reflexividad, producto de las consecuencias de la 
primera modernidad; asimismo, una incertidumbre a causa del 
derrumbe de los cimientos y certezas de la sociedad moderna 
e, inclusive, una existencia líquida en donde prima una fugaci-
dad de las identidades y certidumbres. Y, por su parte, la teoría 
global reconoce la importancia de la denominada globaliza-
ción, en sus múltiples facetas, dentro de la vida del hombre. 
Estas posturas dan luz a áreas en donde es necesario buscar 
conexiones para una descripción que muestre con fidelidad lo 
que acontece dentro de nuestra realidad. 

	 El texto de Beck La mirada cosmopolita o la guerra es la 
paz puede ser considerado dentro de las teorías reflexivas y 
de la teoría global. El porqué se encuentra en el enlace que 
realiza -dentro del libro- entre sus trabajos sobre la moder-
nización reflexiva en los planos social y político3; igualmente, 
en su obra sobre el tema de la globalización y los cambios en 
los flujos de poder y las múltiples identidades, bajo la lógica 
global4. Lo que el autor nos ofrece es una reconceptualización 
de lo global a través de lo cosmopolita, al fusionar las relacio-
nes incluyentes5-propias de la modernidad reflexiva- con una 
reflexión de lo internacional, a la luz de la multiplicación de lo 
transnacional. También se discute la actualidad en la política 
y el derecho internacional; se cuestionan, además, la primacía 
de una pax americana y las debilidades del estandarte euro-
peo de la cosmópolis global. Por lo tanto, el libro nos resulta 
completo ya que abarca, bajo el amparo de sus publicaciones 
anteriores, temas de suma relevancia. 
	
	 Es de notar que La mirada cosmopolita, aunque sin men-
cionarlo como tal, trata el tema de la complejidad 6 en las cien-
cias sociales. Por ello, me refiero al reconocimiento de un mun-
do rizomático, dinámico, en donde sus múltiples conexiones 
provocan cambios, asemejando el comportamiento del cuerpo 
social al de las moléculas del mundo físico o a las estructuras 
biológicas del ADN. En tal conjetura, el mundo y sus individuos 

Beck, U. (2005). La mirada cosmopolita o la guerra es la paz. Barcelona: Paidós.

* Licenciado en Relaciones Internacionales por el ITESM, Campus Monterrey. carvallo.pedro@gmail.com

1 Gane, N. “Crítica a la teoría social clásica”. Trayectorias. 7 (9): 7-18.

2 Beck, U., Giddens, A. y Lash, S. (1994). Modernización Reflexiva. Madrid: Alianza Editorial.
Bauman, Z. (2000). Modernidad Líquida. México: FCE.

3 Beck, U. (1998a). La sociedad del riesgo: hacia una nueva modernidad. Barcelona: Paidós.
 ---- (1999). La invención de lo político. México: FCE
 ---- (2006). La Europa cosmopolita: sociedad y política en la segunda modernidad. Barcelona: Paidós 

4 Beck, U. (1998b). ¿Qué es la globalización? Falacias del globalismo, respuestas a la globalización. Barcelona: Paidós.
 ---- (2004). Poder y contrapoder en la era global: la nueva economía política mundial. Barcelona: Paidós.

5 Beck caracteriza la primera modernidad como una etapa en donde primaban, según sus palabras, las “diferenciaciones excluyentes”, el pensamiento de “esto 
o esto”; por ejemplo, la contraposición entre nacional y extranjero. En cambio, la modernidad reflexiva se caracteriza por el “no sólo sino también”, lo que 
denominó una relación incluyente.

6 Capra, F. (2005). “Complexity and Life”. Theory, Culture and Society. 22 (5): 33-44; Knorr Cetina, K. (2005). “Complex Global Microstructures. The New Ter-
rorist Societies”. Theory, Culture and Society. 22 (5): 213-234; Urry, J. (2005). “The Complexity Turn”. Theory, Culture and Society. 22 (5): 1-14; Welsh, I. y 
Chesters, G. (2005). “Complexity and Social Movements. Process and Emergence in Planetary Action Systems” en Theory, Culture and Society. 22 (5): 187-211.

ISSN: 1870-3569



CO
N

fin
es

CONfines 3/6 agosto-diciembre 2007116

Ex
 li

br
is

El viraje epistemológico de la globalización

se encuentran en una ambivalencia que nos hace hablar de una 
ontogénesis7 social, de individuos que, como nómadas, bus-
can, forman, fusionan y encuentran nuevas identidades8. Son 
éstas las responsables de unir y separar al hombre, centrando 
así el conflicto en la exclusión y, aún más, siendo éstas, gracias 
a las redes de comunicación transnacionales, la posible causa 
de una revolución global 9. El tema de la identidad, dentro de 
la mirada cosmopolita, se encuentra ligado a la complejidad ya 
que éstas son múltiples y se encuentran relacionadas ya sea 
con lo glocal , con los mercados culturales o con la Fe.

	 Es importante mencionar que el libro nos presenta la te-
mática de la transformación de la guerra 10. Más allá de la gue-
rra moderna entre Estados-nación, la nueva guerra ‘humanita-
ria’ se funda en los derechos humanos o en la llamada guerra 
contra el terrorismo. Al tratar de hacer el bien, se desencadena 
una ola de belicosidad sin precedentes, con nuevos actores 
no-Estatales, sin una capitulación de los enemigos a la vista. 
Es aquí donde Beck nos invita a reflexionar, en específico, so-
bre las consecuencias de los actos de guerra y a preguntarnos 
sobre la viabilidad de un mundo en guerra por la paz. 
	
	 La obra se divide en dos partes. La primera define qué es 
el cosmopolitismo y demarca distinciones y límites sobre el 
concepto. Nos muestra que existe un cosmopolitismo filosó-
fico, de tipo normativo, en el cual se enuncian ciertos presu-
puestos de cómo lograr un mundo en armonía por encima de 
los límites culturales y nacionales. Como ejemplo, presenta 
el pensamiento del cosmopolitismo de la filosofía griega de 
la estoa, las ideas del cosmopolita ilustrado Emmanuel Kant, 
así como el cosmopolitismo del atentado contra la huma-
nidad de Karl Jaspers y Hannah Arendt (Beck 2005: 67). Sin 
embargo, el cosmopolitismo real, a diferencia de esa frater-
nidad planeada, es descrito como un proceso forzoso a tra-
vés del cual las interdependencias del mundo se incorporan 
a la vida cotidiana (31). Por lo tanto, lo que acontece es un 
cosmopolitismo deformado, ya que no parte de una partici-
pación voluntaria. 
	
	 El autor llama a esto el cosmopolitismo banal. Las formas 
del consumo, cultural o material, son un ejemplo perfecto. En 
él “se comparan, desechan, recomponen y vuelven a asociar de 

manera duradera elementos procedentes de los países y cul-
turas más variados. En definitiva, se crea una nueva trama de 
prácticas y competencias cotidianas que circulan con un eleva-
do grado de interdependencia y globalidad” (62). Las tecnolo-
gías de la información permiten la transformación y transnacio-
nalización del trabajo, las redes de comunicación intensifican 
los intercambios, y eso es visible en nuestras vidas cotidianas.

	 La cosmopolitización latente, subyacente a la acción hu-
mana, no es la novedad, sino la conciencia que se cobra a nivel 
mundial. Esa mirada cosmopolita es, de acuerdo con Beck, una 
consecuencia de los mismos actos del hombre, parte de la au-
toconciencia y reflexividad propia de la segunda modernidad11. 

Se trata de un sistema de cosmopolitismo del riesgo capta-

do en su fase inicial, en el que una dimensión excepcional de 

interdependencia cosmopolita como secuela de secuelas de 

conflictos y elementos comunes trasnacionales de la opinión 

pública mundial hace su aparición en las prácticas cotidianas 

que invitan a la acción política (estatal) y subpolítica (de la so-

ciedad civil) (52). 

	 Por lo tanto, la mirada cosmopolita se impone en la con-
ciencia invitándonos a actuar ante el derrumbe de las certezas 
de una primera modernidad, caracterizada por ser industrial y 
nacional, a otra en donde la reflexividad y el cosmopolitismo 
marcan la pauta. Los riesgos e interdependencias se escapan 
a los límites nacionales y los actores caen en un proceso re-
flexivo para después modificar su comportamiento; entonces 
“la desfronterización fuerza la decisión” (53). Por lo tanto, la 
manera en la que se forma la mirada cosmopolita es negativa, 
ya que lo que nos une en las decisiones son los riesgos.
	
	 El debate sobre la repartición de los males, en vez de la 
producción y repartición de los bienes (Beck 1994: 25; 2005: 
35), intrínseca  a la segunda modernidad, favorece modifica-
ciones en las formas de proceder de los actores en la política 
global. Ya sea el cambio climático, la devastación ecológica, 
los desastres naturales, las crisis financieras, el crimen orga-
nizado o el terrorismo como un peligro desterritorializado, en 
su constante negociación en la arena global, fuerzan la unión y 
creación de instituciones y normas cosmopolitas. Una vez que 

7 Maffesoli, M. (2005). La tajada del diablo. Compendio de subversión posmoderna. México: Editorial S. XXI. 67.

8 Maffesoli, M. (2004). El nomadismo. Vagabundeos iniciáticos. México: FCE.

9 Webb, A. (2006). “The Calm Before the Storm? Revolutionary Pressures and Global Governance”. en International Political Science Review. 27 (1): 73-92.
Hernández, L. (2001). “Internet: ¿Hacia una redefinición de la esfera pública?” en Orozco, J.; Dávila, C. (comps.) Globalismo e inteligencia política. Barcelona: Gedisa.

10 Heng, Yee-Kuang (2006). “The ‘Transformation of War’ Debate: Through the Looking Glass of Ulrich Beck’s World Risk Society”. International Relations. 
20(1): 69–91.

11 En pocas palabras, reflexividad se refiere a la autoconciencia y a ‘una radicalización de la modernidad que quiebra las premisas y contornos de la sociedad 
industrial y que abre vías a una modernidad distinta’ (Beck 1994: 15).



CO
N

fin
es

CONfines 3/6 agosto-diciembre 2007 117

Ex
 li

br
is

Pedro M. Carvallo Ponce

la mirada cosmopolita trasmina el pensamiento de los actores, 
ya sean Estatales o no, y se propician acciones, se da paso a un 
cosmopolitismo institucionalizado (Beck 2005: 36). 

	 La política global que deviene de los riesgos es de carácter 
posinternacional (54), no se centra en el Estado. Esto intensifi-
ca el argumento y la necesidad del cosmopolitismo institucio-
nalizado entre los participantes de dicha política:

Todos los agentes implicados – gobiernos, organizaciones in-

ternacionales, partidos políticos y movimientos de la sociedad 

civil – deben redituarse en este campo de fuerzas transnacio-

nal: repartir cargas y costes, definir objetivos, encontrar vías, 

arbitrar coaliciones e imaginar el futuro de un mundo compar-

tido, donde surgen dislocaciones y conflictos profundamente 

arraigados (55).

	 La interferencia de las secuelas nos obliga a girar nuestra 
óptica, abandonando los dictámenes de la teórica clásica de 
las relaciones internacionales, redefiniéndola e invitándonos a 
aplicar un cosmopolitismo metodológico, la vertiente en las 
ciencias sociales de la mirada cosmopolita. “No se trata tan-
to de socavar ni de superar como de transformar, redefinir y 
complementar las formas de la política y del Estado, así como 
las relaciones interestatales, los actores y las dinámicas” (57). 
Así, Beck nos presenta algunas cuestiones esenciales para la 
comprensión de esta tarea.

	 Fundamentalmente, son necesarios la comprensión y el al-
cance del concepto de transnacional para aplicarlos al análisis 
de la política posinternacional. La reflexividad de los riesgos 
globales, la participación de nuevos actores y el surgimiento 
del cosmopolitismo institucionalizado presuponen una am-
pliación del poder a la esfera trasnacional, permitiendo una re-
definición de lo nacional ‘detrás de las fachadas de continuidad 
del Estado nacional’ (92). Al igual que en el individuo con doble 
nacionalidad, en el crimen organizado o en la economía de 
piratería 12, las relaciones transnacionales escapan de la lógica 
y el control del Estado. Por lo tanto, ese nacionalismo desfron-
terizado que prevalece es una falsa alternativa, considerando 
que “[l]a transnacionalización significa un acto de equilibrio 
entre distintas lealtades políticas, un acto que presupone la 
pertenencia múltiple y la pluralidad de nacionalismos” (93). El 
“no sólo sino también” forma parte de lo transnacional; es algo 
radicalmente diferente del pensamiento de la mirada nacional.

	 Ante este embate de globalidad se multiplican las desigual-
dades, lo que fundamenta la adopción de una óptica distinta. Las 
desigualdades globales se perciben en la mirada cosmopolita
 

cuando apunta tanto a las desigualdades nacionales como a las 

globales y transnacionales – se manifiestan, y se puede supe-

rar, este encarcelamiento de pensar preguntar e investigar. En 

ella, no sólo los Estados de bienestar entran en el campo de vi-

sión como garantes de la seguridad social individual, sino que 

además se plantea la pregunta de cómo y en qué medida los 

Estados de bienestar nacionales cargan las espaldas de otros 

Estados y países los riesgos de la pobreza (59).

	 No sólo la desigualdad económica es visible al reconocer 
la transnacionalización. Las migraciones, los antagonismos 
de estilos de vida distintos, la distinción entre nacional y ex-
tranjero (y por lo tanto cesión o garantía de los derechos ciu-
dadanos), así como los derechos humanos, se convierten en 
divergencias que es necesario analizar y que fundamentan la 
necesidad de un cosmopolitismo metodológico.

	 Para entender esto, Beck nos muestra la caducidad del na-
cionalismo metodológico y la mirada nacional. La ontología de 
la mirada nacional parte del error carcelario de la identidad 
(16). Presupone que la sociedad se somete al Estado, opone 
lo nacional e internacional como credo (sometiendo así a la 
evidente transancionalidad), plantea un universalismo o un 
pluralismo sin sentido glocal. Mientras que el cosmopolitismo 
incluye lo nacional, lo nacional excluye lo cosmopolita, mos-
trando su inviabilidad metodológica en la actualidad (48).

	 Un cosmopolitismo no es un universalismo que pretende 
instalar a todas las formas humanas en un orden cultural úni-
co que suprime o deja al lado las diferencias. De esta mane-
ra Beck critica posturas como la de Fukuyama y Hungtinton, 
cuyo contenido lo asemeja con la Conferencia de Valladolid 
de 1550 (73, 78). También arremete contra el relativismo y el 
contextualismo, ya que “el intercambio de perspectivas se nie-
ga simplemente declarándolo imposible” (79). El cosmopolitis-
mo considera a “los otros iguales” (84) resolviendo así lo que     
niegan las propuestas que provienen de una mirada nacional.
	
	 Entonces, el autor presenta al cosmopolitismo metodológi-
co como instrumento que debe abrirse temáticamente a la rea-
lidad cosmopolita, mostrando las definiciones que se observan 

12 El comercio informal, caracterizado por los productos piratas, escapa al control y la lógica del Estado. Su producción y distribución se encuentran desterri-
torializadas y desnacionalizadas; por ejemplo, la descarga de datos del Internet (espacio virtual) no tiene espacio ni territorio; escapa así, radicalmente, a los 
parámetros de la mirada nacional. Hay una tensión, bien podría ser una “economía pirata o una economía bucanera”. “Por lo tanto no solamente hay que ana-
lizar una economía informal juzgada por unos potenciadora, y por otros destructora, sino observar como se ha encajonado esta forma de comercio al ámbito 
de lo ilícito y lo clandestino” (Maffesoli 2005: 29).



CO
N

fin
es

CONfines 3/6 agosto-diciembre 2007118

Ex
 li

br
is

El viraje epistemológico de la globalización

en su contexto. Éste se sitúa en dos planos, uno es el temporal 
y el otro el espacial. En cuanto al espacio “las relaciones na-
cionales-nacionales dejan paso al patrón relacional translocal, 
local-global, transnacional, nacional-global y global-global” 
(108). Por lo tanto, hay que poner atención en cómo se eligen 
y traslapan las identidades (ya sean globales o locales) y cuáles 
actores tienen acceso a éstas. En lo temporal, Beck nos invita 
a reflexionar sobre lo que no ha sucedido ya que “[n]o existe 
ningún recuerdo global de un pasado global” (111); en vista de 
que la cosmopolitización es algo nuevo, es meritorio imaginar 
las consecuencias de nuestras acciones (110-112). La pers-
pectiva es esencial para la mirada cosmopolita, ya que debe 
ser capaz de utilizar múltiples lentes diluyendo las fronteras 
del pensamiento actual.

	 Uno de los terrenos en donde el cosmopolitismo metodo-
lógico debe actuar es el de la causa de los conflictos y la inte-
gración (118 -120). Al estar fuera de lo local, y al trasladarse a 
lo glocal, los actores pueden generar metadesigualdades sólo 
visibles a la óptica cosmopolita. Estas desigualdades pueden 
ser causa de conflictos; un ejemplo son los sindicatos de ex-
tracción nacional que compiten con un actor glocal como el 
capital. El tema de las “migraciones” cobra importancia, ya que 
se generarán nuevas mayorías gracias a la intensificación de 
inmigración cuya importancia debe ser expuesta. Sin embar-
go, también se produce integración gracias a los procesos de 
transnacionalización. 

	 En cuanto al estudio cualitativo de lo global, Beck muestra 
que “no es necesario estudiar lo global de manera totalmen-
te global. Podemos desarrollar un empirismo nuevo, ad hoc, 
e históricamente sensible, de las consecuencias ambivalentes 
de la globalización”. Recordar que lo global existe en lo local 
y que “[la] globalización trata también de localización” (126), 
la cual se encuentra interiorizada en los actores imbricados 
en los distintos procesos. En cuanto al estudio cuantitativo, 
se muestra como se pueden utilizar ciertos indicadores que, 
utilizados de manera transnacional, muestran conclusiones 
importantes sobre la cosmopolitización.  

	 En una segunda parte, Beck plantea sus concreciones y 
perspectivas sobre la cosmopolitización. Habla sobre el surgi-
miento de nuevos actores y flujos de poder en una metapolítica. 
Éstos surgen y sus acciones se encuentran en constante choque 
ya que éstas se llevan a cabo “en la media luz de la legalidad 
ilegítima o de la legitimidad ilegal”. En un contexto que ya es 

cosmopolita, se encuentran contrapuestos los anticosmopoli-
tas, quienes, a través de los mismos medios del cosmopolitis-
mo, intentan convencerse de lo que no acontece, produciendo 
el choque. De esta forma, se vuelve a plantear la necesidad de 
un cosmopolitismo metodológico que ayude al sociólogo, dedi-
cando, así, esta sección a la discusión sobre temas de gran ac-
tualidad en la política global, partiendo de su cosmopolitismo.

	 En primer lugar, habla sobre las “guerras humanitarias”, 
mostrando que existe una tensión entre la legalidad y la legiti-
midad, gracias a un cambio de prioridad de un derecho inter-
nacional a un derecho humano (168). Esto sucede ya que

los principios conformadores de categorías de la primera mo-

dernidad –colectividad, territorialidad, fronteras– ceden el paso 

a un sistema de coordenadas en el que la individualización y 

la globalización se interrelacionan directamente, formando un 

nuevo marco para los conceptos que se deben redefinir con 

relación al Estado, el derecho, la política y los individuos (169).

	 Este cambio nos obliga a buscar un nuevo código, un dere-
cho ciudadano e instituciones funcionales y representativas en 
la arena global. Algo que actualmente, no es observable y que, 
por lo tanto, es digno de reflexionar. 
	
	 Ante esta cuestión, el autor presenta un debate entre dos 
posturas, la pax americana y la cosmópolis global. La primera es 
una opción que nos lleva a la hegemonía mundial de una poten-
cia, quien justifica las guerras justas por los derechos humanos y 
la democracia. La segunda, presupone un derecho mundial que 
reconozca la alteridad, en igualdad, de los demás, aspecto en el 
que hace interesantes propuestas durante todo el resto del libro. 

	 Algo de vital importancia para comprender la segunda sec-
ción es la alarma que el autor nos presenta sobre las nuevas 
formas de guerra. Además de las guerras humanitarias, hace 
hincapié en la privatización de la violencia. 

Si la guerra clásica de la primera modernidad se apoyaba en el 

monopolio de la violencia por parte del Estado, la desfronteri-

zación de la guerra es producto, por una parte, de la desmono-

polización y privatización de la violencia organizada – por los 

terroristas, los señores de la guerra, etcétera –, y, por la otra, 

de la globalidad de los peligros y la conciencia de los derechos 

humanos, en definitiva el hecho que los Estados se unen para 

impedirla o ponerle fin.  Nos enfrentamos pues aquí con una 



CO
N

fin
es

CONfines 3/6 agosto-diciembre 2007 119

Ex
 li

br
is

Pedro M. Carvallo Ponce

variante negra de la paradoja del aprendiz de brujo: los me-

dios que debían fundar la paz fundamentan y legitiman nuevas 

formas de guerra (183). 

	 El surgimiento de la alarma terrorista cimienta algunos 
conflictos  de la actualidad y su transformación a catástrofe, a 
partir de los eventos de 11 de Septiembre del 2001; reconfi-
gura su poder en la actualidad, e indefinidamente, nos lleva a 
una lucha por la paz. Por su parte, las guerras por los derechos 
humanos nos llevan a una nueva paradoja, la del respeto a la 
alteridad que presupone la mirada cosmopolita.

También el que no lucha por los derechos humanos está vin-

culado al orden de los derechos humanos. Está justificada la 

persecución de Estados y grupos que pisoteen los derechos 

humanos, pero no la de grupos humanos y Estados que impo-

nen los derechos humanos a los demás (197).

	 Lo que, en última instancia, nos remite a las propuestas 
del autor sobre un derecho global que parta de una mirada 
cosmopolita. Su necesidad se incrementa ante la diferencia 
entre un cosmopolitismo emancipador (65) que nos libere de 
la carga de ser diferentes en la igualdad y un cosmopolitismo 
despótico que imponga la ausencia de diferencia.	

	 El libro nos invita a pensar sobre este futuro compartido que 
se forja en el cosmopolitismo banal. Pero, para todo esto, es ne-
cesario que actuemos y que aprendamos de las palabras de Beck 
aquello que es necesario para analizar la realidad cosmopolita. 


