Alicia Hamui Sutton

Respuestas religiosas latinoamericanas a los ajustes
Socio-culturales de la globalizacion

Alicia Hamui Sutton*

En este comienzo del tercer milenio, estamos asistiendo al final de una era macada por la hegemonia del cristianismo europeo y por la
creciente globalizacién de un cristianismo desterritorializado y descentrado. Ejemplos de ello son los movimientos espirituales de salvacién indi-
vidual, como el pentecostalismo evangélico y el movimiento carismatico de renovacién catdlica en América Latina. El presente articulo analiza coémo
dichos movimientos basan su éxito en el pragmatismo de sus rituales ante agudas situaciones de crisis personales, dando respuestas rapidas y
una sensacion de seguridad, en la imagen de un Dios cercano y accesible para todos, en su adecuacion a las nuevas condiciones del mercado, en
su ajuste al proceso de ciudadanizacién, propio de las democracias modernas y en la satisfaccion de las necesidades afectivas y espirituales de las
personas en situacion de intenso cambio, intentando crear nuevas identidades para restablecer el entramado social.

Palabras clave: Cristiandad, globalizacién, América Latina, democracia, pentecostalismo, Movimiento catélico de renovacién carismatica

Latin American Religious Responses to Socio-cultural changes of Globalization

At the beginning of this third millennium, we are witnessing the end of an era marked by the hegemony of European Christianity and the globaliza-
tion of a deterritorialized and decentered Christianity. Evangelical Pentecostalism and the Catholic Charismatic Renovation Movement are examples of this type
of individual salvation spiritualism in Latin America. This article illustrates how these movements base their success on their ritual pragmatism with regard to
personal crisis situations and the image of a near and accessible God. Moreover, the success of these movements is because of the adjustment to new condi-

tions of the global market, the adaptation to the new processes of citizenship typical of modern democracies, and the satisfaction of spiritual and affective

needs in a context of intense shifts trying to create new identities to reestablish the social framework of society.

Key Words: Christianity, globalization, Latin America, democracy, Pentecostalism, Catholic Charistmatic Renovation Movement

Fecha de recepcion: 09/11/04

América Latina esta experimentando un intenso cam-
bio religioso al igual que otras regiones del mundo. El contexto
cambiante e incierto de las ultimas décadas, ha desatado pro-
cesos econdmicos, politicos, sociales y culturales diversos y
plurales. En Latinoamérica, la democratizacién de los regime-
nes politicos, el avance de la ciudadanizacién y la moderniza-
cion econémica han ido acompanados del empobrecimiento, la
marginacién y la violencia ante el retiro de la asistencia social
del Estado nacional. El deterioro de los lazos colectivos y la so-
lidaridad han desgarrado el tejido social desde la década de los
setenta, aunque con mayor énfasis en los ochenta y noventa
del siglo pasado. En este ambiente de intensas transformacio-
nes, las religiones adquieren nuevas modalidades para incidir
en la realidad, resolver las crisis individuales y grupales, asi
como ayudar a reconstituir la confianza y solidaridad necesa-
rias para la convivencia. Con el desbordamiento de los limites
institucionales de las religiones tradicionales, los sociélogos

Fecha de aceptacion: 27/01/05

de las religiones han ensayado nuevas explicaciones ante la
insuficiencia de la teoria de la secularizacién para dar cuenta
de la evidente necesidad humana de experimentar una vida
espiritual mas intensa en el dmbito de lo sagrado.

La globalizacién ha extendido una légica tecnoeco-
némica que privilegia la funcionalidad y la eficiencia de los
mercados en el renovado sistema capitalista. Sin embargo, ha
descuidado el aspecto afectivo y existencial de las personas. El
neoliberalismo latinoamericano ha seguido las normas inter-
nacionales para ajustarse a la globalizacién econdémica, lo que
ha generado marginacion y pobreza en amplias capas de su
poblacién, que se expresa en violencia, desolacion e inseguri-
dad. En este marco, ciertas modalidades religiosas que surgie-
ron en el contexto de una intensa modernizacion en la region,
durante el siglo XX, encuentran un espacio social propicio para
su crecimiento y desarrollo en las nuevas configuraciones de

* Facultad de Medicina, Universidad Nacional Auténoma de México (UNAM). lizhamui@hotmail.com

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005

[l CONfines




. CONfines

espuestas reI|g|osas latinoa Icanas

la sociedad global, que tiende a la desterritorializacién. No
obstante, estos movimientos religiosos muestran una ambi-
gliedad ante el fendémeno global; por un lado, aprovechan en
la medida de lo posible, los recursos tecnoldgicos, los bene-
ficios economicos y los sistemas democraticos que defienden
la pluralidad y la tolerancia y, por otro, rechazan los estra-
gos sociales y la desigualdad que provoca. La hipdtesis que se
maneja en este articulo es que: los movimientos espirituales
de salvacion individual, como el pentecostalismo evangélico
y el movimiento carismatico de renovacion catélica, basan su
éxito: 1) en el pragmatismo de sus rituales ante agudas situa-
ciones de crisis personales, dando respuestas rapidas y una
sensacion de seguridad, 2) en la imagen de un Dios cercano y
accesible para todos, 3) en su adecuacion a las nuevas condi-
ciones del mercado, 4) en su ajuste al proceso de ciudadani-
zacioén, propio de las democracias modernas y sobre todo 5)
en la satisfaccion de las necesidades afectivas y espirituales de
las personas en situacion de intenso cambio, intentando crear
nuevas identidades para restablecer el entramado social.

Este trabajo estard estructurado de la siguiente ma-
nera: para iniciar haremos una breve revision sobre el cambio
religioso global experimentado en las dltimas décadas, princi-
palmente en la cultura occidental. Después haremos una revi-
sién general de la manera en que los sociélogos de la religion
abordan actualmente el fenémeno de la revitalizaciéon de lo
religioso en la vida publica. En un siguiente apartado ubicare-
mos en el contexto latinoamericano los cambios experimenta-
dos desde que el neoliberalismo hizo su aparicién en la region:
por un lado la tendencia a una mayor apertura democratica,
al aumento de la conciencia ciudadana y al pluralismo vy, por
otro, el aumento de la pobreza y la marginacién social. Una
vez explicado este entorno, describiremos dos de los fendme-
nos religiosos mas extendidos en el area y que responden a la
renovada sensibilidad espiritual de los seres humanos en estas
condiciones: el pentecostalismo evangélico y el movimiento
carismatico de renovacién catélica. Ambos redefinen la parti-
cipacion de los laicos y reelaboran la religiosidad popular.

1. EL CAMBIO RELIGIOSO GLOBAL

En este comienzo del tercer milenio, asistimos al final
de una era marcada por la hegemonia del cristianismo euro-
peo a través de un proceso dual caracterizado por una secula-
rizacion avanzada en la modernidad tardia occidental y por la

creciente globalizaciéon de un cristianismo desterritorializado
y descentrado. Europa occidental ha dejado de ser el corazén
de la civilizacion cristiana, y el cristianismo en sus formas mas
dinamicas es menos europeo (Casanova, 2001: 418). El cam-
bio del siglo XX al XXI, estuvo exento del fervor milenarista y
de la angustia del fin de siglo que se manifestaron al final del
primer milenio en la Edad Media dominado en Occidente por
la ideologia catdlica. Esta ausencia puede significar el agota-
miento de la filosofia de la historia progresista caracteristica
de la llustracién. La vision moderna del progreso y la filosofia
teleolégica de la historia, segln los racionalistas ilustrados,
tiene un origen judeo-cristiano y puede ser vista como la ver-
sién secular del milenarismo biblico (Hervieu-Léger 1996:27).
El idealismo moderno estuvo acompafiado por la expansion del
capitalismo y por visiones utdpicas de un nuevo orden social
antropocéntrico experimentado en la historia. Asi, la creencia
moderna en el progreso se alimentaba del milenarismo cristia-
no secularizado por un lado y del utopismo racional ilustrado
por el otro. En este inicio de siglo, el milenarismo secular se
ha debilitado, aunque no asi el religioso; y el utopismo se ha
colapsado, la promesa de un mundo mejor es un ideal que
hoy se ve con escepticismo, de tal suerte que uno de los pi-
lares que sostenian la creencia en el progreso historico se ha
derrumbado. Las criticas de los pensadores posmodernos van
en ese sentido cuando hablan de lo insostenible de las gran-
des meta-narraciones. Al entrar en el siglo XXI, la historia ha
dejado de tener un significado teleoldgico, progresista e inma-
nente y esta ausencia ha estado acompanada de un acelerado
desarrollo tecnoldgico y notables revoluciones cientificas en el
ambito de una nueva era global.

La crisis de las propuestas utdpicas y de la filosofia
progresista de la historia, ha abierto el camino al inesperado
resurgimiento del milenarismo trascendental, cristiano y no
cristiano. Por ejemplo, es sorprendente la vitalidad del protes-
tantismo histérico tradicional1 y el crecimiento sostenido de
las versiones mas milenaristas de las denominaciones cristia-
nas como los Testigos de Jehova, los Mormones o los Adven-
tistas del Séptimo Dia. La comprensién de una interpretacion
moderna de Jesus como un lider carismatico de un culto esca-
tologico ayuda a explicar la presencia de sectas milenaristas en
la historia del cristianismo.

Lo interesante es que la menos milenarista de las co-
rrientes cristianas es la catélica, apostdlica y romana. La ade-
cuacion a la modernidad y al mundo secular que experimento
después del Concilio Vaticano Il, hizo que la Iglesia catdlica

1 Por protestantismo histérico tradicional, me refiero a las corrientes que a partir de la Reforma han surgido desde el siglo XVI, tanto en Europa como en
América. El luteranismo, el calvinismo, el anglicanismo y el anabaptismo fueron las primeras ramas que después tenderian a diversificarse en denominaciones
tan importantes como los evangelistas, los baptistas, los pietistas, los adventistas o los fundamentalistas, entre otros. El “huevo” protestantismo, surge en el
siglo XX en los Estados Unidos y se desprende de los grupos evangélicos fundamentalistas. Se le refiere como pentecostalismo o, en su versién mas carismatica,
neo-pentecostalismo. Es este Gltimo el que ha experimentado un crecimiento notable en las ultimas décadas del siglo XX en América Latina.

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005



Alicia Hamui Sutton

aceptara el principio de historicidad y la continua revelacién
de los planes de salvacién de Dios en y a través de la historia.
Esta vision revelada debia ser adoptada para leer los signos
divinos en todos los tiempos. En la dimensién espacial, el pro-
ceso interno de secularizacion implicé una reorientacion en la
interpretacién del sentido del pasado, del presente y del fu-
turo de la humanidad. A partir de ese momento, las acciones
terrenales a favor de la justicia y la paz, asi como la transfor-
macion del mundo, se volvieron una dimensidn constitutiva de
la mision divina de la Iglesia. Esta reorientacién historicista ha
llevado al catolicismo a abrazar una orientacién progresista de
la historia a pesar de su tradicional visién negativa de la era
moderna, vista como una concatenaciéon de herejias desde el
protestantismo hasta el ateismo comunista.

En esta perspectiva, el milenarismo personal del papa
Juan Pablo Il se expreso en las celebraciones del jubileo del afio
2000, que fue interpretado como un claro signo de la gracia
divina y como confirmaciéon de su misién papal. En el sentido
pragmatico durkheimiano, estas festividades sirvieron para re-
frendar la potencialidad de las creencias religiosas y los ritua-
les como expresion de la integracion social al recrear los lazos
de solidaridad de la comunidad imaginada de la Iglesia. Tam-
bién se encontré la liga entre la historia sagrada y la historia
secular, al leer los signos de los tiempos en clave profética. De
acuerdo con los planes redentores de Dios, los creyentes de-
ben mostrar una actitud de arrepentimiento, de cambio en sus
sentimientos, y un compromiso auténtico como condicién para
la realizacién de los designios divinos. Este tipo de estrategias
estan intimamente relacionadas con la accién y pueden abonar
el terreno de transformaciones sociales radicalesz.

En el contexto del fendmeno de la globalizacién, las
relaciones entre las asociaciones religiosas, los Estados y la
sociedad civil se reformulan y adquieren caracteristicas glo-
bales y locales al mismo tiempo en modalidades distintas a
las conocidas en la modernidad clasica. En esta ultima habia
una vinculacién intrinseca entre Iglesia y Estado, ambos esta-
ban definidos por el mismo principio dual de territorialidad y
reclamos de monopolio: en el caso de la Iglesia, sobre los me-
dios de salvacion; y en el caso del Estado sobre los medios de
la violencia legitima. La relacién entre estas dos instancias de
poder puede ser de colaboracion, de dependencia y de com-
plicidad, legitimandose una a la otra, o puede ser mutuamente
excluyente y por lo tanto antagodnica. La Iglesia, segin Casa-
nova (2001: 426), histéricamente ha fusionado dos tipos de
expresion religiosa que analiticamente podria definirse como

una comunidad de culto y una religion de salvacién. La coexis—
tencia de la Iglesia con una comunidad en un territorio politico
especifico juega asi un papel fundante en la constitucion de
la identidad de una nacién. Sin embargo, no todas las religio-
nes funcionan asi, existen denominaciones religiosas, cultos o
sectas que operan como religiones de salvacion individuales.

El modelo de la fusion del Estado y la Iglesia fue de-
safiado por el liberalismo democrético y sigue siéndolo por el
proceso de globalizacion. El estado liberal confronté las in-
tenciones monopdlicas de la Iglesia al introducir la separacién
constitucional de la Iglesia y el Estado y, con ello, la libertad
religiosa y la tolerancia a las distintas creencias. La globali-
zacion extiende este proceso soterrando el principio de terri-
torialidad a varios niveles. La universalizacion y globalizacion
de los derechos humanos desterritorializa la jurisdiccién ba-
sada en el Estado, es decir, la persona humana es portadora
de derechos inalienables y la libertad de conciencia es el mas
sagrado de estos derechos personales. El sistema mundial en
Estados y los organismos e instituciones supranacionales li-
mitan la soberania territorial del Estado y socavan el principio
territorial que fusiona al Estado con el mercado, la nacién y la
sociedad civil. La globalizacién también desgasta el modelo de
la cultura y la religién nacional con base territorial, volviendo
menos relevante esta asociacion en el analisis y en la realidad
(Hamui 2000: 154-169).

2. DE LA TEORIA DE LA SECULARIZACION,
A LA TEORIA DEL MERCADO RELIGIOSO

La tradicional teoria de la secularizacién europea
postula un vinculo estructural entre la diferenciacién en ambi-
tos sociales de la modernidad y el declive de la religion en este
contexto. Dicha teoria da cuenta de los desarrollos europeos,
sin embargo es insuficiente para explicar la intensa vitalidad
y la gran pluralidad de las denominaciones religiosas con ca-
racteristicas salvacionistas en América, a pesar de la pronun-
ciada separacion del Estado y las asociaciones religiosas. Los
estudiosos del fendmeno norteamericano, aplicando el modelo
de la “elecciéon racional”, hablan de un mercado abierto, libre,
competitivo y plural donde las ofertas de salvacion individual
se adecuan a las demandas de los potenciales consumidores
de bienes espirituales. Desde esta perspectiva, los bajos indi-
ces de religiosidad europeos se explican a partir de institucio-
nes religiosas casi monopdlicas altamente reguladas, como en

2 La celebracion mundial del afio nuevo 2000 se experimenté como el primer festejo colectivo comin global en la historia de la humanidad. La transmision
simultdnea y reciproca en las cadenas televisivas durante las 24 horas de ese dia alrededor del planeta hicieron del evento un asunto especial. Se traté de una
fiesta secular exenta de simbolismo o significado religioso, sin embargo puede ser interpretado como un evento sagrado, en términos de Durkheim, pues fue
la primera celebracién colectiva virtual que retine a la humanidad, en la simultaneidad espacio-temporal, en una era comun.

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005

[l CONfines




. CONfines

Articulos

espuestas reI|g|osas latinoa Icanas

Polonia o en Irlanda, o mercados religiosos oligopdlicos. Lo
interesante es notar que a pesar de los esfuerzos de agrupa-
ciones religiosas diversas por extender sus movimientos en
Europa, que de hecho cuenta también con un mercado abierto
y plural, éstos no han tenido éxito, pues no han logrado mo-
vilizar a las poblaciones hacia una mayor demanda religiosa.
Ante el desgaste de las instituciones religiosas tradicionales
las personas prefieren alejarse que acoger movimientos reli-
giosos alternativos.

Con la secularizacion, el cristianismo, al pasar de ser
un culto comunitario a la situacién del Estado nacional, perdié
su habilidad para funcionar como una religién de salvacion in-
dividual. Sin embargo, las necesidades espirituales no siempre
permanecen constantes en todos los tiempos y en un espacio
social y geografico determinado; las condiciones histéricas
son cambiantes y asi también las respuestas personales y co-
lectivas. Como sostiene Toby Lester (2002: 44) los misioneros
de los nuevos movimientos cristianos en América Latina y en
Asia se estan moviendo de sur a norte logrando bastante éxito
en su expansion; su potencial es enorme a futuro y en unas
cuantas décadas podriamos ver a un norte secular definiéndo-
se a si mismo ante un sur ampliamente cristianizado.

No obstante, para comprender el fendémeno religio-
so, no so6lo en Europa o en Norteamérica sino en el mundo
entero, deberiamos pensar en las religiones mas como siste-
mas culturales (Bastian 1998: 335) que como monopolios o
mercados religiosos. Uno de los efectos que sobre los siste-
mas culturales ha tenido la globalizacién es la desterritoria-
lizacién, es decir, el desarraigo de los fendmenos culturales
de sus territorios “naturales”, donde los territorios, mas que
definidos por su dimensidon geografica, se distinguen como
espacios imaginados, como mapas mentales. La globalizacion
ha empezado a soltar las ataduras de los Estados soberanos,
pues sus fronteras se vuelven mas porosas. El sistema mundial
de Estados, heredado de la era moderna, no esta desapare-
ciendo; sin embargo, los Estados estan estableciendo redes de
intercomunicacion cada vez mas fluidas. Las personas y sus
identidades, bienes y firmas comerciales, sistemas mediaticos
y de comunicacién, movimientos sociales y ambitos de la vida
publica transgreden las fronteras nacionales y se vuelven ex-
presiones transnacionales.

Con la globalizacioén, lo local adquiere preponderan-
cia sobre lo nacional, lo nacional se fragmenta en unidades

particulares mas pequefias que asi se mantienen. Lo “glocal” es
también una manifestacion de la desterritorializacion que ca-
racteriza a la modernidad tardia: los espacios locales o regio-
nales, las comunidades reales o imaginadas, las identidades,
los grupos étnicos, los subgrupos..., ganan autonomia espa-
cial en el &mbito del Estado nacional al que habian estado cir-
cunscritos hasta entonces. La humanidad global se convierte
en una unidad auto-reflexiva y auto-referencial, sin embargo
la humanidad en si misma no puede constituirse en un grupo
identificado o en comunidad imaginaria, en términos de Bene-
dict Anderson (1991). Las identidades individuales y colectivas
son necesariamente plurales, requieren del “otro” para darse
cuenta de sus propias particularidades. Asi, la sociedad global
se convierte en un espacio transnacional, en una red de aso-
ciaciones, movimientos, organizaciones y comunicaciones que
trascienden los Estados nacionales definidos territorialmente,
pero que en si mismas no son dominios o sociedades organi-
zadas con base en un territorio.

En torno a la religién, la globalizacion ha facilitado el
retorno de las viejas civilizaciones y las religiones mundiales,
no sélo como unidades de analisis sino como sistemas cultu-
rales significativos y como comunidades imaginarias, inclusive
compitiendo con las naciones entendidas también como co-
munidades imaginadas. Las religiones pueden incidir en las
identidades locales por su caracter transnacional, por lo que
la globalizacién representa para ellas la gran oportunidad de
liberarse de las limitaciones del esquema del Estado nacional
y la oportunidad de recuperar su dimension transnacional y
su rol de liderazgo amplio. La globalizacién también repre-
senta una gran amenaza en la medida en que desterritorializa
los sistemas culturales y puede disolver la liga intrinseca entre
tiempo sagrado, espacio sagrado y pueblo sagrado, conceptos
comunes a todas las religiones mundiales y con ello socavar la
vinculacion esencial entre las historias, los pueblos y los te-
rritorios que han definido a las civilizaciones (Casanova 2001:
428). Dos buenos ejemplos de la reconfiguracién religiosa en
las ultimas décadas del siglo XX, los encontramos en dos ver-
siones del cristianismo actual: el pentecostalismo y el movi-
miento carismatico de renovacién catélica en América Latina.

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005



Alicia Hamui Sutton

3. AVANCES DE LOS NUEVOS MOVIMIENTOS
RELIGIOSOS EN AMERICA LATINA

3.1. El pentecostalismo “glocal”

La diversidad eclesiastica del protestantismog, su
flexibilidad institucional y la fuerte permeabilidad de sus
agrupamientos religiosos a los cambios globales lo vuelven
especialmente interesante para analizar el cambio social. Los
protestantismos liberales historicos estan perdiendo perti-
nencia en beneficio de los protestantismos de tipo sectario,
es decir, los protestantismos mds acordes con la modernidad
secularizada, ven que su base social disminuye, mientras que
los de tendencia evangélica aumentan (Willaime 1996 : 61). El
pentecostalismo en el mundo y en América Latina, en particu-
lar, se caracteriza por ser un protestantismo emocional de ma-
sas que recluta a sus seguidores esencialmente entre las capas
subalternas de la poblaciéon, mismas que han sido afectadas
por el cambio social y cultural. La deslegitimacion, en esas ca-
pas sociales, de los grandes aparatos de regulacion, que son
el Estado y la Iglesia, favorece las expresiones de una religién
de proximidad -mas movil, ligera y efervescente-, en una si-
tuacién de crisis, de desestabilizacién sociocultural, de rup-
tura (Zermefio 1996: 14-37). La referencia al “Espiritu Santo”
y la experiencia de un Dios inmediato que interviene concre-
tamente en la vida terrenal, pueden ofrecer recursos simboli-
Ccos congruentes en una situacion de cambio y de movilidad.
Esto puede ser una manera de entrar en la modernidad, una
modalidad que acusa la ruptura con lo religioso institucional
descalificado, a la vez que revalora una cultura religiosa tra-
dicional, indigena: la ruptura esta inscrita en la permanencia,
la innovacion religiosa en la tradicién (Bastaian 1997: 33-35).
Aunque reactiva formas tradicionales y no democraticas de
poder -modelo de pastor-patrén autoritario- y aunque parece
muy ligado a los rasgos culturales tradicionales, el pentecos-
talismo en América Latina puede también constituir un modo
de entrada paraddjico en la modernidad, al mezclar elementos
de protesta contra la modernidad con elementos de testimonio
de esa misma modernidad. En tanto que afirmacion religiosa
auténoma en relacion con los grandes aparatos de regulacién
de las creencias que son el Estado y la Iglesia catdlica, en todo

caso el pentecostalismo es vector de modernidad religiosa
contribuyendo a la pluralizacién de lo religioso y a su indivi-
dualizacién.

Hay autores como Manuel Vazquez (1999: 1-20) que
incluso consideran que las nuevas religiones populares contri-
buyen a la construccién de un nuevo ciudadano en el contexto
de la democratizacion de América Latina a partir de la década
de los noventa, pues las agrupaciones religiosas actian en la
reconstitucion del tejido social al desarrollar estrategias para
combatir la pobreza causada por el modelo econémico neoli-
beral implementado por los gobiernos nacionales. En la medi-
da en que la sociedad civil se ha pluralizado en Latinoaméri-
ca, también las religiones se han fragmentado; asi mismo, el
enfoque de los estudios se ha movido de los acercamientos
institucionales de los setenta y los ochenta, enfocados princi-
palmente en las elites eclesiasticas en su relacion con las au-
toridades estatales, a las investigaciones mas empiricas que
dan cuenta de la manera en que las personas viven su religién
(Giménez 1996). La imagen que emerge de estos estudios es
contradictoria; por un lado, el pentecostalismo se orienta al
sectarismo religioso que divide a las comunidades indigenas
al rechazar las practicas rituales centrales a la espiritualidad
de los pueblos americanos -como la participacién en las fies-
tas patronales del pueblo, el uso de tabaco y de alcohol o la
adoracion de imagenes-, consideradas por los pentecostales
como formas de paganismo e idolatria. Por el otro lado, pente-
costalismos autdctonos estan emergiendo como un fenémeno
donde se mezcla el misterio del Espiritu Santo con visiones in-
digenas del mundo, animadas por fuerzas supranaturales. Esta
mezcla ha permitido reestablecer la autoridad de los chamanes
tradicionales como pastores pentecostales que pueden curary
exorcizar espiritus malignos (Bastian 1997: 38).

El éxito del pentecostalismo al desafiar a la hegemo-
nia catdlica se debe en parte a que provee de un “cielo segu-
ro” ante la desintegracién anémica, asi como una estructura
institucional, practicas y narrativas que ayudan a navegar en
un mundo amenazante e inseguro. El pentecostalismo es un
“culto de afliccion” que trata con predicamentos concretos de
la vida real a nivel personal y familiar. En contextos de violen-
cia, como los de los cinturones de miseria que rodean a las
urbes latinoamericanas, donde la criminalidad, las luchas entre

3 Desde la Reforma en el siglo XVI, el protestantismo que aparece como reaccion a lo que los reformadores consideraban abusos de la Iglesia Catélica Apos-
télica Romana, surgieron varias tendencias interpretativas y grupos con prdcticas distintas que enfatizaban ciertos aspectos de las escrituras sagradas y de
las tesis desarrolladas por su fundador, Martin Lutero. Algunas de las iglesias protestantes consideradas como histéricas o tradicionales que surgieron en los
siglos XVI, XVII, XVIIl y XIX y que han transitado por procesos de institucionalizacién acentuados son: el luteranismo, el anglicanismo, al anabaptismo, el calvin-
ismo, el puritanismo, la iglesia metodista, la bautista y la presbiteriana, asi como el evangelismo. Algunas de estas corrientes se desarrollaron con mas fuerza
en los Estados Unidos, como la version evangelista que desde el siglo XVIII desarrollé un movimiento masivo hacia un “Gran Despertar” dirigido a la poblacion
mas humilde y con un gran apego a la interpretacion literal de las sagradas escrituras. Los evangelistas desplegaron una gran actividad misionera de donde
surgieron nuevos movimientos como el adventista o el fundamentalista y, en el siglo XX, el pentecostalismo evangélico. El protestantismo sigue siendo una
religion viva y cambiante donde se debaten temas de actualidad como el de las modalidades del culto, la modernizacion del lenguaje litargico, la fusiéon con
otros credos, la interpretacion de la Biblia y su relacion con la verdad cientifica, asi como los problemas del devenir social y politico del entorno.

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005

[l CONfines




. CONfines

Articulos

espuestas reI|g|osas latinoa Icanas

pandillas y las policias son muy intensas, los evangélicos inter-
pretan la realidad como un escenario de luchas césmicas entre
el bien (Jesus) y el mal (Satan), este ultimo representado por
los traficantes, pistoleros y delincuentes en general. Al vincu-
lar estas estrategias religiosas con el &mbito de lo publico, los
espacios religiosos pueden ser los contextos donde los indivi-
duos aprenden responsabilidad y el cuidado de si mismos y de
otros, es decir, donde se desarrolla una cultura civica. La infra-
estructura religiosa de América Latina juega un rol importante
en modelar a los “sujetos populares” imbuidos de una ética de
participaciéon publica y la capacidad de proponer alternativas
al autoritarismo vy al clientelismo. Puede, entonces, existir un
vinculo entre las practicas culturales cotidianas y la politica
electoral.

Rowan Ireland (1999:111-136) sostiene que el pen-
tecostalismo, al igual que movimientos similares, contribuye
al desarrollo de la democracia en América Latina, pues la for-
macién de sujetos comprometidos deviene en ciudadanos res-
ponsables. Siguiendo el paradigma de Tocqueville, argumenta
que la participacion en las iglesias deviene en asociaciones ci-
viles. En la medida en que la densidad de las asociaciones reli-
giosas se incrementa, los beneficios mutuos por el intercambio
entre ellos y la competencia nutren las nociones de confianza
y concepciones del bien comun entre los sujetos populares. El
resultado es el enriquecimiento sustantivo de la comunidad
civica, la que a su vez constituye el espacio idéneo para que
la democracia politica florezca, aun en condiciones de cam-
bio acelerado. Tal vez el paralelo con lo que el protestantismo
histérico fue en los siglos anteriores para la sociedad norte-
americana no se aplique del todo a la realidad latinoamerica-
na donde las formas culturales se rigen bajo otros supuestos;
sin embargo, lo que no podemos negar es que el pluralismo
religioso es un fendbmeno creciente y que las voces de la di-
versidad social latinoamericana cada vez se dejan oir con mas
fuerza.

Los cambios en América Latina no se han restringido
al proceso de democratizacion politica; muchos de los predica-
mentos a los que se enfrentan las religiones vienen de la pre-
sion creada por las transformaciones econémicas. Mucho se ha
escrito sobre el fracaso del modelo de sustitucién de importa-
ciones, dramatizado por la década perdida de los ochenta. Los
efectos sociales de este cambio, sobre todo para las clases mas
pobres, han tenido costos socio-culturales profundos. La des-
regulacién de los mercados ha significado el alejamiento del
Estado y particularmente de los programas de bienestar social.
El recorte del gasto social junto con el relativo declive del sec-

tor industrial ha tenido como resultado desempleo y medidas
de austeridad como salarios congelados y devaluaciones de las
monedas. Esto ha incrementado la pobreza y la desigualdad.
Los pobres latinoamericanos han reaccionado a esta situa-
cion desechando las estrategias de sobrevivencia vinculadas
con sus raices y acogiendo en vez la economia informal. Un
componente central del crecimiento del sector informal son las
iniciativas de autoayuda como la creacién de centros de cuida-
do de nifios o los comedores populares, muchos de los cuales
han recurrido a las iglesias, mismas que funcionan como redes
flexibles de ayuda mutua donde la gente pobre no solo recibe
caridad, sino que invierten ahi sus propios recursos disponien-
do a su vez de los de la institucién. Estos recursos van desde el
espacio fisico, las referencias de trabajo, los créditos iniciales y
el entrenamiento vocacional hasta sistemas curativos alterna-
tivos para sobrellevar la pobreza que incluyen los tratamientos
psicosométicos4.

Un factor adicional a considerar es la manera con que
las iglesias evangélicas “domestican” el tipico machismo lati-
noamericano. Las mujeres y los nifios pobres han sido el gru-
po mas vulnerable ante la reestructuracion econémica (Serret
2000: 47-68), de ahi que no sea extrafo que la mayoria de
los asistentes a las iglesias evangélicas sean ellos. Aunque no
podemos deducir las tasas de conversién religiosa por el éxito
de las funciones sociales de las iglesias, se puede afirmar que
la habilidad de las iglesias para responder a las presiones eco-
noémicas de una localidad puede coadyuvar a la participacion
de las personas en determinada asociacion religiosa. Al ofrecer
estrategias exitosas para abordar los cambios socioeconémi-
cos, las iglesias encuentran un camino para captar miembros
potenciales. No obstante, la afiliacion y la conversién tienen
otra logica, puesto que la doctrina y las demandas pastorales
no siempre coinciden con los aspectos pragmaticos de la vida
religiosa.

3.2. La Iglesia ante el cambio:
El movimiento Catoélico de Renovacion Cristiana

La version catodlica de la pentecostalizacion de la reli-
gion popular en América Latina ha sido la emergencia del mo-
vimiento carismatico de renovacion catélica (MCRC), las comu-
nidades eclesiasticas de base y de los grupos de laicos, entre
otras. El MCRC comenzé en 1967 en las universidades esta-
dounidenses. En 1969 se publicd, en la conferencia episcopal
de Estados Unidos, un estatuto exhaustivo y favorable relativo
al MCRC y en 1975 el papa Paulo VI pronuncié un detallado

4 Hay autores como Andrew Chesnut (1997), que segun Kenneth P. Serbin, (1999: 104-109), sobredimensionan las capacidades curativas del pentecostalismo
y sus bondades, asi como su crecimiento potencial; este Ultimo sostiene que el aumento en la institucionalizaciéon del movimiento va en detrimento de su
atractiva espontaneidad, asi como de la dimensién intima de las reuniones religiosas, caracteristicas que limitan su crecimiento y universalizacion.

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005



Alicia Hamui Sutton

discurso a una audiencia especial de 10 000 carismaticos que
asistian a una conferencia en Roma. El cardenal Leén Joseph
Suenens, de Bélgica, miembro participante en el Concilio Va-
ticano I, se convirtié en el patrocinador del movimiento den-
tro de la jerarquia catélica, pero muchos de sus lideres mas
destacados eran seglares. A pesar del esoterismo cultural de
algunos grupos independientes, como los latinoamericanos, el
movimiento se define como ortodoxo en el plano doctrinal. Su
culto es extdtico, aunque por lo general mas sereno que el de
los pentecostales y al igual que los protestantes ponen énfasis
en el evangelismo y la fe personal en Cristo.

La nueva evangelizaciéon promueve simultineamente
la inculturacién y la unidad con la jerarquia catdlica, un fe-
némeno que hemos denominado como “glocal”. El énfasis en
la renovacién espiritual y emocional, en la devocion y en las
experiencias en grupos pequefios, junto con el respeto por la
autoridad clerical y la ortodoxia, son ingredientes que en el
mercado religioso hacen de estos movimientos competidores
atractivos, ya que a través de ellos, la Iglesia catélica responde
a las necesidades individuales y locales, al mismo tiempo que
reafirma los principios de unidad y universalidad de la tradi-
cién historica que la caracteriza.

El papel de la Iglesia catélica en las transformacio-
nes de las sociedades latinoamericanas ha sido diverso. Hay
estudiosos, como Anthony Gill (1998), cuya hipdtesis sostiene
que la Iglesia catélica asumié un papel critico contra los regi-
menes autoritarios y dictatoriales en América Latina, ahi donde
la competencia religiosa, es decir, el pentecostalismo, era mas
fuerte. Por ejemplo, en los paises centroamericanos, la opcion
de la jerarquia catdlica fue por los pobres y tomé el legado del
Concilio Vaticano Il para participar activamente en lo politico
con el objetivo de crear sociedades mas justas. Las estrate-
gias concretas fueron la creacién de comunidades de base, el
reconocimiento de la religiosidad popular en las localidades
y la expansién de la teologia de la liberacion como justifica-
cion ideoldgica en las décadas de los setenta y ochenta. En los
paises donde los nuevos movimientos religiosos no se habian
expandido significativamente, como en Argentina, la Iglesia
permanecié aliada con el Estado aun en contra de los intereses
de sus feligreses, privilegiando la relacién de los obispos del
alto clero con las autoridades estatales (Serbin, 1999: 136-
140).

Juan Pablo Il desde finales de la década de los se-
tenta, encabez6 una revolucion global en pro de la defensa de
los derechos humanos. La Iglesia en el apice -el papa, la curia

vaticana, los cardenales- ha dejado de ser una institucion pre-
dominantemente italiana. Juan Pablo Il, como obispo de Roma,
asumio el rol de hablarle al mundo, también se volvié un via-
jador por todo el orbe proclamando la sagrada dignidad de la
persona humana. Como expresa Casanova (2001: 434), quiere
ser visto no s6lo como santo padre de todos los catélicos sino
como padre comun de los hijos de Dios y como un vocero que
defiende a la humanidad. La Iglesia catdlica ha abrazado la
globalizaciéon dando la bienvenida a la liberacién de los limites
territoriales de las soberanias nacionales que restringian los
proyectos universales de la Iglesia. No obstante, esta acogida
no ha sido acritica; la Iglesia se ha mantenido como una de las
voces puUblicas que aun quedan cuestionando la globalizacion
capitalista, demandando la humanizaciéon y moralizaciéon de
las economias de mercado, asi como una division internacional
del trabajo y de los recursos mundiales mds justa y equitativa.
El discernimiento selectivo de los elementos de la globaliza-
cioén, que incluso llegan a parecer contradictorios, es un rasgo
caracteristico de la nueva tonalidad religiosa del fin del mile-
nio. Se utilizan los medios de la globalizaciéon para combatir la
globalizacion.

Ademas de la supremacia papal y de la centralizacién
del gobierno de la Iglesia en las ultimas décadas, ha habido
un resurgimiento impresionante de la dimension transnacio-
naI5 como lo muestran el concilio ecuménico, los sinodos, los
movimientos laicos vinculados a la Iglesia, las redes de inte-
lectuales, los encuentros internacionales y los centros de pe-
regrinacién transnacionales como la Basilica de Guadalupe en
México. En este contexto globalizado, el didalogo interreligioso
es mas importante para el futuro de la fe, que el didlogo entre
la Iglesia y el Estado, aunque es importante que el didlogo se
mantenga mientras el Estado siga vigente. Y de estos didlogos
interreligiosos, el que definird en gran parte el devenir de la
humanidad en este siglo, sera la conversacion entre los cris—
tianos y los musulmanes, que adn no esta muy avanzada.

En América Latina, uno de los movimientos laicos
mas extendidos y dindmicos desde la década de los setenta ha
sido el MCRC, mismo que ha sido aprobado por los episcopa-
dos nacionales en la regién, a pesar de los recelos iniciales por
el parecido de este movimiento con las sectas a las que tanto
combatian. Segun los datos de su oficina central en el Vatica-
no, el MCRC, cuenta con mas de 70 millones de personas en
mas de 200 paises del mundo, de los cuales 25 pertenecen a
Latinoamérica. En su articulo “A preferential option for the spi-
rit: The Catholic Charismatic Renewal in Latin America’s new
religious economy”, Andrew Chesnut (2003: 55-85), analiza,

5 Con transnacional nos referimos a las organizaciones que se estructuran de manera supranacional, es decir, mas alla de los limites Estado-nacién.

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005

[l CONfines




. CONfines

espuestas reI|g|osas latinoa Icanas

desde el punto de vista de la teoria de la economia religiosa,
las razones por las cuales este movimiento ha tenido tanta
aceptacion y un rapido crecimiento. La tesis principal del autor
es que se trata de un movimiento que maneja los mismos re-
cursos del pentecostalismo como el uso de los medios masivos
de comunicacién y otras técnicas de evangelizacién similares a
las practicadas por los misioneros. El MCRC, por lo tanto, logra
competir exitosamente ofreciendo un producto atractivo a la
religiosidad popular con estrategias como propiciar la relacion
de los individuos con el Espiritu Santo, una mayor participa-
cion en la liturgia, la formacién de grupos pequenos de ora-
cion donde se establece un contacto mds personal, comunida-
des de fe, legitimacion del estado secular, asi como la curaciéon
de las enfermedades y de los males psicolégicos en épocas de
crisis y de desintegracion social. Las diferencias significativas
con el pentecostalismo son la adoracién de la virgen Maria y
el reconocimiento del papa como la maxima autoridad de la
Iglesia catdlica, es decir, se afirma el dogma y la estructura
vertical de la instituciéon. El MCRC incluso ha desplazado a las
comunidades eclesiasticas de base (CEB), que funcionaron en
los setenta y ochenta con una ideologia mas comunitaria, e
incluso marxista, cuya busqueda estaba enfocada a la justi-
cia social. El MCRN ofrece un trato individualizado que resulta
atractivo a sus seguidores; es por ello que los laicos han ido
abandonando poco a poco las CEB para sumarse al MCRC, que
sustituye la dimensidn justicialista por otra mas espiritual.

COMENTARIOS FINALES

Las transformaciones experimentadas en los ambitos eco-
némico y politico al cambio del milenio, han provocado la re-
configuracion de lo social. La definicidon de nuevas identidades
globales y locales, asi como la defensa de espacios sociales
restringidos, ante la incertidumbre de la libertad irrestricta
preconizada por el mercado capitalista, han hecho que los sis-
temas religiosos encuentren medios propicios para la difusion
de sus doctrinas y accién social. Particularmente en América
Latina, la introduccién del modelo neoliberal y el retiro parcial
de las funciones sociales del Estado, que pasé de ser bene-
factor a ser regulador, han abierto espacios a otras organi-

zaciones, como las iglesias y las organizaciones no guberna-
mentales, para desplegar su labor en la atencién asistencial.
Paliar los efectos del desgarre del tejido social con opciones
espirituales de salvacion individual, asi como los conflictos y
la violencia que generan dichos reacomodos, sobre todo en las
areas mas pobres y marginadas, ha sido una de las tareas que
con mayor intensidad han asumido los movimientos religiosos
recientes que han encontrado eco entre los latinoamericanos.

Lo notable del fenédmeno religioso al que estamos
asistiendo es que presenta caracteristicas que pueden aco-
modarse a la nueva situacién politico-econémica regional, al
promover valores como el individualismo, la participacion vy el
compromiso voluntario en asociaciones sociorreligiosas. Es-
tos ingredientes, que constituyen un capital social importante,
también coinciden con los supuestos de los sistemas demo-
craticos, a los que habria que agregar la libertad de eleccién
de los ciudadanos que optan por proyectos alternativos que
conviven en un mismo marco social. La pluralidad religiosa, y
especificamente los dos movimientos tratados aqui -el pente-
costalismo y la renovacién carismatica-, son expresion de este
ajuste, en el cual la jerarquia catélica ha tendido a perder el
monopolio religioso y los privilegios politicos que mantuvo por
siglos. Se trata de un ajuste que tiende a modelar un esquema
que hoy coloca al Estado como el defensor de los derechos
humanos, la laicidad, la libertad de creencias, la tolerancia, la
aperturay la igualdad de las asociaciones religiosas ante la ley,
y en este sentido refuerza los valores democraticos.

Las religiones han resurgido como fuerzas poderosas,
aunque no exentas de las ambivalencias y las contradicciones
que se experimentan en el ambito de las interacciones inter-
personales, y tienen el potencial de actuar como restauradoras
de la cohesién social, o como instauradoras de dinamicas de
exclusién, basadas en consideraciones morales, que tienden a
fragmentar e incrementar el conflicto y la intolerancia social.
En el contexto global que se experimenta en este cambio de
milenio, los actores supranacionales, los Estados nacionales
y las autoridades locales, tienen la tarea de encontrar me-
canismos que, sustentados en parametros comunes como la
defensa de los derechos humanos, permitan una convivencia
armonica entre las diversas agrupaciones humanas.

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005



Alicia Hamui Sutton

Referencias bibliograficas

Anderson, B. (1991) /Imagined Communities. London: Verso
Bastian, J. (1997) La Mutacion Religiosa en América Latina. Para una sociologia del cambio social en la modernidad periférica
México: Fondo de Cultura Econémica

[l CONfines

————————— (1997) La mutacion religiosa de América Latina. México: Fondo de Cultura Econémica

————————— (1998) “The new religious map of Latin America: causes and social effects”. Cross Currents, 48 (3), 330-346

Casanova, J. (2001) “2000 presidential address: Religion, the new millennium, and globalization”. Sociology of Religion,
62 (4), 415-441

Chesnut, A. (2003) “A preferential option for the spirit: the catholic charismatic renewal in Latin America’s new religious econo
my”. Latin American Politics and Society, 45 (1), 55-85

————————— (1997) Born Again in Brazil: The Pentecostal Boom and the Pathogens of Poverty. New Brunswick: Rutgers University
Press

Gill, A. (1998) Rendering unto Caesar. The Catholic Church and the State in Latin America. Chicago: University of Chicago Press

Hamui, L. (2000) “La religion como recurso cultural en la era de la globalizacidn”. Efectos sociales de la globalizacion.
Liz Hamui-Halabe (comp.) México: Noriega Editores

Hervieu-Léger, D. (1996) “Por una sociologia de las nuevas formas de religiosidad: algunas cuestiones tedricas previas”
Identidades religiosas y sociales en México

Ireland, R. (1999) “Popular religions and the building of democracy in Latin America:Saving the Tocquevillian parallel”
Journal of Interamerican Studies and the World Affairs, 41 (4), 111-136

Jiménez, G. (coord.) Identidades religiosas y sociales en México. México: IFAL, UNAM

————————— (coord.) Instituto Francés de América Latina, Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad Nacional
Autonoma de México. México

Lester, T. (2002) “Oh, Gods”. The Atlantic Monthly, 289 (2), 37-45

Serbin, K. (1999) “Rendering on to Cesar: The Catholic Church and the State in Latin America”. Journal of Interamerican Studies
and the World Affairs, 41 (2), 136-140

————————— (1999) “Born again in Brasil: The Pentecostal Boom and the Pathogens of Poverty”. Journal of Interamerican Studies
and the World Affairs. 41 (1), 104-109

Serret E. (2000) “Mujeres en un mundo globalizado. Entre la tradicién y el feminismo”. En Hamui-Halabe (coord.)
Efectos sociales de la globalizacion. México: Noriega Editores

Vasquez, M. (1999) “Toward a new agenda for the study of religion in the Americas”. Journal of Interamerican Studies and the
World Affairs, 41 (4), 1-20

Willaime, J.(1996) “Dinamica religiosa y modernidad”. /dentidades religiosas y sociales en México. Gilberto Giménez (coord.)
México: Instituto Francés de América Latina, Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad Nacional Auténoma
de México

Zermefio, S. (1996), La Sociedad Derrotada. México: Siglo XXI Editores, UNAM

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005




