
CO
N

fin
es

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005 35

Alicia Hamui Sutton

Ar
tíc

ul
os

	 En este comienzo del tercer milenio, estamos asistiendo al final de una era macada por la hegemonía del cristianismo europeo y por la 
creciente globalización de un cristianismo desterritorializado y descentrado. Ejemplos de ello son los movimientos espirituales de salvación indi-
vidual, como el pentecostalismo evangélico y el movimiento carismático de renovación católica en América Latina. El presente artículo analiza cómo 
dichos movimientos basan su éxito en el pragmatismo de sus rituales ante agudas situaciones de crisis personales, dando respuestas rápidas y 
una sensación de seguridad, en la imagen de un Dios cercano y accesible para todos, en su adecuación a las nuevas condiciones del mercado, en 
su ajuste al proceso de ciudadanización, propio de las democracias modernas y en la satisfacción de las necesidades afectivas y espirituales de las 
personas en situación de intenso cambio, intentando crear nuevas identidades para restablecer el entramado social.   

Palabras clave: Cristiandad, globalización, América Latina, democracia, pentecostalismo, Movimiento católico de renovación carismática

	 Latin American Religious Responses to Socio-cultural changes of Globalization

	 At the beginning of this third millennium, we are witnessing the end of an era marked by the hegemony of  European Christianity and the globaliza-
tion of a deterritorialized and decentered Christianity. Evangelical Pentecostalism and the Catholic Charismatic Renovation Movement are examples of this type 
of individual salvation spiritualism in Latin America. This article illustrates  how these movements base their success on their ritual pragmatism with regard to 
personal crisis situations and the image of a near and accessible God. Moreover, the success of these movements  is because of the adjustment to new condi-
tions of the global market, the adaptation to the new processes of citizenship typical of modern democracies, and the satisfaction of spiritual and affective 
needs in a context of intense shifts trying to create new identities to reestablish the social framework of society.   

Key Words: Christianity, globalization, Latin America, democracy, Pentecostalism, Catholic Charistmatic Renovation Movement 

Fecha de recepción: 09/11/04         Fecha de aceptación: 27/01/05

Respuestas religiosas latinoamericanas a los ajustes 
Socio-culturales de la globalización 
Alicia Hamui Sutton*

	 América Latina está experimentando un intenso cam-
bio religioso al igual que otras regiones del mundo. El contexto 
cambiante e incierto de las últimas décadas, ha desatado pro-
cesos económicos, políticos, sociales y culturales diversos y 
plurales. En Latinoamérica, la democratización de los regíme-
nes políticos, el avance de la ciudadanización y la moderniza-
ción económica han ido acompañados del empobrecimiento, la 
marginación y la violencia ante el retiro de la asistencia social 
del Estado nacional. El deterioro de los lazos colectivos y la so-
lidaridad han desgarrado el tejido social desde la década de los 
setenta, aunque con mayor énfasis en los ochenta y noventa 
del siglo pasado. En este ambiente de intensas transformacio-
nes, las religiones adquieren nuevas modalidades para incidir 
en la realidad, resolver las crisis individuales y grupales, así 
como ayudar a reconstituir la confianza y solidaridad necesa-
rias para la convivencia. Con el desbordamiento de los límites 
institucionales de las religiones tradicionales, los sociólogos 

* Facultad de Medicina,  Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM). lizhamui@hotmail.com

de las religiones han ensayado nuevas explicaciones ante la 
insuficiencia de la teoría de la secularización para dar cuenta 
de la evidente necesidad humana de experimentar una vida 
espiritual más intensa en el ámbito de lo sagrado.
     
	 La globalización ha extendido una lógica tecnoeco-
nómica que privilegia la funcionalidad y la eficiencia de los 
mercados en el renovado sistema capitalista. Sin embargo, ha 
descuidado el aspecto afectivo y existencial de las personas. El 
neoliberalismo latinoamericano ha seguido las normas inter-
nacionales para ajustarse a la globalización económica, lo que 
ha generado marginación y pobreza en amplias capas de su 
población, que se expresa en violencia, desolación e inseguri-
dad. En este marco, ciertas modalidades religiosas que surgie-
ron en el contexto de una intensa modernización en la región, 
durante el siglo XX, encuentran un espacio social propicio para 
su crecimiento y desarrollo en las nuevas configuraciones de 



CO
N

fin
es

CONfines 1/2 agosto-diciembre 200536

Respuestas religiosas latinoamericanas
 A

rt
íc

ul
os

la sociedad global, que tiende a la desterritorialización. No 
obstante, estos movimientos religiosos muestran una ambi-
güedad ante el fenómeno global; por un lado, aprovechan en 
la medida de lo posible, los recursos tecnológicos, los bene-
ficios económicos y los sistemas democráticos que defienden 
la pluralidad y la tolerancia y, por otro, rechazan los estra-
gos sociales y la desigualdad que provoca. La hipótesis que se 
maneja en este artículo es que: los movimientos espirituales 
de salvación individual, como el pentecostalismo evangélico 
y el movimiento carismático de renovación católica, basan su 
éxito: 1) en el pragmatismo de sus rituales ante agudas situa-
ciones de crisis personales, dando respuestas rápidas y una 
sensación de seguridad, 2) en la imagen de un Dios cercano y 
accesible para todos, 3) en su adecuación a las nuevas condi-
ciones del mercado, 4) en su ajuste al proceso de ciudadani-
zación, propio de las democracias modernas y sobre todo 5) 
en la satisfacción de las necesidades afectivas y espirituales de 
las personas en situación de intenso cambio, intentando crear 
nuevas identidades para restablecer el entramado social.   
          
	 Este trabajo estará estructurado de la siguiente ma-
nera: para iniciar haremos una breve revisión sobre el cambio 
religioso global experimentado en las últimas décadas, princi-
palmente en la cultura occidental. Después haremos una revi-
sión general de la manera en que los sociólogos de la religión 
abordan actualmente el fenómeno de la revitalización de lo 
religioso en la vida pública. En un siguiente apartado ubicare-
mos en el contexto latinoamericano los cambios experimenta-
dos desde que el neoliberalismo hizo su aparición en la región: 
por un lado la tendencia a una mayor apertura democrática, 
al aumento de la conciencia ciudadana y al pluralismo y, por 
otro, el aumento de la pobreza y la marginación social. Una 
vez explicado este entorno, describiremos dos de los fenóme-
nos religiosos más extendidos en el área y que responden a la 
renovada sensibilidad espiritual de los seres humanos en estas 
condiciones: el pentecostalismo evangélico y el movimiento 
carismático de renovación católica. Ambos redefinen la parti-
cipación de los laicos y reelaboran la religiosidad popular.

     1. EL CAMBIO RELIGIOSO GLOBAL

	 En este comienzo del tercer milenio, asistimos al final 
de una era marcada por la hegemonía del cristianismo euro-
peo a través de un proceso dual caracterizado por una secula-
rización avanzada en la modernidad tardía occidental y por la 

creciente globalización de un cristianismo desterritorializado 
y descentrado. Europa occidental ha dejado de ser el corazón 
de la civilización cristiana, y el cristianismo en sus formas más 
dinámicas es menos europeo (Casanova, 2001: 418). El cam-
bio del siglo XX al XXI, estuvo exento del fervor milenarista y 
de la angustia del fin de siglo que se manifestaron al final del 
primer milenio en la Edad Media dominado en Occidente por 
la ideología católica. Esta ausencia puede significar el agota-
miento de la filosofía de la historia progresista característica 
de la Ilustración. La visión moderna del progreso y la filosofía 
teleológica de la historia, según los racionalistas ilustrados, 
tiene un origen judeo-cristiano y puede ser vista como la ver-
sión secular del milenarismo bíblico (Hervieu-Léger 1996:27).
El idealismo moderno estuvo acompañado por la expansión del 
capitalismo y por visiones utópicas de un nuevo orden social 
antropocéntrico experimentado en la historia. Así, la creencia 
moderna en el progreso se alimentaba del milenarismo cristia-
no secularizado por un lado y del utopismo racional ilustrado 
por el otro. En este inicio de siglo, el milenarismo secular se 
ha debilitado, aunque no así el religioso; y el utopismo se ha 
colapsado, la promesa de un mundo mejor es un ideal que 
hoy se ve con escepticismo, de tal suerte que uno de los pi-
lares que sostenían la creencia en el progreso histórico se ha 
derrumbado. Las críticas de los pensadores posmodernos van 
en ese sentido cuando hablan de lo insostenible de las gran-
des meta-narraciones. Al entrar en el siglo XXI, la historia ha 
dejado de tener un significado teleológico, progresista e inma-
nente y esta ausencia ha estado acompañada de un acelerado 
desarrollo tecnológico y notables revoluciones científicas en el 
ámbito de una nueva era global.

	 La crisis de las propuestas utópicas y de la filosofía 
progresista de la historia, ha abierto el camino al inesperado 
resurgimiento del milenarismo trascendental, cristiano y no 
cristiano. Por ejemplo, es sorprendente la vitalidad del protes-
tantismo histórico tradicional

1 
y el crecimiento sostenido de 

las versiones más milenaristas de las denominaciones cristia-
nas como los Testigos de Jehová, los Mormones o los Adven-
tistas del Séptimo Día. La comprensión de una interpretación 
moderna de Jesús como un líder carismático de un culto esca-
tológico ayuda a explicar la presencia de sectas milenaristas en 
la historia del cristianismo.

	 Lo interesante es que la menos milenarista de las co-
rrientes cristianas es la católica, apostólica y romana. La ade-
cuación a la modernidad y al mundo secular que experimentó 
después del Concilio Vaticano II, hizo que la Iglesia católica� 

1 Por protestantismo histórico tradicional, me refiero a las corrientes que a partir de la Reforma han surgido desde el siglo XVI, tanto en Europa como en 
América. El luteranismo, el calvinismo, el anglicanismo y el anabaptismo fueron las primeras ramas que después tenderían a diversificarse en denominaciones 
tan importantes como los evangelistas, los baptistas, los pietistas, los adventistas o los fundamentalistas, entre otros. El “nuevo” protestantismo, surge en el 
siglo XX en los Estados Unidos y se desprende de los grupos evangélicos fundamentalistas. Se le refiere como pentecostalismo o, en su versión más carismática, 
neo-pentecostalismo. Es este último el que ha experimentado un crecimiento notable en las últimas décadas del siglo XX en América Latina.  



CO
N

fin
es

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005 37

Alicia Hamui Sutton

Ar
tíc

ul
os

aceptara el principio de historicidad y la continua revelación 
de los planes de salvación de Dios en y a través de la historia. 
Esta visión revelada debía ser adoptada para leer los signos 
divinos en todos los tiempos. En la dimensión espacial, el pro-
ceso interno de secularización implicó una reorientación en la 
interpretación del sentido del pasado, del presente y del fu-
turo de la humanidad. A partir de ese momento, las acciones 
terrenales a favor de la justicia y la paz, así como la transfor-
mación del mundo, se volvieron una dimensión constitutiva de 
la misión divina de la Iglesia. Esta reorientación historicista ha 
llevado al catolicismo a abrazar una orientación progresista de 
la historia a pesar de su tradicional visión negativa de la era 
moderna, vista como una concatenación de herejías desde el 
protestantismo hasta el ateísmo comunista. 
     
	 En esta perspectiva, el milenarismo personal del papa 
Juan Pablo II se expresó en las celebraciones del jubileo del año 
2000, que fue interpretado como un claro signo de la gracia 
divina y como confirmación de su misión papal. En el sentido 
pragmático durkheimiano, estas festividades sirvieron para re-
frendar la potencialidad de las creencias religiosas y los ritua-
les como expresión de la integración social al recrear los lazos 
de solidaridad de la comunidad imaginada de la Iglesia. Tam-
bién se encontró la liga entre la historia sagrada y la historia 
secular, al leer los signos de los tiempos en clave profética. De 
acuerdo con los planes redentores de Dios, los creyentes de-
ben mostrar una actitud de arrepentimiento, de cambio en sus 
sentimientos, y un compromiso auténtico como condición para 
la realización de los designios divinos. Este tipo de estrategias 
están íntimamente relacionadas con la acción y pueden abonar 
el terreno de transformaciones sociales radicales

2
.  

     
	 En el contexto del fenómeno de la globalización, las 
relaciones entre las asociaciones religiosas, los Estados y la 
sociedad civil se reformulan y adquieren características glo-
bales y locales al mismo tiempo en modalidades distintas a 
las conocidas en la modernidad clásica. En esta última había 
una vinculación intrínseca entre Iglesia y Estado, ambos esta-
ban definidos por el mismo principio dual de territorialidad y 
reclamos de monopolio: en el caso de la Iglesia, sobre los me-
dios de salvación; y en el caso del Estado sobre los medios de 
la violencia legítima. La relación entre estas dos instancias de 
poder puede ser de colaboración, de dependencia y de com-
plicidad, legitimándose una a la otra, o puede ser mutuamente 
excluyente y por lo tanto antagónica. La Iglesia, según Casa-
nova (2001: 426), históricamente ha fusionado dos tipos de 
expresión religiosa que analíticamente podría definirse como 

2 La celebración mundial del año nuevo 2000 se experimentó como el primer festejo colectivo común global en la historia de la humanidad. La transmisión 
simultánea y recíproca en las cadenas televisivas durante las 24 horas de ese día alrededor del planeta hicieron del evento un asunto especial. Se trató de una 
fiesta secular exenta de simbolismo o significado religioso, sin embargo puede ser interpretado como un evento sagrado, en términos de Durkheim, pues fue 
la primera celebración colectiva virtual que reúne a la humanidad, en la simultaneidad espacio-temporal, en una era común.       

una comunidad de culto y una religión de salvación. La coexis-
tencia de la Iglesia con una comunidad en un territorio político 
específico juega así un papel fundante en la constitución de 
la identidad de una nación. Sin embargo, no todas las religio-
nes funcionan así, existen denominaciones religiosas, cultos o 
sectas que operan como religiones de salvación individuales.  
     
	 El modelo de la fusión del Estado y la Iglesia fue de-
safiado por el liberalismo democrático y sigue siéndolo por el 
proceso de globalización. El estado liberal confrontó las in-
tenciones monopólicas de la Iglesia al introducir la separación 
constitucional de la Iglesia y el Estado y, con ello, la libertad 
religiosa y la tolerancia a las distintas creencias. La globali-
zación extiende este proceso soterrando el principio de terri-
torialidad a varios niveles. La universalización y globalización 
de los derechos humanos desterritorializa la jurisdicción ba-
sada en el Estado, es decir, la persona humana es portadora 
de derechos inalienables y la libertad de conciencia es el más 
sagrado de estos derechos personales. El sistema mundial en 
Estados y los organismos e instituciones supranacionales li-
mitan la soberanía territorial del Estado y socavan el principio 
territorial que fusiona al Estado con el mercado, la nación y la 
sociedad civil. La globalización también desgasta el modelo de 
la cultura y la religión nacional con base territorial, volviendo 
menos relevante esta asociación en el análisis y en la realidad 
(Hamui 2000: 154-169). 
         

2. DE LA TEORIA DE LA SECULARIZACION, 
A LA TEORIA DEL MERCADO RELIGIOSO

	
	 La tradicional teoría de la secularización europea 
postula un vínculo estructural entre la diferenciación en ámbi-
tos sociales de la modernidad y el declive de la religión en este 
contexto. Dicha teoría da cuenta de los desarrollos europeos, 
sin embargo es insuficiente para explicar la intensa vitalidad 
y la gran pluralidad de las denominaciones religiosas con ca-
racterísticas salvacionistas en América, a pesar de la pronun-
ciada separación del Estado y las asociaciones religiosas. Los 
estudiosos del fenómeno norteamericano, aplicando el modelo 
de la “elección racional”, hablan de un mercado abierto, libre, 
competitivo y plural donde las ofertas de salvación individual 
se adecuan a las demandas de los potenciales consumidores 
de bienes espirituales. Desde esta perspectiva, los bajos índi-
ces de religiosidad europeos se explican a partir de institucio-
nes religiosas casi monopólicas altamente reguladas, como en 



CO
N

fin
es

CONfines 1/2 agosto-diciembre 200538

Respuestas religiosas latinoamericanas
 A

rt
íc

ul
os

Polonia o en Irlanda, o mercados religiosos oligopólicos. Lo 
interesante es notar que a pesar de los esfuerzos de agrupa-
ciones religiosas diversas por extender sus movimientos en 
Europa, que de hecho cuenta también con un mercado abierto 
y plural, éstos no han tenido éxito, pues no han logrado mo-
vilizar a las poblaciones hacia una mayor demanda religiosa. 
Ante el desgaste de las instituciones religiosas tradicionales 
las personas prefieren alejarse que acoger movimientos reli-
giosos alternativos.
	
	 Con la secularización, el cristianismo, al pasar de ser 
un culto comunitario a la situación del Estado nacional, perdió 
su habilidad para funcionar como una religión de salvación in-
dividual. Sin embargo, las necesidades espirituales no siempre 
permanecen constantes en todos los tiempos y en un espacio 
social y geográfico determinado; las condiciones históricas 
son cambiantes y así también las respuestas personales y co-
lectivas. Como sostiene Toby Lester (2002: 44) los misioneros 
de los nuevos movimientos cristianos en América Latina y en 
Asia se están moviendo de sur a norte logrando bastante éxito 
en su expansión; su potencial es enorme a futuro y en unas 
cuantas décadas podríamos ver a un norte secular definiéndo-
se a sí mismo ante un sur ampliamente cristianizado.   
     
	 No obstante, para comprender el fenómeno religio-
so, no sólo en Europa o en Norteamérica sino en el mundo 
entero, deberíamos pensar en las religiones más como siste-
mas culturales (Bastian 1998: 335) que como monopolios o 
mercados religiosos.  Uno de los efectos que sobre los siste-
mas culturales ha tenido la globalización es la desterritoria-
lización, es decir, el desarraigo de los fenómenos culturales 
de sus territorios “naturales”, donde los territorios, más que 
definidos por su dimensión geográfica, se distinguen como 
espacios imaginados, como mapas mentales. La globalización 
ha empezado a soltar las ataduras de los Estados soberanos, 
pues sus fronteras se vuelven más porosas. El sistema mundial 
de Estados, heredado de la era moderna, no está desapare-
ciendo; sin embargo, los Estados están estableciendo redes de 
intercomunicación cada vez más fluidas. Las personas y sus 
identidades, bienes y firmas comerciales, sistemas mediáticos 
y de comunicación, movimientos sociales y ámbitos de la vida 
pública transgreden las fronteras nacionales y se vuelven ex-
presiones transnacionales. 
     
	 Con la globalización, lo local adquiere preponderan-
cia sobre lo nacional, lo nacional se fragmenta en unidades 

particulares más pequeñas que así se mantienen. Lo “glocal” es 
también una manifestación de la desterritorialización que ca-
racteriza a la modernidad tardía: los espacios locales o regio-
nales, las comunidades reales o imaginadas, las identidades, 
los grupos étnicos, los subgrupos…, ganan autonomía espa-
cial en el ámbito del Estado nacional al que habían estado cir-
cunscritos hasta entonces. La humanidad global se convierte 
en una unidad auto-reflexiva y auto-referencial, sin embargo 
la humanidad en sí misma no puede constituirse en un grupo 
identificado o en comunidad imaginaria, en términos de Bene-
dict Anderson (1991). Las identidades individuales y colectivas 
son necesariamente plurales, requieren del “otro” para darse 
cuenta de sus propias particularidades. Así, la sociedad global 
se convierte en un espacio transnacional, en una red de aso-
ciaciones, movimientos, organizaciones y comunicaciones que 
trascienden los Estados nacionales definidos territorialmente, 
pero que en sí mismas no son dominios o sociedades organi-
zadas con base en un territorio.

	 En torno a la religión, la globalización ha facilitado el 
retorno de las viejas civilizaciones y las religiones mundiales, 
no sólo como unidades de análisis sino como sistemas cultu-
rales significativos y como comunidades imaginarias, inclusive 
compitiendo con las naciones entendidas también como co-
munidades imaginadas. Las religiones pueden incidir en las 
identidades locales por su carácter transnacional, por lo que 
la globalización representa para ellas la gran oportunidad de 
liberarse de las limitaciones del esquema del Estado nacional 
y la oportunidad de recuperar su dimensión transnacional y 
su rol de liderazgo amplio. La globalización también repre-
senta una gran amenaza en la medida en que desterritorializa 
los sistemas culturales y puede disolver la liga intrínseca entre 
tiempo sagrado, espacio sagrado y pueblo sagrado, conceptos 
comunes a todas las religiones mundiales y con ello socavar la 
vinculación esencial entre las historias, los pueblos y los te-
rritorios que han definido a las civilizaciones (Casanova 2001: 
428). Dos buenos ejemplos de la reconfiguración religiosa en 
las últimas décadas del siglo XX, los encontramos en dos ver-
siones del cristianismo actual: el pentecostalismo y el movi-
miento carismático de renovación católica en América Latina.
     

  



CO
N

fin
es

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005 39

Alicia Hamui Sutton

Ar
tíc

ul
os

3. AVANCES DE LOS NUEVOS MOVIMIENTOS 
RELIGIOSOS EN AMÉRICA LATINA

 

	 3.1. El pentecostalismo “glocal”
     
	 La diversidad eclesiástica del protestantismo

3
, su 

flexibilidad institucional y la fuerte permeabilidad de sus 
agrupamientos religiosos a los cambios globales lo vuelven 
especialmente interesante para analizar el cambio social. Los 
protestantismos liberales históricos están perdiendo perti-
nencia en beneficio de los protestantismos de tipo sectario, 
es decir, los protestantismos más acordes con la modernidad 
secularizada, ven que su base social disminuye, mientras que 
los de tendencia evangélica aumentan (Willaime 1996 : 61). El 
pentecostalismo en el mundo y en América Latina, en particu-
lar, se caracteriza por ser un protestantismo emocional de ma-
sas que recluta a sus seguidores esencialmente entre las capas 
subalternas de la población, mismas que han sido afectadas 
por el cambio social y cultural. La deslegitimación, en esas ca-
pas sociales, de los grandes aparatos de regulación, que son 
el Estado y la Iglesia, favorece las expresiones de una religión 
de proximidad –más móvil, ligera y efervescente-, en una si-
tuación de crisis, de desestabilización sociocultural, de rup-
tura (Zermeño 1996: 14-37). La referencia al “Espíritu Santo” 
y la experiencia de un Dios inmediato que interviene concre-
tamente en la vida terrenal, pueden ofrecer recursos simbóli-
cos congruentes en una situación de cambio y de movilidad. 
Esto puede ser una manera de entrar en la modernidad, una 
modalidad que acusa la ruptura con lo religioso institucional 
descalificado, a la vez que revalora una cultura religiosa tra-
dicional, indígena: la ruptura está inscrita en la permanencia, 
la innovación religiosa en la tradición (Bastaian 1997: 33-35). 
Aunque reactiva formas tradicionales y no democráticas de 
poder –modelo de pastor-patrón autoritario– y aunque parece 
muy ligado a los rasgos culturales tradicionales, el pentecos-
talismo en América Latina puede también constituir un modo 
de entrada paradójico en la modernidad, al mezclar elementos 
de protesta contra la modernidad con elementos de testimonio 
de esa misma modernidad. En tanto que afirmación religiosa 
autónoma en relación con los grandes aparatos de regulación 
de las creencias que son el Estado y la Iglesia católica, en todo 

caso el pentecostalismo es vector de modernidad religiosa 
contribuyendo a la pluralización de lo religioso y a su indivi-
dualización. 
     
	 Hay autores como Manuel Vázquez (1999: 1-20) que 
incluso consideran que las nuevas religiones populares contri-
buyen a la construcción de un nuevo ciudadano en el contexto 
de la democratización de América Latina a partir de la década 
de los noventa, pues las agrupaciones religiosas actúan en la 
reconstitución del tejido social al desarrollar estrategias para 
combatir la pobreza causada por el modelo económico neoli-
beral implementado por los gobiernos nacionales. En la medi-
da en que la sociedad civil se ha pluralizado en Latinoaméri-
ca, también las religiones se han fragmentado; así mismo, el 
enfoque de los estudios se ha movido de los acercamientos 
institucionales de los setenta y los ochenta, enfocados princi-
palmente en las elites eclesiásticas en su relación con las au-
toridades estatales, a las investigaciones más empíricas que 
dan cuenta de la manera en que las personas viven su religión 
(Giménez 1996). La imagen que emerge de estos estudios es 
contradictoria; por un lado, el pentecostalismo se orienta al 
sectarismo religioso que divide a las comunidades indígenas 
al rechazar las prácticas rituales centrales a la espiritualidad 
de los pueblos americanos –como la participación en las fies-
tas patronales del pueblo, el uso de tabaco y de alcohol o la 
adoración de imágenes-, consideradas por los pentecostales 
como formas de paganismo e idolatría. Por el otro lado, pente-
costalismos autóctonos están emergiendo como un fenómeno 
donde se mezcla el misterio del Espíritu Santo con visiones in-
dígenas del mundo, animadas por fuerzas supranaturales. Esta 
mezcla ha permitido reestablecer la autoridad de los chamanes 
tradicionales como pastores pentecostales que pueden curar y 
exorcizar espíritus malignos (Bastian 1997: 38).         
     
	 El éxito del pentecostalismo al desafiar a la hegemo-
nía católica se debe en parte a que provee de un “cielo segu-
ro” ante la desintegración anómica, así como una estructura 
institucional, prácticas y narrativas que ayudan a navegar en 
un mundo amenazante e inseguro. El pentecostalismo es un 
“culto de aflicción” que trata con predicamentos concretos de 
la vida real a nivel personal y familiar. En contextos de violen-
cia, como los de los cinturones de miseria que rodean a las 
urbes latinoamericanas, donde la criminalidad, las luchas entre 

3 Desde la Reforma en el siglo XVI, el protestantismo que aparece como reacción a lo que los reformadores consideraban abusos de la Iglesia Católica Apos-
tólica Romana, surgieron varias tendencias interpretativas y grupos con prácticas distintas que enfatizaban ciertos aspectos de las escrituras sagradas y de 
las tesis desarrolladas por su fundador, Martín Lutero. Algunas de las iglesias protestantes consideradas como históricas o tradicionales que surgieron en los 
siglos XVI, XVII, XVIII y XIX y que han transitado por procesos de institucionalización acentuados son: el luteranismo, el anglicanismo, al anabaptismo, el calvin-
ismo, el puritanismo, la iglesia metodista, la bautista y la presbiteriana, así como el evangelismo. Algunas de estas corrientes se desarrollaron con más fuerza 
en los Estados Unidos, como la versión evangelista que desde el siglo XVIII desarrolló un movimiento masivo hacia un “Gran Despertar” dirigido a la población 
más humilde y con un gran apego a la interpretación literal de las sagradas escrituras. Los evangelistas desplegaron una gran actividad misionera de donde 
surgieron nuevos movimientos como el adventista o el fundamentalista y, en el siglo XX, el pentecostalismo evangélico. El protestantismo sigue siendo una 
religión viva y cambiante donde se debaten temas de actualidad como el de las modalidades del culto, la modernización del lenguaje litúrgico, la fusión con 
otros credos, la interpretación de la Biblia y su relación con la verdad científica, así como los problemas del devenir social y político del entorno.  



CO
N

fin
es

CONfines 1/2 agosto-diciembre 200540

Respuestas religiosas latinoamericanas
 A

rt
íc

ul
os

pandillas y las policías son muy intensas, los evangélicos inter-
pretan la realidad como un escenario de luchas cósmicas entre 
el bien (Jesús) y el mal (Satán), este último representado por 
los traficantes, pistoleros y delincuentes en general. Al vincu-
lar estas estrategias religiosas con el ámbito de lo público, los 
espacios religiosos pueden ser los contextos donde los indivi-
duos aprenden responsabilidad y el cuidado de sí mismos y de 
otros, es decir, donde se desarrolla una cultura cívica. La infra-
estructura religiosa de América Latina juega un rol importante 
en modelar a los “sujetos populares” imbuidos de una ética de 
participación pública y la capacidad de proponer alternativas 
al autoritarismo y al clientelismo. Puede, entonces, existir un 
vínculo entre las prácticas culturales cotidianas y la política 
electoral. 
     
	 Rowan Ireland (1999:111-136) sostiene que el pen-
tecostalismo, al igual que movimientos similares, contribuye 
al desarrollo de la democracia en América Latina, pues la for-
mación de sujetos comprometidos deviene en ciudadanos res-
ponsables. Siguiendo el paradigma de Tocqueville, argumenta 
que la participación en las iglesias deviene en asociaciones ci-
viles. En la medida en que la densidad de las asociaciones reli-
giosas se incrementa, los beneficios mutuos por el intercambio 
entre ellos y la competencia nutren las nociones de confianza 
y concepciones del bien común entre los sujetos populares. El 
resultado es el enriquecimiento sustantivo de la comunidad 
cívica, la que a su vez constituye el espacio idóneo para que 
la democracia política florezca, aun en condiciones de cam-
bio acelerado. Tal vez el paralelo con lo que el protestantismo 
histórico fue en los siglos anteriores para la sociedad norte-
americana no se aplique del todo a la realidad latinoamerica-
na donde las formas culturales se rigen bajo otros supuestos; 
sin embargo, lo que no podemos negar es que el pluralismo 
religioso es un fenómeno creciente y que las voces de la di-
versidad social latinoamericana cada vez se dejan oír con más 
fuerza.    
     
	 Los cambios en América Latina no se han restringido 
al proceso de democratización política; muchos de los predica-
mentos a los que se enfrentan las religiones vienen de la pre-
sión creada por las transformaciones económicas. Mucho se ha 
escrito sobre el fracaso del modelo de sustitución de importa-
ciones, dramatizado por la década perdida de los ochenta. Los 
efectos sociales de este cambio, sobre todo para las clases más 
pobres, han tenido costos socio-culturales profundos. La des-
regulación de los mercados ha significado el alejamiento del 
Estado y particularmente de los programas de bienestar social. 
El recorte del gasto social junto con el relativo declive del sec-

4 Hay autores como Andrew Chesnut (1997), que según Kenneth P. Serbin, (1999: 104-109), sobredimensionan las capacidades curativas del pentecostalismo 
y sus bondades, así como su crecimiento potencial; este último sostiene que el aumento en la institucionalización del movimiento va en detrimento de su 
atractiva espontaneidad, así como de la dimensión íntima de las reuniones religiosas, características que limitan su crecimiento y universalización.

tor industrial ha tenido como resultado desempleo y medidas 
de austeridad como salarios congelados y devaluaciones de las 
monedas. Esto ha incrementado la pobreza y la desigualdad. 
Los pobres latinoamericanos han reaccionado a esta situa-
ción desechando las estrategias de sobrevivencia vinculadas 
con sus raíces y acogiendo en vez la economía informal. Un 
componente central del crecimiento del sector informal son las 
iniciativas de autoayuda como la creación de centros de cuida-
do de niños o los comedores populares, muchos de los cuales 
han recurrido a las iglesias, mismas que funcionan como redes 
flexibles de ayuda mutua donde la gente pobre no solo recibe 
caridad, sino que invierten ahí sus propios recursos disponien-
do a su vez de los de la institución. Estos recursos van desde el 
espacio físico, las referencias de trabajo, los créditos iniciales y 
el entrenamiento vocacional hasta sistemas curativos alterna-
tivos para sobrellevar la pobreza que incluyen los tratamientos 
psicosomáticos

4
. 

	 Un factor adicional a considerar es la manera con que 
las iglesias evangélicas “domestican” el típico machismo lati-
noamericano. Las mujeres y los niños pobres han sido el gru-
po más vulnerable ante la reestructuración económica (Serret 
2000: 47-68), de ahí que no sea extraño que la mayoría de 
los asistentes a las iglesias evangélicas sean ellos. Aunque no 
podemos deducir las tasas de conversión religiosa por el éxito 
de las funciones sociales de las iglesias, se puede afirmar que 
la habilidad de las iglesias para responder a las presiones eco-
nómicas de una localidad puede coadyuvar a la participación 
de las personas en determinada asociación religiosa. Al ofrecer 
estrategias exitosas para abordar los cambios socioeconómi-
cos, las iglesias encuentran un camino para captar miembros 
potenciales. No obstante, la afiliación y la conversión tienen 
otra lógica, puesto que la doctrina y las demandas pastorales 
no siempre coinciden con los aspectos pragmáticos de la vida 
religiosa. 

	 3.2. La Iglesia ante el cambio: 
	 El movimiento Católico de Renovación Cristiana

	 La versión católica de la pentecostalización de la reli-
gión popular en América Latina ha sido la emergencia del mo-
vimiento carismático de renovación católica (MCRC), las comu-
nidades eclesiásticas de base y de los grupos de laicos, entre 
otras. El MCRC comenzó en 1967 en las universidades esta-
dounidenses. En 1969 se publicó, en la conferencia episcopal 
de Estados Unidos, un estatuto exhaustivo y favorable relativo 
al MCRC y en 1975 el papa Paulo VI pronunció un detallado 



CO
N

fin
es

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005 41

Alicia Hamui Sutton

Ar
tíc

ul
os

discurso a una audiencia especial de 10 000 carismáticos que 
asistían a una conferencia en Roma. El cardenal León Joseph 
Suenens, de Bélgica, miembro participante en el Concilio Va-
ticano II, se convirtió en el patrocinador del movimiento den-
tro de la jerarquía católica, pero muchos de sus líderes más 
destacados eran seglares. A pesar del esoterismo cultural de 
algunos grupos independientes, como los latinoamericanos, el 
movimiento se define como ortodoxo en el plano doctrinal. Su 
culto es extático, aunque por lo general más sereno que el de 
los pentecostales y al igual que los protestantes ponen énfasis 
en el evangelismo y la fe personal en Cristo.
     
	 La nueva evangelización promueve simultáneamente 
la inculturación y la unidad con la jerarquía católica, un fe-
nómeno que hemos denominado como “glocal”. El énfasis en 
la renovación espiritual y emocional, en la devoción y en las 
experiencias en grupos pequeños, junto con el respeto por la 
autoridad clerical y la ortodoxia, son ingredientes que en el 
mercado religioso hacen de estos movimientos competidores 
atractivos, ya que a través de ellos, la Iglesia católica responde 
a las necesidades individuales y locales, al mismo tiempo que 
reafirma los principios de unidad y universalidad de la tradi-
ción histórica que la caracteriza. 
     
	 El papel de la Iglesia católica en las transformacio-
nes de las sociedades latinoamericanas ha sido diverso. Hay 
estudiosos, como Anthony Gill (1998), cuya hipótesis sostiene 
que la Iglesia católica asumió un papel crítico contra los regí-
menes autoritarios y dictatoriales en América Latina, ahí donde 
la competencia religiosa, es decir, el pentecostalismo, era más 
fuerte. Por ejemplo, en los países centroamericanos, la opción 
de la jerarquía católica fue por los pobres y tomó el legado del 
Concilio Vaticano II para participar activamente en lo político 
con el objetivo de crear sociedades más justas. Las estrate-
gias concretas fueron la creación de comunidades de base, el 
reconocimiento de la religiosidad popular en las localidades 
y la expansión de la teología de la liberación como justifica-
ción ideológica en las décadas de los setenta y ochenta. En los 
países donde los nuevos movimientos religiosos no se habían 
expandido significativamente, como en Argentina, la Iglesia 
permaneció aliada con el Estado aun en contra de los intereses 
de sus feligreses, privilegiando la relación de los obispos del 
alto clero con las autoridades estatales (Serbín, 1999: 136-
140).
     
	 Juan Pablo II desde finales de la década de los se-
tenta, encabezó una revolución global en pro de la defensa de 
los derechos humanos. La Iglesia en el ápice –el papa, la curia 

vaticana, los cardenales-  ha dejado de ser una institución pre-
dominantemente italiana. Juan Pablo II, como obispo de Roma, 
asumió el rol de hablarle al mundo, también se volvió un via-
jador por todo el orbe proclamando la sagrada dignidad de la 
persona humana. Como expresa Casanova (2001: 434), quiere 
ser visto no sólo como santo padre de todos los católicos sino 
como padre común de los hijos de Dios y como un vocero que 
defiende a la humanidad. La Iglesia católica ha abrazado la 
globalización dando la bienvenida a la liberación de los límites 
territoriales de las soberanías nacionales que restringían los 
proyectos universales de la Iglesia. No obstante, esta acogida 
no ha sido acrítica; la Iglesia se ha mantenido como una de las 
voces públicas que aún quedan cuestionando la globalización 
capitalista, demandando la humanización y moralización de 
las economías de mercado, así como una división internacional 
del trabajo y de los recursos mundiales más justa y equitativa. 
El discernimiento selectivo de los elementos de la globaliza-
ción, que incluso llegan a parecer contradictorios, es un rasgo 
característico de la nueva tonalidad religiosa del fin del mile-
nio. Se utilizan los medios de la globalización para combatir la 
globalización.

	 Además de la supremacía papal y de la centralización 
del gobierno de la Iglesia en las últimas décadas, ha habido 
un resurgimiento impresionante de la dimensión transnacio-
nal

5
 como lo muestran el concilio ecuménico, los sínodos, los 

movimientos laicos vinculados a la Iglesia, las redes de inte-
lectuales, los encuentros internacionales y los centros de pe-
regrinación transnacionales como la Basílica de Guadalupe en 
México. En este contexto globalizado, el diálogo interreligioso 
es más importante para el futuro de la fe, que el diálogo entre 
la Iglesia y el Estado, aunque es importante que el diálogo se 
mantenga mientras el Estado siga vigente. Y de estos diálogos 
interreligiosos, el que definirá en gran parte el devenir de la 
humanidad en este siglo, será la conversación entre los cris-
tianos y los musulmanes, que aún no está muy avanzada.
     
	 En América Latina, uno de los movimientos laicos 
más extendidos y dinámicos desde la década de los setenta ha 
sido el MCRC, mismo que ha sido aprobado por los episcopa-
dos nacionales en la región, a pesar de los recelos iniciales por 
el parecido de este movimiento con las sectas a las que tanto 
combatían. Según los datos de su oficina central en el Vatica-
no, el MCRC, cuenta con más de 70 millones de personas en 
más de 200 países del mundo, de los cuales 25 pertenecen a 
Latinoamérica. En su artículo “A preferential option for the spi-
rit: The Catholic Charismatic Renewal in Latin America´s new 
religious economy”, Andrew Chesnut (2003: 55-85), analiza, 

5 Con transnacional nos referimos a las organizaciones que se estructuran de manera supranacional, es decir, más allá de los límites Estado-nación.



CO
N

fin
es

CONfines 1/2 agosto-diciembre 200542

Respuestas religiosas latinoamericanas
 A

rt
íc

ul
os

desde el punto de vista de la teoría de la economía religiosa, 
las razones por las cuales este movimiento ha tenido tanta 
aceptación y un rápido crecimiento. La tesis principal del autor 
es que se trata de un movimiento que maneja los mismos re-
cursos del pentecostalismo como el uso de los medios masivos 
de comunicación y otras técnicas de evangelización similares a 
las practicadas por los misioneros. El MCRC, por lo tanto, logra 
competir exitosamente ofreciendo un producto atractivo a la 
religiosidad popular con estrategias como propiciar la relación 
de los individuos con el Espíritu Santo, una mayor participa-
ción en la liturgia, la formación de grupos pequeños de ora-
ción donde se establece un contacto más personal, comunida-
des de fe, legitimación del estado secular, así como la curación 
de las enfermedades y de los males psicológicos en épocas de 
crisis y de desintegración social. Las diferencias significativas 
con el pentecostalismo son la adoración de la virgen María y 
el reconocimiento del papa como la máxima autoridad de la 
Iglesia católica, es decir, se afirma el dogma y la estructura 
vertical de la institución. El MCRC incluso ha desplazado a las 
comunidades eclesiásticas de base (CEB), que funcionaron en 
los setenta y ochenta con una ideología más comunitaria, e 
incluso marxista, cuya búsqueda estaba enfocada a la justi-
cia social. El MCRN ofrece un trato individualizado que resulta 
atractivo a sus seguidores; es por ello que los laicos han ido 
abandonando poco a poco las CEB para sumarse al MCRC, que 
sustituye la dimensión justicialista por otra más espiritual.
 

COMENTARIOS FINALES
    

 Las transformaciones experimentadas en los ámbitos eco-
nómico y político al cambio del milenio, han provocado la re-
configuración de lo social. La definición de nuevas identidades 
globales y locales, así como la defensa de espacios sociales 
restringidos, ante la incertidumbre de la libertad irrestricta 
preconizada por el mercado capitalista, han hecho que los sis-
temas religiosos encuentren medios propicios para la difusión 
de sus doctrinas y acción social. Particularmente en América 
Latina, la introducción del modelo neoliberal y el retiro parcial 
de las funciones sociales del Estado, que pasó de ser bene-
factor a ser regulador, han abierto espacios a otras organi-

zaciones, como las iglesias y las organizaciones no guberna-
mentales, para desplegar su labor en la atención asistencial. 
Paliar los efectos del desgarre del tejido social con opciones 
espirituales de salvación individual, así como los conflictos y 
la violencia que generan dichos reacomodos, sobre todo en las 
áreas más pobres y marginadas, ha sido una de las tareas que 
con mayor intensidad han asumido los movimientos religiosos 
recientes que han encontrado eco entre los latinoamericanos.
     
	 Lo notable del fenómeno religioso al que estamos 
asistiendo es que presenta características que pueden aco-
modarse a la nueva situación político-económica regional, al 
promover valores como el individualismo, la participación y el 
compromiso voluntario en asociaciones sociorreligiosas. Es-
tos ingredientes, que constituyen un capital social importante, 
también coinciden con los supuestos de los sistemas demo-
cráticos, a los que habría que agregar la libertad de elección 
de los ciudadanos que optan por proyectos alternativos que 
conviven en un mismo marco social. La pluralidad religiosa, y 
específicamente los dos movimientos tratados aquí -el pente-
costalismo y la renovación carismática-, son expresión de este 
ajuste, en el cual la jerarquía católica ha tendido a perder el 
monopolio religioso y los privilegios políticos que mantuvo por 
siglos. Se trata de un ajuste que tiende a modelar un esquema 
que hoy coloca al Estado como el defensor de los derechos 
humanos, la laicidad, la libertad de creencias, la tolerancia, la 
apertura y la igualdad de las asociaciones religiosas ante la ley, 
y en este sentido refuerza los valores democráticos. 
     
	 Las religiones han resurgido como fuerzas poderosas, 
aunque no exentas de las ambivalencias y las contradicciones 
que se experimentan en el ámbito de las interacciones  inter-
personales, y tienen el potencial de actuar como restauradoras 
de la cohesión social, o como instauradoras de dinámicas de 
exclusión, basadas en consideraciones morales, que tienden a 
fragmentar e incrementar el conflicto y la intolerancia social. 
En el contexto global que se experimenta en este cambio de 
milenio, los actores supranacionales, los Estados nacionales 
y las autoridades locales, tienen la tarea de encontrar me-
canismos que, sustentados en parámetros comunes como la 
defensa de los derechos humanos, permitan una convivencia 
armónica entre las diversas agrupaciones humanas.



CO
N

fin
es

CONfines 1/2 agosto-diciembre 2005 43

Alicia Hamui Sutton

Ar
tíc

ul
os

Referencias bibliográficas

Anderson, B. (1991) Imagined Communities. London: Verso
Bastian, J. (1997) La Mutación Religiosa en América Latina. Para una sociología del cambio social en la modernidad periférica	
	 México: Fondo de Cultura Económica
--------- (1997) La mutación religiosa de América Latina. México: Fondo de Cultura Económica
--------- (1998) “The new religious map of Latin America: causes and social effects”. Cross Currents, 48 (3), 330-346
Casanova, J. (2001) “2000 presidential address: Religion, the new millennium, and globalization”. Sociology of Religion, 
	 62 (4), 415-441
Chesnut, A. (2003) “A preferential option for the spirit: the catholic charismatic renewal in Latin America´s new religious econo	
	 my”. Latin American Politics and Society, 45 (1), 55-85
--------- (1997) Born Again in Brazil: The Pentecostal Boom and the Pathogens of Poverty. New Brunswick: Rutgers University 	
	 Press
Gill, A. (1998) Rendering unto Caesar. The Catholic Church and the State in Latin America. Chicago: University of Chicago Press
Hamui, L. (2000) “La religión como recurso cultural en la era de la globalización”. Efectos sociales de la globalización. 
	 Liz Hamui-Halabe (comp.) México: Noriega Editores
Hervieu-Léger, D. (1996) “Por una sociología de las nuevas formas de religiosidad: algunas cuestiones teóricas previas”  
	 Identidades religiosas y sociales en México
Ireland, R. (1999) “Popular religions and the building of democracy in Latin America:Saving the Tocquevillian parallel”
	  Journal of Interamerican Studies and the World Affairs, 41 (4), 111-136
Jiménez, G. (coord.) Identidades religiosas y sociales en México. México: IFAL, UNAM
--------- (coord.) Instituto Francés de América Latina, Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad Nacional 
	 Autónoma de México. México
Lester, T. (2002) “Oh, Gods”. The Atlantic Monthly, 289 (2), 37-45
Serbin, K. (1999) “Rendering on to Cesar: The Catholic Church and the State in Latin America”.  Journal of Interamerican Studies 	
	 and the World Affairs, 41 (2), 136-140
--------- (1999) “Born again in Brasil: The Pentecostal Boom and the Pathogens of Poverty”. Journal of Interamerican Studies 	
	 and the World Affairs. 41 (1), 104-109
Serret E. (2000) “Mujeres en un mundo globalizado. Entre la tradición y el feminismo”.  En Hamui-Halabe (coord.) 		
	 Efectos sociales de la globalización. México: Noriega Editores
Vásquez, M. (1999) “Toward a new agenda for the study of religion in the Americas”.  Journal of Interamerican Studies and the 	
	 World Affairs, 41 (4), 1-20
Willaime, J.(1996) “Dinámica religiosa y modernidad”. Identidades religiosas y sociales en México. Gilberto Giménez (coord.) 	
	 México: Instituto Francés de América Latina, Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad Nacional Autónoma 	
	 de México
Zermeño, S. (1996), La Sociedad Derrotada. México: Siglo XXI Editores, UNAM


