
37

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

ISSN: 1870-3569CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

* Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad Autónoma de Nuevo León.

Masculinidades nahuas. Identidades políticas y 
liderazgos indígenas en Nuevo León desde una 
perspectiva interdisciplinaria
Nahua Masculinities. Political Identities and Indigenous 
Leadership in Nuevo León from an Interdisciplinary Perspective
Félix Enrique López Ruiz*, Rebeca Moreno Zúñiga* 
y Esteban Picazzo Palencia*

Fecha de recepción: 23/04/2021

Este artículo se traza interdisciplinariamente con el propósito de conocer las formas y 
contextos que inciden para la configuración de identidades políticas manifiestas en el 
ejercicio de liderazgos masculinos por parte de seis indígenas nahuas migrantes en Nuevo 
León. La instrumentación de este trabajo se orientó desde un enfoque cualitativo; el abordaje 
metodológico que se utilizó fue el estudio de caso y, para la selección de los sujetos, se 
procedió a través de un muestreo no probabilístico. Este trabajo concluye con un análisis 
sobre las circunstancias, retos y contextos donde ellos realizan, o pretenden realizar, su 
trabajo y engarza, a su plataforma teórica, narrativas que aportan testimonio vivo sobre la 
importancia que implica la búsqueda no sólo del bien personal, sino, principalmente, del 
bienestar colectivo en un espacio social que les preserva un lugar de marginación social, 
discriminación racial y exclusión cultural por su condición étnica.

Palabras clave: interdisciplina, identidades, política, etnicidad, discriminación racial, 
masculinidades

This article is drawn in interdisciplinary ways up for the purpose of knowing the forms and contexts 
that affect the configuration of political identities manifested in the exercise of male leadership by 
six indigenous migrant Nahuas in Nuevo León. The implementation of this work was oriented from 
a qualitative approach; the methodological approach that was used was the case study and, for the 
selection of the subjects, we proceeded through a non-probabilistic sampling. This work concludes with 
an analysis of the circumstances, challenges, and contexts where they carry out, or intend to carry 
out, their work and link, to their theoretical platform, narratives that provide living testimony about 
the importance of seeking not only personal good, but also, mainly, of the collective well-being in a 
social space that preserves them a place of social marginalization, racial discrimination and cultural 
exclusion due to their ethnic condition.

Keywords:  interdiscipline, identities, politics, ethnicity, racial discrimination, masculinities

Fecha de aceptación: 17/05/2021



38

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

Introducción

La complejidad social que implica la situación y presencia de indígenas 
en el estado de Nuevo León se considera un tema de interés científico 
en distintas áreas de conocimiento. Además de transitar por una crisis 
de reconocimiento, su incomprensión implica no sólo el sostenimiento 
de problemáticas sociales que se derivan de ello, sino también la 
emergencia de necesidades que requieren urgente atención. Partiendo 
de una presuposición holística que registre la realidad como un todo, tal 
complejidad requiere un replanteamiento de las diferentes problemáticas 
sociales en forma sistémica e interdisciplinaria. Este enfoque queda 
claramente justificado por Rolando García (2008) cuando sentencia que:

(…) en el "mundo real", las situaciones y los procesos no se presentan 
de manera que puedan ser clasificados por su correspondencia con 
alguna disciplina en particular. En ese sentido, podemos hablar de 
una realidad compleja. Un sistema complejo es una representación de un 
recorte de esa realidad, conceptualizado como una totalidad organizada 
(…), en la cual los elementos no son "separables" y, por tanto, no 
pueden ser estudiados aisladamente (García, 2008, pp. 21- 22).

Así, tal complejidad implicaría la consideración “de múltiples 
procesos cuyas interrelaciones constituyen la estructura de un sistema 
que funciona como una totalidad organizada” (García, 1994, p. 85). De 
esta manera, “los sistemas complejos están constituidos por elementos 
heterogéneos en interacción” (García, 2008, p. 32). Sin embargo, su 
complejidad “no está solamente determinada por la heterogeneidad de 
los elementos (o subsistemas) que lo componen” (García, 1994, p. 86), 
sino que, además de ella “la característica determinante de un sistema 
complejo es la interdefinibilidad y mutua dependencia de las funciones 
que cumplen dichos elementos dentro del sistema total” (García, 1994, 
p. 86). Tal interdefinibilidad excluye la posibilidad de analizar a un sistema 
complejo “por la simple adición de estudios sectoriales correspondientes 
a cada uno de los elementos” (García, 1994, p. 86). Por lo que supone 
un abordaje interdisciplinario en tanto el objetivo sea “llegar a una 
interpretación sistémica de la problemática original que presenta el objeto 
de estudio” (García, 1994, p. 93). A partir de allí, será posible lograr un 
análisis integral, que provea las bases para proponer acciones concretas 
y políticas generales alternativas que permitan influir sobre la evolución 
de tal sistema.

Es por lo anterior que esta propuesta se sostiene desde una plataforma 
interdisciplinar dado que es el resultado de una convergencia no sólo 
científica, sino también de distintas subjetividades manifiestas en las 



39

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

orientaciones epistémicas que sus autores depositan en ella y que devienen 
en un componente importante para la comprensión y el análisis de las 
realidades que enfrentan las personas indígenas migrantes en Nuevo León 
y de los hombres específicos que aborda el estudio.

Aunque la mayor parte de estas personas indígenas migraron en busca 
de mejores oportunidades para vivir, en general viven en escenarios 
complejos de vulnerabilidad. Sus necesidades no son del todo satisfechas, 
sufren de discriminación por su origen étnico y son estigmatizados como 
ciudadanos de segunda (García Tello, 2013). Este panorama problemático, 
observado desde aquí como un sistema complejo, provoca no sólo 
desarraigo con su entorno social, sino frustración, desesperanza y apatía. 
Sin embargo, y a pesar de este panorama desalentador, es de señalarse 
el esfuerzo que realizan algunas personas para superarlo, ya sea en el 
plano individual (producto de esfuerzos unitarios) o en el plano colectivo 
(resultado de esfuerzos grupales dirigidos por agentes reconocidos por su 
liderazgo).

Este artículo tiene el propósito de conocer las formas y contextos que 
inciden para la configuración de identidades políticas manifiestas en el 
ejercicio de liderazgos masculinos por parte de seis indígenas nahuas 
migrantes en Nuevo León que, en síntesis, encarnan las distintas formas 
posibles de tomar posición y enfrentarse a problemas políticos a partir de 
un corpus de saberes, creencias, preferencias y consideraciones respecto al 
poder, la moral y el orden social.

Al inicio, se aborda la presencia de las personas indígenas en Nuevo 
León, en donde se presentan señaléticas que indican y configuran en el 
imaginario social su situación en el estado. Posteriormente se describen 
los casos de seis indígenas nahuas que han destacado por sus liderazgos 
en el estado de Nuevo León. Al final se analizan las narrativas que 
aportan testimonio vivo sobre la importancia que implica la búsqueda 
no sólo del bien personal, sino, principalmente, del bienestar colectivo en 
un espacio social que les reserva un lugar de marginación, discriminación 
y exclusión social por su condición étnica.

Identidades

Las identidades refieren al conjunto de rasgos propios de un individuo 
o de una colectividad que les caracterizan frente a los demás, es la 
interpelación ante la que uno se pregunta a sí mismo cómo es (Herrero y 
Pérez, 2007). Tal impronta supone un ejercicio de autorreflexión a través 
del cual el individuo reconoce sus capacidades y potencialidades, adquiere 
conciencia de sí (Mercado y Hernández, 2010). Esta noción igualmente 
funciona para identificar la diferencia, aquello que distingue a lo uno de lo 



40

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

otro, que divide al yo del no-yo y al nosotros de los otros (López, 2019). La 
comprensión de las identidades como un rasgo que define a los sujetos y 
que se manifiesta en un juego de similitudes y diferencias es común en el 
ámbito de las ciencias sociales y humanas.

Para el sociólogo Manuel Castells (1999), las identidades son un proceso 
de construcción de sentidos que se basa en atributos culturales, es decir, la 
cultura dota de valores a partir de los cuales los individuos interaccionan 
socialmente; tales valores originan una identificación con los grupos con 
los que se conviven y con las instituciones que norman la convivencia 
dentro de la comunidad a la cual pertenecen. Esto involucra una postura 
política (Almada, 2005) al implicar un proceso dinámico de construcción 
de significados (Schuttenberg, 2014). 

Las identidades no suponen estrictamente fijeza o determinación 
inmutable, captan tanto dimensiones estáticas (permanencias) como 
dimensiones dinámicas (resignificaciones). Por lo tanto, lo apropiado 
es dimensionarles como procesos móviles que articulan elementos 
heterogéneos en esa cadena significante (Schuttenberg, 2014). Las 
identidades “no se ontologizan ni se reifican, [son] identidades fluidas, en 
permanente proceso de re-significación reflexiva, de re-normativización 
siempre tentativa” (Amorós, 2000, p. 62).

En síntesis, las identidades pueden definirse como procesos subjetivos 
inacabados y abiertos en los que los individuos se autoadscriben a un 
repertorio de atributos culturales que les definen y, así mismo, establecen 
su diferencia de los otros que no son ellos. Como procesos constituyentes, 
son dinámicas y cambiantes. Pensar las identidades en estos términos 
posibilita su entendimiento y el análisis de posicionamientos políticos que 
se les desprenden.

Identidades políticas

Por ser una categoría central para el análisis de este trabajo, podemos 
comenzar por delimitar a las identidades políticas dentro de un marco 
referencial en el que “los miembros de un grupo se definen y son 
definidos por aquellos con quienes interactúan” (Almada, 2005, p. 128). 
Suele estar relacionada, desde una perspectiva colectiva y organizacional 
(Segato, 2002), con preferencias políticas y tomas de posición frente a 
problemas políticos, así como con una definición de metas por alcanzar. 
Estas identidades surgen y “se difunden con gran rapidez en el contexto 
global para jugar un papel en el reclamo de derechos y recursos” (Segato, 
2002, p. 23) y pueden, incluso, devenir en demandas de autogobierno, de 
autodeterminación (Arnoletto, 2007). Todo en un marco de cultura política 
que comienza en el contexto social en el que se desarrollan los sujetos que 
encarnan tales identidades. La cultura política se despliega:



41

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

en el contexto en el que hemos nacido y en el que nos desarrollamos 
como ciudadanos o residentes a partir del lugar que ocupamos en la 
jerarquía social y, por ende, en relación con las instancias de poder; 
es la que da sustento a la construcción de la identidad política que, 
a su vez, nos permite distinguirnos de los “otros”; una vez lograda 
dicha distinción, entablamos relaciones del tipo “ellos” versus 
“nosotros” y, consecuentemente, el conflicto y la posibilidad de 
negociación según sea el caso (Almada, 2005, p. 127) 

En este contexto social, la teoría política del discurso, es una herramienta 
útil para el análisis de los procesos de formación y transformación de las 
identidades políticas porque ofrece la posibilidad de comprender mejor 
las lógicas políticas que inciden en estos procesos (Reynares, 2003; Groppo, 
2009). Esta teoría tiene su fundamento en el supuesto ontológico de que 
las prácticas sociales son construidas y no tienen significados definitivos; 
este es un proceso de significación de la realidad social que se encuentra 
abierto a modificación (Groppo, 2009). Esta base ontológica 

implica asumir tanto al sujeto y al objeto (…) como totalidades abier-
tas nunca completamente cerradas [lo que deriva en] algunos efectos: 
los objetos sociales son siempre significativamente construidos; la 
objetividad social está basada en la contingencia y la historia; y toda 
totalidad social está dislocada” (Reynares, 2013, p. 4). 

Es por este carácter contingente y relacional el que “las identidades polí-
ticas siempre dependen de sus relaciones con otros elementos, están (…) en 
tránsito [y posibilidad] de una nueva identificación” (Reynares, 2013, p. 5).

Las identidades políticas no son estáticas, se desarrollan individual y 
colectivamente; se modifican con el transcurso del tiempo adecuándose 
a nuevos contextos y circunstancias específicas, aunque siempre 
manteniendo características constantes e integridades que les reafirme 
como tal. Pueden ser heredadas, motivadas por lazos familiares o afectivos 
que no siempre implican los intereses profundos del ideario que abrazan 
por lo que son socializadas. Representan un aprendizaje social que tiene 
múltiples implicaciones e incidencias en las actitudes y comportamientos 
políticos de los individuos (Groppo, 2009).

En síntesis, las identidades políticas implican la pertenencia o 
adscripción a un grupo, colectividad o ideología política en la que se 
comparten vínculos en común manifiestos en distintas formas posibles 
de tomar posición y enfrentarse a problemas políticos a partir de un 
corpus de saberes, creencias, preferencias y consideraciones respecto al 
poder, la moral y el orden social. Para efectos de este trabajo, preferimos 
dimensionarle desde el plano individual que, aunque evidentemente 



42

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

se recrea en lo colectivo, implica en el terreno de la subjetividad: las 
voluntades, adscripciones, decisiones, preferencias y orientaciones que 
realizan los individuos en el campo de lo político.

Desde esta perspectiva, las personas, en mayor o menor medida, 
comienzan a actuar en la búsqueda por el reconocimiento de su especificidad, 
por sus derechos y por la trasformación (o preservación, según sea el caso) 
del orden establecido que mantiene la jerarquía social (Almada, 2005). Con 
base en sus acciones, estrategias, principios, mentalidad y valores, nuevos 
perfiles comportamentales detonan estas identidades políticas. Entre estas 
destacan aquellas que asumen como su responsabilidad o deber el generar 
el ambiente para que más personas puedan vivir mejor. Son liderazgos 
que, con su participación social, se erigen como ciudadanos que buscan 
hacerse escuchar en la toma de decisiones públicas (Villarreal, 2010), y 
representar los intereses y necesidades de una colectividad determinada. 
Son interlocutores quienes, habilitados por su liderazgo, conocimientos o 
capacidades, interpelan a las instituciones gubernamentales y sociales en 
el reclamo del derecho a la intervención en los asuntos que les competen 
(Canto, 2010). Esto permite no sólo la atención de sus grupos, sino que 
también modera y controla el poder de los políticos (Serrano, 2015) por 
lo que resultan convenientes en un sistema de democracia participativa. 

Identidades genéricas

Como se ha escrito, las identidades son un constructo sociohistórico 
que se simboliza culturalmente por cada sociedad organizada desde su 
subjetividad y el tipo de relación que establece entre sus individuos. Los 
individuos cumplen (o no) los papeles y atributos sociales impuestos y 
asignados para cada quien, entre ellos se encuentran los de género (Huerta, 
1999). En esta dimensión social es que se construyen las identidades de 
género que se traducen en conductas específicas: los hombres desempeñan 
actividades sociales en los que el uso de la fuerza, la racionalización y 
la agresividad están implicadas y, por otro lado, entre otros, las mujeres 
ocupan las responsabilidades del cuidado del hogar y de los hijos, y la 
tutela de las emociones y de los sentimientos (Garda, 2006). En suma, 
los individuos son sujetos genéricos, es decir, sus identidades, prácticas 
y relaciones son construcciones sociales y no hechos de la naturaleza 
(Núñez, 2017). 

En el caso de los hombres, su masculinidad contiene un conjunto de 
prácticas sociales, culturales e históricas que se reproducen de generación 
en generación y mediante las cuales, en tiempos y espacios específicos, 
son configurados genéricamente. La masculinidad va interiorizándose en 
los hombres a lo largo de un proceso de socialización. En este proceso 
en el que intervienen distintos actores sociales (padres, familia, escuela, 



43

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

amigos, medios de comunicación, etc.) (Keijzer, 2001), se fomentan 
comportamientos y convicciones pertenecientes a un colectivo que ostenta 
fuerza, poder y autoridad y se les prepara para ejercerlas a su vez (Ramos, 
2006). Así, los hombres se reconocen pertenecientes a contextos y realidades 
con diversidades culturales, clasistas, étnicas, racistas, lingüísticas, 
etarias, sexuales, laborales, territoriales (Serrano y Pacheco, 2011). De esta 
manera, la masculinidad es grabada en los cuerpos de los hombres, en sus 
relaciones y en todas sus prácticas (Rosas, 2008). Ser hombre es resultado 
de un proceso educativo (Guiza, 2010). 

Ahora bien, la masculinidad no es permanente, estática, ni es una sola. 
En la vida cotidiana existen diferentes tipos de masculinidad (Connell, 
2010); estos se construyen a lo largo de la vida de las personas y, con los 
códigos aprendidos, van ajustándose según el ciclo de vida y el entorno 
social, cambian según la generación y la posición social. Así lo explica 
el antropólogo Guillermo Núñez (2017): “la masculinidad y la hombría 
no tienen un significado fijo ni trascendente, sino que participan de una 
disputa social, al nivel de la significación en los diferentes contextos 
sociales e históricos” (p. 37). 

En síntesis, las identidades masculinas son el resultado de significados, 
normas, valores y códigos de conducta que se imputan a los hombres 
en una sociedad y tiempo determinados. Tales atributos, por lo menos 
para quienes adquieren voluntaria o involuntariamente papeles de 
liderazgo (como es la narrativa de los casos que en este documento se 
describen), prepara a los hombres para el ejercicio de la autoridad, para 
la responsabilidad en la toma de decisiones, para la protección de su 
colectividad y para la represión de conductas o actos que muestren signos 
de debilidad.

Identidades étnicas

Respecto al concepto de etnicidad, de manera similar a los ámbitos identi-
tarios de lo político y lo genérico, las identidades étnicas refieren a valores  
y prácticas que describen a los sujetos que las autoadscriben y distinguen,  
en general, a los grupos culturales o comunidades. En este ámbito, las 
identificaciones étnicas compartidas implican desde aspectos tangibles 
(como el territorio, alimentación, vestimenta, medios de producción,  
etcétera) como intangibles (lengua, tradiciones, costumbres, cosmovisio-
nes, etcétera). Las identidades étnicas son una herencia cultural, cada uno 
de sus componentes reafirma su patrimonio cultural (Segato, 2002). 

Las identidades étnicas refieren “a un sentido de sí mismo, pero difiere 
en cuanto a que involucra un sentido compartido de identidad con otros 
quienes pertenecen al mismo grupo étnico” (Vázquez, 2014, p. 121). 
Cuando estas identidades provienen de su pertenencia a los grupos que 



44

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

les son significativos, los individuos desarrollan actitudes positivas y 
contribuyen, de forma importante, con el estado de bienestar individual 
(Vázquez, 2014). Ahora bien, las identidades étnicas se configuran 
mediante procesos que implican trayectorias de vida por lo que se 
constituyen dinámicos, fluidos y multidimensionales. Son identidades 
que varían “de intensidad en el transcurso de la vida de un individuo: 
inicia en algún momento y puede fortalecerse, debilitarse, abandonarse o 
recuperarse intermitentemente o permanentemente a lo largo de la vida” 
(Vázquez, 2014, p. 117). 

No obstante, aunque cambiante y fluida, la etnicidad no puede ser 
elegida sin determinados elementos culturales y comportamientos étnicos 
que lo legitimen: el origen étnico, la autoidentificación, la lengua hablada, 
la ubicación geográfica, prácticas culturales, la raza, son algunos ejemplos. 
Sin embargo, “el conocimiento y uso de la lengua étnica, en particular, ha 
sido considerado por algunos investigadores como un aspecto clave de 
la identidad étnica” (Vázquez, 2014, p. 122). Con todo “la gente elige en 
el sentido de que negocia con su categoría étnica asignada [por lo que el] 
proceso de la formación de la identidad étnica involucra la construcción 
en el tiempo del sentido de uno mismo como miembro del grupo y de las 
actitudes propias y entendimientos asociados con la membresía al grupo” 
(Vázquez, 2014, p. 121).

Por lo tanto, las identidades étnicas tienen tantos y múltiples significados 
y definiciones, como grupos étnicos e individuos indígenas existan. Pero 
con fines de delimitación histórica, ha sido claro que en nuestro país 

lo étnico se reduce a lo indio o indígena, mientras que en otros países 
como Francia, remite a los inmigrantes y en Estados Unidos incluye 
a la población india, razas y migrantes según país de procedencia. 
(…) el término de indígena es más acotado, puesto que hace alusión 
a toda población autóctona, entendida como los descendientes de 
la población existente en el territorio que actualmente contiene a la 
nación antes de la conquista, y que mantiene sus propias instituciones 
originarias (…) Sus depositarios son pueblos que se reconocen y son 
reconocidos como descendientes de aquellos existentes en estas 
tierras hace más de 500 años, antes de la Conquista. A pesar de la 
discriminación que han sufrido a lo largo de la historia, su identidad 
étnica ha perdurado hasta el día de hoy, pero no inmutable ni de 
forma continua. (Vázquez, 2014, p. 119)

En el caso de las etnias indígenas en México, su pluralidad y riqueza 
cultural se encuentra sujeta no sólo a dificultades de mestizaje, sino a 
problemas de marginación, exclusión y discriminación. Sumado a las 
dificultades que implica la preservación de lo étnico en sus lugares de 



45

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

origen, para los individuos que migran de territorio implica adversidades 
mayores. En los lugares de destino, las vidas de estas personas indígenas 
no siempre es lo que esperaban, las oportunidades no son tan amplias y, 
aunque el regreso a su lugar de origen sea una opción, suelen descartarla 
porque allá tampoco existen suficientes oportunidades para su desarrollo 
(López, 2021). Individual y colectivamente, ser indígena en la ciudad es 
una lucha constante contra una posible muerte cultural, contra la pérdida 
de la etnicidad. 

[Entre algunos de] los determinantes de pérdida de la identidad 
indígena en México, se encuentran: movilidad social ascendente, 
migración, escolaridad, exposición a los medios de comunicación, 
discriminación o racismo y debilitamiento lingüístico. (…) [La] 
discriminación étnica es un factor de pérdida de la identidad 
indígena cuando origina sobre un indígena (o un grupo) la pérdida 
de su derecho a identificarse como tal. Las prácticas discriminatorias 
pueden provenir del Estado o del gobierno, de grupos u 
organizaciones o incluso de familiares, compañeros de trabajo o 
vecinos (…). (Vázquez, 2014, pp.126-128)

Adicionalmente, estas realidades disimulan un conflicto de clases 
al postular que las diferencias étnicas desaparecerían si las condiciones 
sociales disuelven los antagonismos de clase que las sostienen, pero esta es 
una ilusión, y un engaño, acaso un despropósito. Desde esta perspectiva, 
se espera que una posible movilidad social ascendente del indígena o un 
equilibrio de las condiciones sociales con las personas no indígenas les 
integren a la comunidad de destino con la concomitante necesidad de 
perder, o dejar detrás, sus identidades étnicas y, eventualmente, de la 
lengua autóctona (Vázquez, 2014).

La pérdida de la transmisión intergeneracional de la lengua indígena 
es un fenómeno multidimensional. Dentro de los elementos recono- 
cidos como factores de pérdida de la lengua indígena se mencionan  
con más frecuencia los siguientes: a) la migración rural-urbana;  
b) los modernos medios de comunicación (televisión y radio); c) la 
discriminación; y d) la escuela. (Vázquez, 2014, p. 125)

El debilitamiento de la lengua materna es un factor asociado a la 
pérdida de la identidad étnica. “Un marco explicativo de la pérdida 
de la identidad indígena y del uso de sus lenguas (…) es aquel que la 
percibe como resultado de la discriminación de la cultura dominante 
sobre el grupo subordinado” (Vázquez, 2014, p. 124). De este modo, tal 
discriminación puede inducir a la consideración de “inferioridad frente 



46

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

a la sociedad dominante o colonial y que por ello acaben renegándose su 
origen indígena y adopten una identidad distinta” (Vázquez, 2014, p. 124). 

Por otro lado, una identidad étnica es una estructura interna que puede 
existir sin comportamiento étnico, por ejemplo, la lengua materna: 

La lengua indígena solo es uno de los rasgos objetivos de la 
identidad indígena, y aunque es muy importante en la transferencia 
de valores, sentimientos y conductas, no es necesaria ni suficiente 
para identificar a un individuo o grupo como indígena. De hecho, 
muchas comunidades conservan dicha identidad aunque la 
lengua ha desaparecido por completo y viceversa, existen muchos 
individuos que hablan una lengua autóctona pero no se adscriben 
como indígenas. (Vázquez, 2014, p. 124).

Para resumir, las identidades son procesos subjetivos inacabados, los 
individuos se adscriben a ellas y, además de definirles, les diferencian de 
los demás. Como procesos constituyentes, son dinámicas y cambiantes. 
Los hombres indígenas, socializados en contextos tradicionales, viven (o 
padecen), en su proceso de adaptación e inserción en una cultura ajena, 
modificaciones culturales que transforman, en mayor o menor medida, 
su identidad. En los casos que se describen, pertenecer o reconocerse 
como parte de un grupo étnico que se encuentra en condiciones de 
vulnerabilidad, superan la vergüenza (aunque, porque la viven, luchan 
contra ella cotidianamente) por la connotación de estigma social que tiene 
su identidad en el contexto en el que viven (Vázquez, 2014) y asumen 
liderazgos posicionándose ante problemas y situaciones que ameritan 
atención política. Y esto lo realizan a partir de su propio compendio de 
saberes, voluntades, adscripciones y preferencias que han adquirido, 
y seguirán adquiriendo, por lo que no es novedad que, en muchas 
situaciones, resulten falibles.

Identidades raciales

Actualmente, una de las agendas sociales primordiales y urgentes, se 
sustenta en “la necesidad de erradicar de manera consciente y activa la 
exclusión, la discriminación, la intolerancia, la xenofobia o el racismo” 
(Gall, 2004, pp. 221‑222).

(…) lo esencial sigue siendo el carácter universal y perenne del 
racismo. En donde quiera que uno esté, sea quien uno sea, el 
riesgo de estar en situación de racizante o de racizado existe. Este 
es el primer sentido de racismo: una reacción injustificable pero 
explicable; inaceptable si uno suscribe la idea de la tolerancia, pero 



47

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

perceptible en todos lados; condenable pero normal por el hecho de 
su recurrencia (Chebel d.Appollonia, 1998, p. 10).

En México, la experiencia de ser una persona discriminada o 
menospreciada a causa de algún motivo o característica personal (entre 
ellas el tono de piel) resulta significativa: 20.2  % de la población de 18 
años o más, declaró haber sido discriminada; en el estado de Nuevo 
León, 14 % de la población declaró lo mismo (CONAPRED, 2017). En esta 
misma línea, en este estado, muchas personas indígenas “han expresado 
haber sido objeto de discriminación o [ser ignoradas] por autoridades 
gubernamentales y la sociedad en general debido a su condición étnica, 
[mientras que el] gobierno, a través de sus instituciones, [ha ignorado] los 
problemas de este sector, lo que ocasionó serias violaciones a sus derechos 
humanos” (García Tello, 2013, p. 59). Sin embargo, aquí es menester 
tratar de hacer una diferencia entre lo que sería etnia y raza en tanto que, 
aunque en la vida cotidiana se traslapan, no son conceptos que significan 
ni representan lo mismo.

La raza y la etnicidad no son términos que tengan referentes fijos, 
aunque se trata de dos contextos que se autodefinen de manera constante 
(Gall, 2004).

En la actualidad, biólogos, genetistas y antropólogos físicos han 
llegado a la conclusión de que, desde el punto de vista biológico, 
las razas no existen. (…) Por otra parte, la mayoría de los psicólogos 
coinciden en que los seres humanos somos en promedio muy 
parecidos en términos de nuestras capacidades y nuestras 
limitaciones mentales; que si bien hay variaciones entre unos y otros, 
éstas no son tan significativas como para poder correlacionarlas con 
categorías tales como negros, amerindios, blancos o asiáticos. (…) 
hoy sabemos que, desde el punto de vista genético, los más de 6 
000 millones de seres humanos que habitamos este planeta somos 
independientemente de nuestro color de piel y origen geográfico en 
99.9 % iguales; mientras que las diferencias entre nosotros se hallan 
sólo contenidas en 0.1 % de nuestro genoma (…) [aunque] no por 
ser cuantitativamente ínfimas debemos anularlas. Se hallan, no cabe 
duda de ello, contenidas en algunos rasgos visibles que marcan 
diferencias entre los seres humanos, como el color de la piel o la 
forma de los ojos o de los labios. (Gall, 2004, pp. 227-228).

Por lo tanto, indistintamente de esas pequeñas diferencias reconocidas 
en 0.1 % del ADN, el sentido de que las razas no son sino construcciones 
sociales resulta de un acuerdo generalizado entre los científicos naturalistas 
y sociales. La raza es, entonces, una idea “que tiene un enorme peso en 



48

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

la realidad porque las personas que creen en ella se comportan como si 
las razas realmente existieran; por ello, las transforman en categorías 
sociales dotadas de un gran poder: en realidades sociales sumamente 
significativas” (Gall, 2004, p. 228).

Como se ha dicho, la raza y la etnicidad son conceptos con significados 
distintos, pero estrechamente relacionados, en especial en las sociedades 
con un pasado colonial. 

Las dos son construcciones sociales, pero construcciones sociales 
distintas. La primera es una construcción social basada en ideas 
acerca de la diferencia innata, que se fueron forjando como ele-
mentos centrales en el establecimiento de la diferencia durante los 
encuentros coloniales con otros pueblos. La segunda es una cons- 
trucción social basada en una noción específica de la diferenciación 
cultural construida sobre la noción de lugar de origen, en la que las 
relaciones sociales responden antes que nada a diferencias geográfi-
cas, espacialmente determinadas. (Gall, 2004, p. 230).

Erving Goffman (1963) refiere que al estigmatizar a una persona se 
ejercitan variantes de discriminación. Con frecuencia, esa diferencia 
que sustenta tal subalternidad, se explica a partir de la etnia, el sexo y el 
cuerpo. En este contexto, la raza tiene importancia, probablemente más 
que nunca, como fuente de opresión y discriminación, lo que sería una 
de las vías para explicar la segregación para quien se aparta de la norma, 
vigente para cierto grupo ideológico, que se identifican a sí mismos como 
los ‘normales’ (Sepúlveda y Flores, 2016).

Ahora bien, las identidades raciales se aprehenden en el hogar y 
difieren “de acuerdo al tipo de socialización que han recibido los agentes 
socializados y el tipo de identidad que han construido en relación con los 
conocimientos interiorizados” (Villarreal, 2017, p. 28). Por lo tanto, desde 
el hogar, tales identidades pueden “articularse de tal forma que permita 
la construcción de una identidad racial, [que] sea positiva o negativa en 
el sujeto socializado” (Villarreal, 2017, p. 24). Esta posible articulación 
positiva de una identidad racial interiorizada, no es más que un mecanismo 
que los padres inculcan en sus hijos para soportar el racismo del que son o 
serán víctimas a lo largo de su vida (Villarreal, 2017).

En síntesis, las identidades raciales son construcciones sociales que, des- 
de una perspectiva meramente cultural, identifican rasgos físicos aparentes  
que pretenden justificar diferencias cualitativas entre grupos humanos. 
El problema de todo esto es que son inexistentes pero se materializan en 
el imaginario racista de grupos opresores y oprimidos y sostienen, así, 
brechas de desigualdades e injusticias que no deberían de seguir preser-
vando. Bajo esta impronta, en México “acabar con el racismo es sinónimo 



49

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

de denunciar sin descanso la violencia de la eliminación vía el asimila-
cionismo, el segregacionismo o la apropiación del cuerpo y de la vida de 
las [personas] indígenas” (Gall, 2004, p. 254). Es una tarea profundamente 
ética que dé o procure dar “voces acerca de la representación a la que 
queda sometido el otro (el diferente, visto y escuchado como inferior) sin 
desdibujarlo nuevamente, ya sea por el deseo explícito o implícito de des-
aparecerlo o de salvarlo” (Gall, 2004, p.  254). Es por ello que, en este marco 
de discriminación racial, resultarán muy significativas

las acciones, hechos e iniciativas que (…) sin duda han impactado 
para que los indígenas sean visibles, para que la sociedad en general 
conozca sobre este sector de la población. (…) Pero esto no indica que 
se haya dado una inclusión social de los indígenas, entendida ésta 
como el proceso de reconocimiento de los derechos de los indígenas 
por parte del Estado [ni de la población nuevoleonesa en general], 
donde se respeten sus prácticas culturales, en todos los sentidos, 
así como su inserción social, económica, política y residencial de 
una manera digna, como cualquier otro ciudadano que radica en la 
metrópoli regia. (García Tello, 2013, pp. 86-87).

Nahuas en Nuevo León

El estado de Nuevo León es uno de los estados que más población 
indígena recibe, su tasa de crecimiento anual (10 %) es de las más grandes 
del país (CDI, 2010). En este contexto, la población indígena en este 
estado ha aumentado significativamente en las últimas décadas (CDI, 
2010; INEGI, 2014; INEGI, 2016; INEGI, 2021). Con base en los datos del 
Censo de Población y Vivienda 2020 del INEGI (2021) tenemos que, en el 
estado de Nuevo León, habitan 77 mil 945 personas hablantes de lengua 
indígena mayores de tres años), lo que representa 1.34 % de su población 
total (5 millones 784 mil 442). Las personas hablantes de náhuatl son casi 
45 mil y representan poco menos del 58 % de las personas hablantes de 
lengua indígena en el estado (INEGI, 2021). Seis de cada diez indígenas en 
Nuevo León, son nahuas (INEGI, 2021). Esta población nahua se encuentra 
dispersa a lo largo de toda el Área Metropolitana de Monterrey y proviene 
principalmente de los estados de San Luis Potosí, Veracruz, Hidalgo, 
Puebla y Guerrero (CDI, 2016). Entre las razones por las que, en general, 
migran a Nuevo León, destacan la búsqueda de mejores oportunidades de 
desarrollo social: vivienda, seguridad, empleo, educación, salud (López, 
2021), pero la mayor parte vive en condiciones de marginación, pobreza y 
discriminación (CONAPRED, 2011). 



50

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

Metodología

El abordaje metodológico de este proyecto se sustentó desde un enfoque 
cualitativo porque conduce a la comprensión de la experiencia por los 
seres humanos (Tarrés, p. 47), y tiene por objeto el entendimiento de la 
complejidad de sus hábitos: “cómo las personas viven, experimentan, 
interpretan y construyen los significados del mundo social, y cómo estos 
son integrados en la cultura, el lenguaje y las acciones de los actores 
sociales” (Flick, 2004, p. 41). 

Por el trazado de este trabajo, la estrategia de abordaje metodológico 
que se propuso es el estudio de caso (EC). El EC se puede definir como 
la unidad de observación o análisis (Porta y Keating, 2013); es una 
estrategia de investigación basada en la investigación empírica profunda 
(Vennesson, 2013). El caso o los casos de un estudio se constituyen por 
un hecho, un grupo, una relación, una institución, una organización, 
un proceso social, o una situación o escenario específico, construido a 
partir de un determinado recorte empírico y conceptual de la realidad 
social. Para poder abordar al EC con la profundidad requerida para su 
comprensión holística y contextual, se focalizan en un número limitado 
de hechos y situaciones (Neiman y Quaranta, 2006) que requieren 
soluciones e incitan a la reflexión (Vennesson, 2013). Una de las cualidades 
de los EC es su capacidad de profundidad y descubrimiento. Tienen una 
vocación más orientada a la comprensión que a la explicación (Porta y 
Keating, 2013). 

En tanto que el interés científico de este proyecto se sustenta en las 
percepciones de realidad social que se sobrevienen en y entre los sujetos 
de estudio, este se instrumentó a partir de la entrevista semiestructurada 
(ES). La ES es una conversación sistematizada que tiene por objeto obtener, 
recuperar y registrar las experiencias de vida guardadas en la memoria 
de las personas. Es una situación en la que, por medio del lenguaje, el 
entrevistado cuenta sus historias y el entrevistador pregunta acerca de 
sucesos, de situaciones vitales (Sautu, Boniolo, Dalle, y Elbert, 2005). 

El análisis de la información fue realizado mediante una codificación 
que posibilitó encontrar patrones y propiciar su interpretación (Gibbs, 
2014). Las categorías de análisis surgidas de la información recopilada 
son: identidades políticas, participación social, liderazgos, discriminación 
racial, masculinidades y etnicidad.

La selección de los sujetos se realizó discrecionalmente a partir de su 
relevancia y correspondencia con la caracterización del EC, por lo que se 
procedió a través de un muestreo teórico no probabilístico. Esto supuso un 
procedimiento de selección informal, es decir, la elección de las personas no 
dependió de la misma probabilidad de los sujetos de ser elegidos, sino de la 
decisión de quienes investigaron (Hernández, Fernández y Baptista, 2003).



51

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

Esta investigación social supuso una intromisión fuerte y delicada en la 
vida de las personas entrevistadas, por ello se realizó desde una posición 
ideológica coherente y una responsabilidad ética claramente definida. En 
este proceso ético, algunos tópicos que se consideraron son: el consenti-
miento informado (los sujetos contaron con información suficiente sobre 
la investigación que les permitió decidir libremente su participación); la 
retroalimentación (se les ofreció información suficiente y clara sobre los 
resultados de esta investigación); y, en algunos casos, el anonimato (pro-
curando asegurar la confidencialidad e intimidad de quienes así lo prefi-
rieron, al ocultar los detalles y entornos que les volverían identificables).

Seis hombres

La participación ciudadana por parte de las personas indígenas en el 
estado de Nuevo León no es incipiente, aunque probablemente no sea 
muy significativa en términos de cantidad y visibilidad. 

Su colaboración y solidaridad colectiva sucede la mayor parte de las 
veces en ámbitos reducidos e inmediatos, es decir, estas se manifiestan en 
las redes de apoyo y participación que se tejen entre vecinos, paisanos y 
familiares. Esto no quiere decir que sean insuficientes, pero sí es de notar que 
sus redes de participación y grupos o liderazgos comunitarios más sólidos 
e incidentes no se cuentan por decenas. En los últimos años, alentados por 
organismos gubernamentales y no gubernamentales, círculos académicos 
y plataformas religiosas, pero principalmente por su compromiso para con 
su comunidad e identidades étnicas, emergen en la localidad liderazgos 
femeninos y masculinos que destacan por su perseverancia, trabajo, 
voluntad, dedicación y, en algunos momentos o casos, por la búsqueda 
de un beneficio personal tangible (apoyos económicos, etc.) o intangibles 
(reconocimiento social, por ejemplo). De entre ellos, en este apartado se 
reseñan los casos de seis hombres dirigentes nahuas que, entre otros, han 
destacado significativamente por su incidencia política y social. Cada uno 
de los ellos se configuró con los resultados de las entrevistas aplicadas. 
Cada caso en particular contó con dos o tres sesiones de alrededor de dos 
horas cada una (dependiendo de la fluidez y el tiempo de cada sujeto). Las 
entrevistas fueron realizadas por la autora y los autores durante el 2020 
y 2021, en las instalaciones de la asociación civil Procuración de Justicia 
Étnica que se encuentran ubicadas en el centro de Monterrey, Nuevo León.

Galileo Hernández Reyes, abogado: tengo la encomienda de ayudar a mis paisanos

Es un indígena nahua de treinta y seis años. Originario del municipio de 
Tamazunchale, estado de San Luis Potosí. Está casado con una mujer nacida 



52

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

en Nuevo León, no tiene hijos y trabaja como presidente de Procuración de 
Justicia Étnica A. C. 

En el año 2003, llegó al estado de Nuevo León. Su objetivo principal era 
estudiar. Un elemento clave en su vida viene de la prioridad que su familia 
le dio a la educación: “una de las cosas que me incentivaron era la cuestión 
familiar, mis padres habían estudiado [son profesores de primaria], mi 
hermano mayor había terminado la universidad, y era como responsabilidad 
seguir ese camino”. Cursó la licenciatura en derecho en la Facultad de 
Derecho y Criminología de la Universidad Autónoma de Nuevo León y la 
maestría en trabajo social con orientación en proyectos sociales en la misma 
universidad pero en la Facultad de Trabajo Social y Desarrollo Humano.

Él proviene de una comunidad que tiene muy arraigadas sus tradiciones 
(la celebración del Xantolo entre ellas) y donde el trabajo comunitario, 
al que denominan tequio, es uno de sus principales valores: “el trabajo 
comunitario es en beneficio de la comunidad; un trabajo que todos están 
obligados a realizar sin retribución del gobierno, ni de la comunidad, se 
hace por compromiso con la comunidad”. 

Galileo Hernández, como muchos otros migrantes, ha sufrido 
discriminación “por ser de San Luis y por ser indígena”, por ello, en su 
comunidad de origen, le han encomendado ayudar a sus paisanos que 
viven en Nuevo León cuando se enfrenten a algún problema: “como llevo 
mucho tiempo viviendo en Nuevo León, conozco las diferentes gestiones 
que requieren las personas de mi comunidad”.

El liderazgo de Galileo viene con el ejemplo que le dio su padre: 

Mi padre siempre brindó su trabajo en beneficio de la comunidad. Me 
interesé en ir conociendo las diversas necesidades y cómo resolverlas. Con 
el tiempo, mi vida profesional se volvió un trabajo comunitario constante. 
Actualmente tengo diversos conocimientos y contactos que me permiten 
sacar adelante diversos trámites y gestiones. Llevo 13 años con una 
asociación civil; con nuestro trabajo he apoyado a gente en mi comunidad 
de origen, en la Huasteca Potosina, Hidalguense y Veracruzana. Este 
trabajo ha sido en beneficio de las comunidades indígenas, pero también de 
las no indígenas, de personas que han migrado a Nuevo León.

Galileo Hernández ha participado en diferentes asociaciones civiles 
que atienden asuntos indígenas, pero su mayor trabajo lo ha realizado 
Procuración de Justicia Étnica A.C., misma que ha presidido desde su 
fundación en el 2007. También es fundador de Enlace Potosino A.C., 
donde, desde 2010, funge como secretario y colabora desde 2009 con la 
asociación civil Alianza Cívica de Nuevo León A.C.

Asimismo, ha colaborado con instituciones sociales y dependencias 
públicas y privadas. Del 2012 al 2015, fue investigador del Centro de 



53

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

Estudios sobre la Enseñanza y Aprendizaje del Derecho en los programas 
de Universidades Indígenas y Derechos Humanos. Del 2009 a 2014, 
se desempeñó como miembro del Consejo Consultivo de la Comisión 
Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas; en esos mismos años, 
también fue miembro del Consejo Consultivo de Desarrollo Sustentable 
del Núcleo Nuevo León de la Secretaría de Medio Ambiente y Recursos 
Naturales. Otro ámbito en el que ha incursionado es el de la política local 
donde ha fungido como: consejero electoral del INE (distrito 4) en los 
procesos electorales de 2012, 2015 y 2018; como asesor legislativo en el 
Congreso del Estado de Nuevo León entre el 2018 y 2020; y, durante el 
periodo electoral del 2021, con una agenda abiertamente pro indigenista, 
es propuesto desde la plataforma de participación política AHORA NL 
como candidato ciudadano a diputado para el distrito 1 local por el partido 
político Movimiento Ciudadano.

Su liderazgo también se ha hecho presente en distintas acciones 
políticas. Su labor como dirigente es notable y de gran reconocimiento 
entre distintos grupos étnicos, organizaciones de la sociedad civil, 
dependencias de gobierno, partidos políticos e instituciones académicas. 
Su lucha por el reconocimiento de los derechos indígenas a nivel estatal 
y nacional se extiende por más de diez años. Por su participación social y 
trabajo comunitario, en el año 2012, fue reconocido con el Premio Estatal 
de la Juventud por el Gobierno del Estado de Nuevo León.

Uno de sus logros más significativos como dirigente ha sido el de 
impulsar, diseñar, concretar y difundir la Ley de los Derechos Indígenas en 
Nuevo León. Esta ley se aprobó el 30 de mayo del 2012 y, aunque persisten 
en ella aún temas pendientes, representó en su momento un avance 
sustantivo en beneficio de los pueblos originarios e implicó una clara 
muestra de afinidad, empatía y justicia social para con aquellas personas 
que, al ser tan importantes en la vida productiva y cultural de la región, 
han sido discriminadas, excluidas e invisibilizadas sistemáticamente. Para 
su consecución, se convocó y organizó a diferentes grupos de personas 
indígenas que radican en el estado de Nuevo León, a académicos y a 
autoridades responsables de la atención indígena en el estado en las 
diferentes órdenes de gobierno. Durante este proceso, Galileo enfrentó 
múltiples dificultades, que fueron desde la visibilización de las personas 
indígenas en Nuevo León hasta “convencer a las autoridades de tener un 
marco normativo que les atendiera”. En este mismo marco de lucha por 
la consecución de derechos, pero ahora en el ámbito electoral, durante 
el 2020 y convocado por la Comisión Estatal Electoral, fue parte del 
equipo impulsor de los “Foros de Consulta Indígena”, de los “Resultados 
de la Consulta Indígena” y de los “Acuerdos del Consejo General de la 
Comisión Estatal Electoral donde se determinan la implementación de 
acciones afirmativas durante el proceso electoral 2020-2021”. Esta ruta 



54

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

permitió el reconocimiento de los derechos políticos de este sector de la 
población, mismos que se ven reflejados inmediatamente en la inclusión 
de candidatos y candidatas indígenas en Nuevo León, durante el proceso 
electoral del 2021.

A diferencia de otros indígenas con liderazgos probados entre su 
gente, Galileo también se ha involucrado y ha participado de movimientos 
sociales y manifestaciones en pro de otros grupos sociales como 
ambientalistas, mujeres, desaparecidos, entre otros: “hemos acompañado 
esos movimientos, apoyando en la discusión con las autoridades y 
sumándonos en las marchas que se realizan por la exigencia de los 
derechos”.

Platón Solís, chamán: yo soy un río que une…

Es un hombre nahua de cuarenta y ocho años de edad. Es soltero. 
Originario de la localidad de Tlalcozotitlán que está situada en el Municipio 
de Copalillo (en el Estado de Guerrero). En este pequeño pueblo hay 
alrededor de mil habitantes y, en general, todos son indígenas nahuas. En 
1996, cuando contaba con 25 años, llegó a vivir a Monterrey. Actualmente 
radica en la colonia Niño Artillero, en este lugar despacha en un pequeño 
consultorio a donde igual lo llegan a buscar personas de la colonia como 
“gentes de dinero y poder”.

Él salió de su pueblo huyendo de “malas personas” que lo querían 
“afectar casi con el costo de [su] vida”, dejó atrás su casa y a sus abuelos 
y empezó a recorrer México. Estuvo un tiempo en el centro del país, y 
después se decidió a venir a Monterrey: “en un sueño se me revelaron las 
montañas, yo tenía que estar aquí…”. No mantiene lazo alguno con su 
lugar de origen, piensa que un día regresará sólo para morir en el viejo río 
donde se le reveló “su poder” (el río Balsas).

Nació a principios de los setenta, en un pequeño poblado rural en el 
que se vivía precariamente. No conoció a sus padres, o los recuerda muy 
borrosamente ya que murieron muy jóvenes en un accidente en el río. Como 
no tenía hermanos, fue criado por sus abuelos maternos, ellos trabajaban 
todo el día en la siembra de maíz y cacahuate, así que lo dejaban sólo en 
casa al cuidado de unos pocos animales. Aprendió a hablar español hasta 
los 10 años y ya adolescente cursó hasta tercer grado de primaria. Su vida 
no era “nada especial, más bien era una vida aburrida, ociosa”, pero todo 
cambió a los quince años:

(…) enfermé de fiebres durante varios días, decían que ya mero me iba a 
morir, que no creían que durara mucho tiempo pues no sabían qué tenía… 
que deliraba; así estuve hasta que desperté y se me pasaron las fiebres, me 
empecé a sentir mejor, pero yo ya no era el mismo, algo había cambiado, 



55

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

pero no sabía bien qué. Sentía algo así como que algo te roe por dentro… 
Estaba triste, mi abuelo Manuel, nomás me veía con cierta preocupación y 
me decía que comiera bien y que me llevarían a dar una limpia. A los días, 
fuimos a Copalillo a ver a un viejo chamán y, luego luego que me vio le dijo 
a mi abuelo «a éste lo está llamando su nahual; se va a morir pronto». Y 
fue todo. No dijo nada más. Nos regresamos al pueblo y yo estaba asustado, 
pero empecé a sentirme mejor, más fuerte, entonces se me fue pasando el 
susto de eso que me iba a morir. Pero empecé a soñar, soñaba con mi nahual, 
me llamaba… Yo nunca vi a mi nahual; bueno sí lo vi, pero en sueños, que 
es cómo vemos nosotros los chamanes, así se me reveló un día. Soñé que 
estaba al lado del río y un coyote masticaba una yerba del otro lado y me 
veía, ahí me di cuenta de mi llamado. En otro sueño, soñé con mi padre, 
yo lo veía también masticar, sentado en una piedra debajo de un árbol y 
me decía: «ves que hay mucha gente sufriendo ¿por qué no los alivias?» Y 
seguía masticando. Yo no sabía qué decir, ni qué sentir. Entonces, otra vez, 
en otro sueño que se repetía, contesté: ¿y cómo los voy a curar?, yo no sé 
hacerlo, yo no puedo. Entonces me mostró cómo curar. Me enseñó a hacerlo 
y se fue. (…) No puedo contarte cómo, eso sólo se revela a las personas 
indicadas…, en sueños.

Para Platón, esta revelación y enseñanza, es su mayor misión en la 
vida. Él “sabe curar” y ese es su trabajo. Es una especie de guía espiritual 
con conocimientos de herbolaria y medicina tradicional. Por igual realiza 
curaciones por malestares físicos, como sanaciones por “enfados, brujerías, 
pérdidas de sombra, o malos aires”. Cura con yerbas, pero, dice, las yerbas 
propiamente no son las que alivian, sino el poder divino que algunas de 
ellas tienen y que él les detona: “Dios está dentro de nosotros, sólo hay 
que despertarlo”. Sus herramientas, además de las yerbas, son la jícara y el 
sahumerio. Sus cantos y oraciones son en náhuatl y las dirige por igual a 
la Virgen de la Natividad de Tixtla, a San Felipe, a Santa Ana, al Señor del 
Santuario de Chalma y a la Purísima Concepción. 

Soy un hombre hecho, no necesito a nadie más conmigo y no podría atender 
a una mujer, mis hijos son todas las personas que vienen aquí conmigo a 
que les ayude. Y nadie puede atacarme mientras haga lo que hago, mientras 
no falle a mi misión. Mi abuelo me explicó que tenía la opción de tomar el 
don de curar o rechazarlo, pero que lo mejor era no negarse al destino. Y no 
me negué. Aquí estoy.

El chamán Platón Solís atiende todos los días en su casa (salvo aquellos 
días en los que se retira a la montaña) “allá pa'allá” [dice con la mano 
señalando hacia el cerro de la silla]. Durante esos retiros él reflexiona y 
junta las yerbas. Pide permiso para seguir curando. Aunque siempre se va 



56

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

solo, a veces le acompañan algunas personas que lo siguen, mientras no lo 
molesten, él deja que le acompañen y les enseña a reflexionar. 

Dice que muchas son las personas que lo buscan, que a muchas 
personas ha ayudado. Lo invitan seguido a eventos de gobierno, pero no 
suele asistir, aunque a veces lo hace. No cree mucho en las instituciones, no 
busca apoyo de nadie sino más bien él se entiende como un apoyo para los 
demás. No vota, pero sí tiene su credencial de elector “para los trámites”, 
no es parte de ninguna organización política ni ciudadana “pero sí acudo 
a darles sus limpias a sus oficinas o casas”. 

Vive sencillamente, dice tener unos pocos ahorros pero que no es 
el dinero lo que lo mueve: “a muchas personas no les pido nada igual 
porque no tienen, o porque yo no puedo ayudarles”. Él no se considera 
nuevoleonés sino mexicano, pero si tuviera que definirse de un lugar, se 
siente más de Nuevo León que de Guerrero. Lo que sí, es que dice que es 
un ser de agua y tierra, del Río Balsas y del Cerro de la Silla.

Su mayor logro como chamán lo considera, primero, en la sanación de 
las personas, luego en la difusión de su cultura ancestral ante quienes no 
la tienen y por último en la vinculación que logra en el trabajo que hace 
grupalmente [en temazcales y retiros]: “yo soy un río que une”. 

Ricardo Bautista, jotdoguero: siempre hay quien necesita una mano…

Es un hombre nahua de treinta y ocho años de edad. Llegó a Monterrey 
hace quince años proveniente de un pueblo de Tamazunchale (municipio 
de San Luis Potosí) llamado San Martín Chalchicuautla. Está casado 
desde hace 15 años con una mujer nahua nueve años menor que él; ella 
nació en Tamaulipas, pero se conocieron en Tamazunchale cuando ella 
tenía quince y él veinticuatro años. Actualmente viven en la Colonia 
Independencia en el municipio de Monterrey, ahí rentan una casa. Tienen 
tres hijos.

En su pueblo son comuneros y el terreno que tiene su familia sirve 
para pastar ganado; Ricardo no tiene, pero sí desea adquirir. El terreno lo 
cuida la mayor de sus hermanas, que “ya no tiene tiempo ni fuerza para 
atenderlo”; por eso, esa propiedad la rentan para que ganado ajeno paste 
en ella. Antes él iba para allá cada medio año, luego cada año, ahora casi 
ya no va, solamente mantiene comunicación telefónica con su suegro y su 
hermana mayor. 

Me hace falta un hermano, mis padres ya no viven (se murieron hace veinte 
años) y mi suegro me ayuda allá en el rancho, pero si tuviera un hermano 
las cosas serían mejor, podríamos crecer el negocio y trabajar al mismo 
tiempo el terreno. Con las hermanas no se puede, ellas se dedican a la casa 
y los cuñados son medio huevones.



57

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

En esa comunidad son hablantes de náhuatl, pero él casi no lo habla: 
“nomás puras groserías”. Admite que ha pensado en volver, pero también 
reflexiona: “¿qué hago allá?”.

Cuando llegó a Monterrey en busca de oportunidades de trabajo, empezó  
a laborar en una compañía de limpieza, luego en obras de construcción 
hasta que se enroló como ayudante de jotdoguero con un dirigente prove-
niente de su mismo pueblo. Dice que empezó desde abajo, que no le ha ido 
mal y no se queja, pero que las cosas han cambiado un poco con el tiempo: 
“antes se vendía mucho más y podía uno ahorrar. Yo compré mi primer  
carrito luego de tres meses de trabajo”. El anterior dirigente “le echó mucho  
la mano”, menciona que le está muy agradecido y que, desde entonces, 
había aprendido a “no ser culero con los demás”, que “siempre hay quien 
necesita una mano, y si uno puede, pues hay que hacerlo (…), más si es 
del pueblo”. Unos años después, se distanciaron: “él era el que manda-
ba, pero yo ya no me quería dejar, ya no le quería estar dando dinero”,  
y entonces decidieron separar el grupo. Ricardo se quedó con cinco inte-
grantes que ahora son diez. Todavía se ven de vez en cuando, “pues todos 
somos del rancho —dijo Rubén— y en las fiestas pues nos invitamos”. 

Frente a las dificultades y adversidades que implican el empleo informal 
y la situación de corrupción y violencia que padece cotidianamente la 
ciudad de Monterrey, se organizan, para el desempeño de su trabajo, de 
una manera muy clara. Aunque funcionan bajo un modelo jerárquico, 
han configurado una red de apoyo y protección entre ellos. Ricardo es 
el líder del grupo de jotdogueros nahuas: “es el jefe”. Él se encarga de la 
administración de las ganancias y del espacio que rentan para almacenar 
sus carritos y mercancías, de la compra de los insumos para sus productos, 
y de la obtención y preservación de los espacios donde venden sus 
productos (todos en distintas zonas del centro de Monterrey).

Sus puntos de trabajo los tienen que cuidar, si llegan a faltar varios días 
“otro se nos mete y luego es difícil sacarlos”. Estuvieron agremiados a la 
CROC (Confederación Revolucionaria de Obreros y Campesinos), pero se 
salieron porque ésta sólo les cobraba las cuotas y no les ayudaba, lo mismo 
con el Frente Francisco Villa y con la CTM (Confederación de Trabajadores 
de México). Debido a esto, Ricardo prefiere “arreglarse” directamente con 
los inspectores de comercio, aunque a veces “son bañados, se dejan caer, a 
cada rato quieren lana”. En ese periodo fue cuando se afiliaron a la CROC 
para que no los estuvieran molestando, pero que “era una cosa por otra, 
los de la CROC no te piden tanto dinero, pero te traen en juntas a cada rato 
y pues no te dejan trabajar”. Por ello, han preferido su autonomía y, como 
ya conocen a los inspectores, se arreglan con ellos: “$100.00 o $150.00, ahí, 
cada dos meses y ya está arreglado”.

La posición de Ricardo no sólo se legitima en la imposición o delegación 
de poder, sino que su liderazgo también se sustenta en la convicción 



58

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

afectiva de los integrantes del grupo. Gerardo, uno de los integrantes 
del grupo, refiere: “Ricardo es de ley, me ha ayudado mucho cuando he 
tenido broncas, otros, ni porque son familia me ayudan; de vez en cuando 
sí me preguntan que cómo estoy, pero no mucho, y Ricardo y yo siempre 
nos ayudamos”.

El carácter de Ricardo es severo e irritable, no es muy sociable, por ello 
prefiere concentrarse en su trabajo y no andar involucrándose en otras 
cosas que dice “no le competen”. Su preocupación y compromiso sólo está 
con su familia y con su grupo. Dice no interesarse mucho por la política 
aunque sí vota, señala que respeta la ley pero que sabe que “hay cosas que 
tienen que arreglarse de otra manera (…), así es en todas partes”.

Nicasio Hernández, maestro de náhuatl: ya nos consideramos nuevoleoneses…

Es un hombre nahua de cincuenta y cinco años de edad, casado, con 
tres hijos. Es originario del municipio de Chiconamel en el estado de 
Veracruz. Hace 22 años emigró a Monterrey. Con estudios de preparatoria 
se contrató en un laboratorio industrial donde, desde entonces, se 
desempeña en el departamento de compras. Constantemente lo invitan a 
participar en eventos de difusión de su cultura (programas de televisión 
y foros institucionales, por ejemplo), pero por la dinámica de su trabajo 
se le dificulta hacerlo: “si falto, me descuentan y luego ya no puedo llevar 
el gasto completo a la familia.” Con todo, los sábados desde hace nueve 
años imparte clases de náhuatl que, además de significar un ingreso extra, 
es una de sus formas de promocionar su cultura nahua. Estas clases las 
imparte en RAÍCES: Escuela de Lenguas Maternas que se encuentra en la 
Casa del Árbol, en el centro de Monterrey, Nuevo León.

Llegado a la ciudad de Monterrey hace más de dos décadas, se podría 
afirmar que Nicasio es un migrante pionero. Fue de los que primeros 
que migraron de su comunidad de origen hacia ese lugar. Conforme las 
condiciones fueron favorables, junto con su primo, se trajeron a otras 
personas del pueblo. Hoy según sus palabras, son alrededor de 500 
personas: 

Afortunadamente todos tenemos trabajo, todos mis hermanitos étnicos, de la 
comunidad de Chiconamel. Todos tenemos trabajo, hemos sido bendecidos, 
algunos son empleadas domésticas, carpinteros, pintores, trabajadores de la 
industria, todos trabajan aquí, aquí hay mucho trabajo.

La migración de nahuas de Chiconamel hacia Nuevo León y la 
necesidad de las familias del pueblo por mantener lazos con sus parientes, 
plantearon a Nicasio y a otros migrantes, la formación de un grupo para 
vincularse con los demás que estaban aquí. Se contactaron con ellos y 



59

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

formaron una red de apoyo ante los problemas y las vicisitudes que se 
van presentando en Nuevo León. Así nació la Agrupación Chiconamel. 
Al respecto nos cuenta “los hermanitos hablan por una defunción,  
por un accidente, nos apoyamos económicamente, nos informamos y les 
damos tips para que acudan a alguna oficina de gobierno.”

Consciente de la discriminación que sufren en la ciudad, sobre todo 
los recién llegados, “por su vestuario, por su físico” y de los abusos del 
que son objeto por parte de las autoridades “nos enfrentamos a la misma 
policía, nos intimidan, nos piden dinero” es que sirven como grupo de 
apoyo y él como orientador en caso de que alguien del grupo necesite 
respaldo para que sepan a donde ir, dónde pedir ayuda.

A veces la ayuda ha venido sin buscarla; su condición étnica  
y vulnerabilidad les vuelve sujetos de atención o beneficencia por parte 
de algunas asociaciones asistenciales o dependencias gubernamentales.  
Él mismo fue auxiliado para soportar los gastos de operación que 
requirió su esposa cuando fue atropellada hace varios años. Relata que 
la Fundación Adelaida Lafón pagó parte de la cuenta del hospital privado 
en el que internó a su esposa: “No teníamos recursos para consultar, no 
podíamos ir a consultar a un particular, (…) al hospital Metropolitano o al 
IMSSS (…) pero esos servicios tardan. En cambio, en la Fundación Adelaida 
Lafón, que está en la Fomerrey 35, la atención fue inmediata.”

Al igual que con este organismo, han conseguido que otras 
instituciones, dependencias o establecimientos privados les ayuden 
con descuentos o servicios gratuitos, por ejemplo, la funeraria Protecto 
Deco, que les ofrecen la cremación o la preparación de cuerpos gratis. 
Otras empresas les hacen descuento en la transportación de cuerpos  
al pueblo.

Particularmente Nicasio ha tejido redes no sólo con los paisanos 
nahuas, o incluso tének, sino con dependencias como la Comisión de 
Desarrollo de los Pueblos Indígenas (ahora Instituto Nacional de los 
Pueblos Indígenas) y con asociaciones civiles como Procuración de Justicia 
Étnica A. C. Participó activamente en los foros que organizó PJEAC para 
la consecución de la Ley de Derechos Indígenas en el estado de Nuevo 
León, así como en programas de radio que se transmitían en la Huasteca 
potosina para hablar de la celebración del Xantolo (palabra en náhuatl que 
nace de la raíz latina festiumominum sanctorum, significa: fiesta de todos 
los santos) y del día de las lenguas maternas (21 de febrero). Bajo este 
último tema, también ha participado con la asociación civil Procuración de 
Justicia Étnica AC, en el Festival Soles de la Silla donde cada año celebran 
el día de los pueblos indígenas (9 de agosto).

Nicasio Hernández es un activo promotor de la lengua y cultura 
náhuatl pues, además de su participación en foros y actividades que 
celebran su cultura, también ha difundido su identidad y su cultura en 



60

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

distintas instituciones educativas en Nuevo León como la Universidad 
Autónoma de Nuevo León (UANL), la Universidad de Monterrey (UdeM), 
la Universidad Regiomontana (U-ERRE), el Instituto Tecnológico y de 
Estudios Superiores de Monterrey (ITESM), el Centro de Investigación y 
Estudios Superiores en Antropología Social (CIESAS), entre otras que le 
han solicitado impartir charlas, talleres e información para la elaboración 
de tesis e investigaciones académicas.

Nicasio es prudente al no asignarse el rol de líder de la Agrupación 
Chiconamel aunque fue formado gracias a su iniciativa y admite que es a 
él al que buscan cuando hay algo que resolver, sin embargo, para él: “el 
grupo lo formamos todos, todos somos iguales, no hay uno más que otro”. 
Considera que con este grupo lo que más han ganado es 

(…) unidad, la confianza que tenemos, (…) formamos un sólo equipo, es 
una familia muy grande. No hay malicia, no hay algo como un camino 
equivocado. Es algo para sentirnos bien, en confianza. Si no fuera así, 
estaríamos dispersos, como antes (…), no nos enterábamos de lo que pasaba, 
hasta que ibas a allá [a Chiconamel]. 

Así, su principal logro ha sido formar un grupo de paisanos, que incluye 
a algunos tének casados con gente de la comunidad, y ser un espacio de 
vinculación y una red de apoyo para los nahuas de Chiconamel y de otros 
lugares. Sus propósitos están bien definidos: resolver problemas de la vida 
cotidiana de manera práctica al hacer uso de sus propias aportaciones y de 
los servicios y beneficios que brindan las dependencias gubernamentales, 
las asociaciones civiles y las fundaciones privadas. 

Tras años de vivir en el estado de Nuevo León y de trabajar en pro de 
la difusión de su cultura “ya nos consideramos de Nuevo León, y a Nuevo 
León ya lo consideramos de la Huasteca.”

Liberio Porfirio Hernández, comerciante: una persona comprometida con la gente 
a la que puedo servir…

Es un hombre nahua de cincuenta años de edad. Es originario del 
municipio de Tamazunchale, estado de San Luis Potosí. Casado con una 
mujer de su mismo grupo étnico pero nacida en el municipio de Cuautla, 
estado de Hidalgo. Juntos han procreado tres hijos adolescentes que 
cursan la secundaria y la preparatoria. Ellos residen en el municipio de 
García, estado de Nuevo León.

Soy Liberio Porfirio Hernández, ciudadano mexicano de la Huasteca, 
originario de Tenexco Tamazunchale San Luis Potosí. Tengo la fortuna de 
vivir en Nuevo León desde hace más 30 años, motivado por las condiciones 



61

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

sociales de mi lugar de origen, decidí emprender mi viaje a este bello lugar, 
mi historia personal, es similar a miles de historias de personas que vivimos 
en Nuevo León y que día con día se suman cada vez más.

En 1998, emigró a la ciudad de Monterrey, cuenta que hablaba muy poco 
español y por eso fue discriminado, decidió prepararse más e inició la educación 
media superior en la Preparatoria Núm. 3 de la Universidad Autónoma de 
Nuevo León. A esta institución acudían preferentemente trabajadores, por lo 
que su turno habitual era el nocturno. Al egresar, se matriculó en la Facultad 
de Derecho de la UANL y se convirtió en abogado. Aunque se ha dedicado a 
la maquila de estudios sociales y de mercado, actualmente es dueño de dos 
fruterías y de ahí sostiene a su familia. Actualmente vive en el municipio de 
García, Nuevo León

En mi desempeño laboral (…) trabajé en la iniciativa privada en empresas de 
mercadotecnia. Con mis ingresos económicos, apenas obtuve los requisitos 
necesarios para hacer realidad mi sueño familiar, que es conseguir una 
vivienda en el Municipio de García Nuevo León, en donde vivo desde hace 
8 años.

Liberio ha colaborado desde muy joven en diferentes grupos sociales 
y políticos; cuando fue estudiante, se formó en las bases de Antorcha 
Campesina, un bastión del Partido Revolucionario Institucional. 
Posteriormente y desengañado de los partidos políticos, ha buscado hacer 
las cosas “por su propia cuenta”.

Siempre he trabajado en equipo, estos procesos organizativos [por ejemplo] 
nos permitieron la fundación de un hogar estudiantil, que hoy a más de 
veinticinco años está vigente, y dispuesto a recibir a un estudiante, mujer 
o hombre que decida buscar una superación personal y contribuir al 
desarrollo económico, social y cultural de este gran Estado de Nuevo León.

En el 2011, creó el grupo Unidad Nacional Indígena Revolucionaria 
(UNIR) y, en sinergia y desde entonces, ha colaborado activamente en 
las actividades de Procuración de Justicia Étnica AC. Bajo el auspicio de 
PJEAC y del liderazgo (entre otros) de Liberio Porfirio, se funda el Consejo 
Estatal de Pueblos Indígenas en Nuevo León, mismo que opera desde el 
2013.

Las necesidades de participación social orientaron nuestro trabajo y lucha 
que se fue diversificando. Se fueron abriendo brechas para encontrar solu-
ciones a los problemas que nos planteaban mi identidad y mi empatía hacia 
los recién llegados a Nuevo León, originarios de otros estados de la Repúbli-



62

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

ca Mexicana o incluso de otros países. Me fueron perfilando en la necesidad 
de abrir espacios de interlocución con diversos sectores de la sociedad, como 
universidades, organizaciones de la sociedad civil y gobierno.

En el 2017, se adhirió al movimiento ciudadano nacional AHORA 
(encabezado por Emilio Álvarez Icaza) desde donde se postuló como 
candidato ciudadano para diputado local del distrito 20 electoral de Nuevo 
León (contando con la plataforma política del partido político nacional 
Movimiento Ciudadano).

Ante su desempeño y participación social como dirigente, él se descri-
be “como una persona comprometida con la gente a la que puedo servir”. 
Considera que, entre sus principales logros, se encuentran el haber colabo-
rado en dar continuidad y aterrizaje la Ley por los Derechos de Indígenas 
de Nuevo León en algunos de los municipios metropolitanos (Escobedo, 
García y Monterrey) aunque es una tarea aún pendiente de consolidar ya 
que “no pudieron hacer que se bajara el presupuesto que la ley contempla 
para la atención de la población indígena”, ni que se nombren personas 
indígenas como encargadas de la atención a la población indígena de cada 
municipio: “no es una persona de origen étnico la encargada exclusiva-
mente de esto, sino un regidor al que se le asigna esta comisión y que, 
finalmente, no hace mucho por ellos”. Otros resultados han sido el haber 
conseguido que les pagaran sus salarios a los profesores del Coordinación 
de Educación Indígena de la SEP en Nuevo León (en un tiempo en el que 
no se hizo); el conseguir transporte para sus paisanos a sus comunidades 
de origen; y atender el problema de hacerse de un patrimonio familiar en 
Nuevo León a través del proyecto La Nueva Huasteca.

Actualmente, los proyectos más sólidos en los que trabaja se justifican 
en las necesidades de contar con vivienda digna y transporte eficaz.

Ante la imposibilidad de reunir los requisitos para adquirir una 
propiedad y generar un patrimonio familiar, se plantearon, en el grupo 
que dirige, adquirir un terreno en donde vivir. Negociaron con el dueño 
de un predio en el municipio de García, y así nació el proyecto de La Nueva 
Huasteca:

Es casi imposible que puedan tener un patrimonio [los indígenas de 
la Huasteca que migraron a Nuevo León]. En cualquier parte que ellos 
quieran un terrenito les piden una garantía, cosa que ellos no pueden tener. 
Nosotros, a través del Consejo Indígena, pudimos sensibilizar al dueño de 
ese predio para que nos pudiera facilitar, que así como la gente va pagando, 
nosotros también vamos a ir pagando al dueño.

Este proyecto pretende reunir, en un espacio que opere bajo los 
principios y normas tradicionales de una comunidad indígena, a cerca de 



63

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

800 familias hablantes de náhuatl y tének que ya viven dispersas en el área 
metropolitana de Monterrey.

Por otro lado, el proyecto del transporte indígena nace como respuesta 
a las dificultades que padecen los migrantes indígenas para ir y venir a 
Nuevo León desde sus comunidades. La solución que pensaron fue la de 
rentar ellos mismos los camiones y que fueran conducidos por una persona 
indígena para que hubiera una buena comunicación con los usuarios.

(…) el proyecto del transporte nace de la necesidad de que mucha gente 
compraba boletos [de autobús] en las vacaciones y por su aspecto, por su 
vestimenta no les respetaban los lugares, los horarios, los días, los dejaban 
en el camino porque los autobuses se descomponían.

Liberio considera que, aunque con dificultades legales y económicas, 
este proyecto tuvo una buena recepción por parte de la Secretaría de 
Comunicaciones y Transportes y de la Policía Federal. Actualmente, 
aunque de manera provisional, pueden circular libremente los autobuses 
que él y seis socios han rentado, para “mover a la gente de Monterrey a la 
Huasteca y de regreso para acá”. En palabras de Liberio Porfirio “sentimos 
que el gobierno federal se ha abierto mucho más para temas indígenas, 
que los propios municipios o el gobierno del estado”.

Aunque su liderazgo entre las personas indígenas es notable por las 
actividades diversas que realiza principalmente en pro de la defensa de 
sus derechos culturales y sociales así como en la promoción de su cultura 
nahua, no ha considerado pertinente apoyar otros movimientos sociales. 
Para él, no comparten las mismas ideas. No participa en los movimientos 
de las mujeres por una vida libre de violencia porque considera que, 
a diferencia de los que piensan las mujeres que participan de estos 
movimientos, “la violencia [hacia las mujeres] se da por la pobreza, la 
presión sobre la familia por la falta de recursos, la raíz no es la violencia 
[en sí], sino la pobreza.” Con los ambientalistas tampoco coincide porque 
“ellos tienen intereses muy particulares y no [atienden] asuntos más 
importantes y graves como la contaminación de los ríos o la contaminación 
que generan las fábricas”.

Para Liberio Porfirio, su pueblo nahua es el legítimo mexicano, y su tarea 
ha sido la de “devolverle el lugar principal del que ha sido despojado”.

Nabor Tranquilino Guerrero, diputado local: apoyar a la gente es lo que me ha 
caracterizado…

Es un hombre de cuarenta años de edad, originario de la comunidad de 
Pilcuatla, municipio de Tlalchinol en el estado de Hidalgo. Una comunidad 
nahua donde se dedican a cultivar la tierra, principalmente café, maíz y 



64

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

frijol. Es casado y tiene cuatro niñas, actualmente habita en el municipio 
de Juárez, Nuevo León. 

Llegó a residir a Monterrey hace 24 años. Le dieron hospedaje en un 
albergue para estudiantes foráneos (de Veracruz, San Luis Potosí, Hidalgo, 
entre otros) llamado Casa del Estudiante Monterrey, A.C., ubicada en 
las calles Carlos Salazar y Zuazua, en el centro de Monterrey. Él estaba 
convencido de emigrar para estudiar y no lo dudó: “yo me voy a la 
escuela”. Aunque no recibió apoyo de sus padres sí existía la preocupación 
sobre cómo le iría: 

Mis padres son muy humildes, no tienen estudios; mi papá tiene tercer 
grado de primaria, mamá no tiene [estudios]. Yo soy el segundo de los 
hermanos, busqué sobresalir, si no me iba a la capital, a Pachuca que está 
a cinco horas [de Pilcuatla] y que está pegada a la Ciudad de México. 
Entonces yo decía «me voy a México o me voy a Monterrey», ¿verdad? 
Ya había venido [a Monterrey] un compañero, de una generación antes, 
entonces yo le pregunté cómo estaban las cosas… me dijo «vas a sufrir, vas 
a comer una comida que es totalmente diferente, vas a vender periódico, vas 
a pedir en las calles, recolectar víveres», que es lo que se hace en la Casa del 
Estudiante.

Ahí en la Casa del Estudiante Monterrey, estuvo un año pero no fue 
de su agrado. Entonces se trasladó a Hogar Estudiantil 5 Banderas, A.C., 
ubicado en la colonia Hidalgo del municipio de Monterrey. Ahí residió 
por espacio de cuatro años. En ese tiempo, logró concluir sus estudios de 
preparatoria en el CBTIS 99 y de licenciatura en Contaduría Pública en la 
Universidad Metropolitana. Nabor comenta que optó por esta universidad 
porque eran menos años que en la Universidad Autónoma de Nuevo 
León, pues quería apoyar a su hermano y a su prima para que también 
estudiaran; si terminaba pronto la universidad, podría hacerlo.

Una vez que terminó la universidad trabajó cinco años para una 
empresa privada y después en un despacho por seis años. Finalmente 
abrió su propio despacho, y fue invitado a formar parte del consejo de 
Hogar Estudiantil 5 Banderas, A.C.; ahora funge como tesorero ahí. En 
este contexto laboral fue como se le presentó la oportunidad de sumarse, 
en el 2018, al ámbito político como parte de la coalición electoral “Juntos 
Haremos Historia”, integrada por el partido Movimiento Regeneración 
Nacional (MORENA), el Partido del Trabajo (PT) y el Partido Encuentro 
Social (PES). En ese período electoral, Nabor Tranquilino formó parte 
de la formula como suplente para el cargo de diputado local por el 
distrito electoral número 10. Su decisión por participar electoralmente se 
engarza con su voluntad por ayudar: “contaba con tiempo suficiente para 
incursionar en la política, apoyar a la gente es lo que me ha caracterizado”. 



65

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

La candidatura resultó vencedora y, tras la solicitud de licencia temporal 
del titular y su adscripción a la bancada del Partido Revolucionario 
Institucional, él se convirtió, por un breve periodo, en diputado de la 
Septuagésimo Quinta Legislatura en Nuevo León. Ante las dificultades 
que implica el rastreo histórico aunado a la falta de identificación étnica 
como parte de los datos de registro institucional, es imposible asegurarlo 
pero, por el contexto demográfico y el prisma sociocultural del estado, es 
sumamente probable que Nabor Tranquilino Guerrero haya sido el primer 
diputado indígena en Nuevo León.

Antes de este cargo político, su participación social se había limitado 
principalmente en ayudar a las personas que viven en su mismo barrio. 
Él considera que siempre ha estado dispuesto a ayudar y que, ahora, lo 
hace con mayor fuerza desde el Congreso del Estado: “es el momento que 
estábamos esperando, vamos a darle para adelante, vamos a trabajar a 
favor de la gente”. 

Para ser líder, Nabor considera que se requiere de carácter para 
enfrentar los obstáculos que se presentan cotidianamente, pero 
fundamentalmente, predicar con el ejemplo. Él se “forjó” en la adversidad, 
en la discriminación por ser indígena, en la precariedad. Por ello piensa 
que es necesario introducir temas sobre ello en la tribuna legislativa. 
Ayudar a otros, que como él, han padecido dificultades por su condición 
migrante, es una de sus causas: “busco ser líder principalmente para los 
jóvenes”.

Resultados

Esta es una investigación interdisciplinaria, resultado de una convergencia 
no sólo científica, sino que reúne, también, subjetividades manifiestas en 
intereses y motivaciones que sus autores depositan en ella. Tal reunión 
no supone una pérdida de objetividad científica; en todo caso, reafirma 
la pretensión epistemológica de dotar a este estudio de un sentido 
humano. Es decir, se toma distancia objetiva para desglosar, analizar y 
presentar la información, procesos y hallazgos que de él resultan, pero 
generando cercanías legítimas y empáticas para con los interlocutores 
implicándose con los sujetos vivos, con lo que representan y con aquellas 
distintas interpretaciones que puedan hacerse desde aquí. Para este caso, 
la fundamentación científica no obvia sino asume intrínsecamente en su 
diseño la responsabilidad de dimensionarle desde una perspectiva ética.

Aunque pudiera suponerse por la selección de los sujetos de estudio, 
este trabajo, más que invisibilizar a los liderazgos femeninos1 o a otros 

1	 Que las hay, y de entre ellas algunas resultan sumamente significativas en la lucha y consecución de 
los derechos humanos de las personas indígenas en Nuevo León. Como ejemplos, de entre las nahuas, 



66

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

masculinos de la misma comunidad nahua u otros grupos étnicos2, 
pretende, posicionándose desde una perspectiva de género: revisar las 
motivaciones por las que los sujetos masculinos suelen desempeñar con 
mayor cotidianidad (incluso facilidad) liderazgos comunitarios; mostrar 
bajo qué mecanismos adquieren esa responsabilidad; y cuáles son las 
razones por las que inhiben (o apoyan), limitan (o promueven), y excluyen 
(o incluyen) la participación política activa de las mujeres indígenas. 

Como antes se ha mencionado, tras la sistematización de la información, 
las categorías de análisis que emergen son: identidades políticas, 
participación social, liderazgos, masculinidades, discriminación racial y 
etnicidad. Derivadas de ellas, se presenta a continuación una descripción 
de hallazgos.

Liderazgos e identidades políticas

Los hombres, orientados a funcionar como sujetos conminados al poder, 
procuran mostrarse siempre fuertes, protectores, exitosos. Esto limita su 
libertad para autoconstruirse genéricamente y les determina socialmente 
para ciertas labores específicas, entre ellas destaca lo político. Así, por 
ejemplo, lo refiere Liberio cuando expresa que:

(…) aquí la autoridad municipal no te respalda; el respeto no es el de allá, 
que hay una ley que ve por ello. A mí, que me eligieron delegado municipal 
y mi función es atender a la gente de la comunidad, por obligación tengo 
que estar al pendiente de la comunidad. La gente te respeta ahí; le pones un 
trabajo o una multa, y lo cumplen; aquí no hay ese respaldo ni compromiso. 
Allá, si alguien no lo quiere hacer, por lo menos paga a alguien que lo haga, 
pero se paga finalmente la falta. Aquí no.

podrían mencionarse a: Elvira Maya (dirigente de Zihuakali Casa de las Mujeres Indígenas A.C. y 
originaria del estado de Veracruz), Columba Andrés (líder de su comunidad en el municipio del Carmen, 
N.L. y originaria del estado de San Luis Potosí), Claudina Maya (líder de su comunidad en el municipio 
de Juárez, N.L. y originaria del estado de Veracruz), Rosa Cruz (profesora de náhuatl y originaria del 
estado de Veracruz), Irma Rubio (líder de su comunidad en el municipio de San Nicolás de los Garza, N.L. 
y originaria del estado de San Luis Potosí), Rosa Monterrubio (líder de su comunidad en el municipio de 
García, N.L. y originaria del estado de Hidalgo), Ofelia Hernández (líder de su comunidad en el municipio 
de García, N.L. y originaria del estado de San Luis Potosí). También destacan por su liderazgo, pero de 
otras distintas comunidades indígenas: Margarita Vilchis de la comunidad mazahua, Antonina García de 
la comunidad mixteca, Julieta Martínez de la comunidad tének, Isabel Hernández de la comunidad otomí, 
Kena Bautista de la comunidad wixárika, Leticia Sánchez de la comunidad tzeltal, entre muchas otras.

2	 Que también los hay. De entre los nahuas, podrían mencionarse a Alejandro Hernández Bibiano 
(líder de su comunidad en la colonia Provivienda en el municipio de Santa Catarina, N.L. y originario 
de Tamazunchale, San Luis Potosí), Santos Cervantes (líder de Mejor por Transporte Indígena S.A. de 
C.V. y originario de San Felipe Orizatlán, Hidalgo), Moisés Bautista (maestro de náhuatl originario de 
Chicontepec, Veracruz), Juan de la Cruz y Juan Hernández (líderes de su comunidad en el municipio 
metropolitano de Pesquería, N.L., originarios de Tamazunchale, San Luis Potosí). También destacan por 
su liderazgo en Nuevo León, pero de otras comunidades indígenas: Florencio Salazar Mejía y Arcadio 
Vásquez, de la comunidad mixteca, Gelasio Juárez y Patricio Hernández de la comunidad otomí, Francisco 
Bernal Pacheco de la comunidad mazahua, Jesus de la Torre de la comunidad wixárika (fallecido), 
Adalberto Hernández de la comunidad triqui (fallecido), Florencio Corona, de la comunidad mazahua 
(fallecido), entre muchos otros.



67

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

Así, es de notar que la mayoría, de diversas maneras y grados, 
asumen cierto liderazgo: ya en su comunidad, en su lugar de trabajo, en 
su familia o incluso con su pareja. De entre ellos destacan, para fines de 
esta investigación, los liderazgos comunitarios. Estos se sustentan no sólo 
en la consecución de sus objetivos (lo que resulta por demás innegable), 
sino también en la visibilidad y reconocimiento que se obtiene por su 
trabajo tanto en su lugar de residencia como en su lugar de origen; esta 
notoriedad reafirma sus roles identitarios masculinos y establece vínculos 
sociopolíticos que impulsan sus compromisos ya que la búsqueda 
del reconocimiento es, sin duda, uno de los mecanismos vinculantes 
más ciertos de la masculinidad tradicional: “Se trata de una forma de 
hombría, de supremacía de género, que cuando es cuestionada (…) en la 
vida cotidiana a menudo conduce a acciones violentas para restaurar su 
posición de poder y privilegio” (Núñez, 2020, s/p).

Masculinidades

Por otro lado, revisitados los roles tradicionales y las características emer-
gentes de nuevas y distintas formas de ser en un contexto un poco más 
igualitario, los hombres indígenas entrevistados, en general se muestran 
dispuestos al rechazo (por lo menos en parte) de ciertos estereotipos tradicio-
nales de género (violencia física, por ejemplo) que, en el más evidente de los 
panoramas, orientan a los sujetos masculinos al ámbito público (el trabajo,  
la protección, la autoridad, por ejemplo.) y a los sujetos femeninos al ámbito 
privado (la familia, el cuidado, la educación, entre otros). Para Nicasio

(…) la mujer tiene mayor decisión porque es la que más tiempo pasa en 
la casa, y conoce muy bien a los hijos. Eso se ve bien en la escuela, porque 
les va bien, y quisieras seguir teniendo más hijos como ellos. La autoridad 
máxima para la casa es la mamá. 

Sobre lo mismo, Nabor y Liberio opinan respectivamente que

(…) el hombre tiene que aportar todo para los gastos, los de la educación 
también. La mujer es la que se encarga de mandar bien a la escuela al niño, 
estar al pendiente. Si hay falla del hombre, la mujer tiene que decírselo.

(…) en la ciudad, donde el sustento es el trabajo de los dos, debería existir la 
igualdad en ese plano; cosa muy distinta en el ámbito rural, donde la mujer 
(...) el trabajo de campo es muy rudo. Un hombre (...) se va a ver muy mal 
que él esté cocinando y su mujer haciendo trabajos duros. Por naturaleza 
el hombre es más fuerte, su piel más gruesa (...) hacen trabajos colectivos 
donde se requiere de fuerza.



68

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

Afirman una masculinidad incluyente en ciertos temas (como en 
el trabajo y la atención de ciertas labores del hogar), pero en otros se 
muestran renuentes a considerar participar de otro modelo de convivencia 
más equitativo (por ejemplo en el cuidado del hogar y la formación de 
los hijos). En el ámbito de la participación cívico-política, pocos se rodean 
o trabajan directamente con otras líderes mujeres, y no lo hacen porque 
dicen confiar más en sus pares masculinos o con ellos se sienten más 
identificados, menos incómodos; ello indica también el regular o bajo nivel 
de incidencia que los discursos igualitarios han permeado en ellos. Así lo 
evidencia Ricardo cuando expresa

En mi caso no he visto hablar sobre equidad, se habla de que el hombre tiene 
la responsabilidad: él tiene que ser responsable de la mujer. La mamá educa a 
las mujeres; el hombre, al varón. No se mezcla. (…) mi papá estuvo apoyán- 
dome y me educó en ese sentido de trabajo, qué hacer, qué no, cuándo está 
bien y cuándo no. Con mis hermanas siento que fue menos estricto, ellas 
siguieron su educación al pie de la letra; pero fue más estricto conmigo. 
(…) a las mujeres no se les exige mucho bajo la idea de que se van a casar y 
el esposo se va a encargar de ellas; y el hombre, pues no, es el que tiene que 
estar al pendiente de eso, se le exige. Es el hombre que estará un día a cargo 
de conducir a su familia y, a veces, de tener un cargo en la comunidad.

Etnicidad, discriminación racial y participación social

Las instituciones de gobierno han ignorado sistemáticamente los problemas 
fundamentales de este sector de la población en Nuevo León, ello no 
sólo evidencia un trabajo ineficiente, sino que se extiende hacia claras y 
serias violaciones a sus derechos humanos. Su inclusión, no sólo es una 
cuestión de interés económico “sino es una inserción compleja en busca de 
la igualdad y equidad de derechos, los mismos que los ciudadanos regios 
tienen, pero enmarcados en la diferencia de ciudadanía cultural” (García 
Tello, 2013, p. 87). Es cotidiano que en la vida de estas personas indígenas, 
se presenten casos de discriminación por una condición étnica que implica 
desde el uso de la lengua materna hasta la segregación racial (García Tello, 
2013). Así lo expresa Liberio cuando relata que en Nuevo León

(…) si hay una persona al lado, alta, güera, le dan la prioridad. Cuando 
estaba en la escuela, a mí y a dos compañeros nos identificaban como los tres 
huastecos. Empiezas a preguntar y nadie... pero casi todos son de San Luis, 
aunque lo usan como forma de discriminar. 

Por su parte, Ricardo señala que 



69

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

(…) en el trabajo siempre me echan carro, que me vaya para mi pueblo, 
cuando todos eran indios, todos eran de fuera: la colonia Independencia, 
el barrio de sanluisito (...) la mayoría en Monterrey, todos somos de fuera. 
Somos descendientes de fuera. Venimos de la Huasteca, la mayoría. Los 
empresarios que fundaron Monterrey eran de fuera; todos formamos este 
estado, porque somos puros migrantes: estamos ayudando a formar el 
estado de Nuevo León.

Pero una de sus mayores preocupaciones es la pérdida de su lengua 
materna. Para Liberio, muchas personas en Nuevo León de origen étnico 
ya no pueden ser consideradas como personas indígenas porque

(…) ya estaría mezclado. Creo que ya no son indígenas, porque tienes que 
hablar la lengua: es el punto principal. Y tener los hábitos que se siguen 
celebrando. Pero una vez que te integras a una sociedad diferente, la pierdes. 
Con la discriminación (...) mucho más difícil es. Aunque no hay que perder la 
esperanza. Me gustaría que se viera mucho por la cuestión de la lengua; en mi 
comunidad ya somos muy pocos los que lo hablamos. Sé que lo hablan, pero les 
preguntan y lo niegan. Les da pena. Hay padres que ya no quieren que su hijo 
aprenda la lengua madre.

Otro de los rasgos comunes que comparten los entrevistados es, en 
general, el alto valor que confieren a la educación; al menos tres de ellos 
tienen estudios de licenciatura, uno de ellos cuenta con posgrado y otro 
más, al contar con preparatoria, sobrepasa el promedio de educación 
de los indígenas migrantes. La educación les ha ayudado a superar –en 
parte− la discriminación de la que han sido objeto por ser indígenas, tener 
una imagen distinta a la urbana y no hablar bien el español. Y esto es claro 
para Nabor porque él considera que

(…) definitivamente esperamos que nuestros hijos se queden aquí, porque 
en nuestras comunidades no existen las condiciones para que estudien; los 
planteles allá están a distancia considerable. Ya cuando uno decide tener 
hijos aquí, es darles aquí las facilidades para que estudien y tengan lo que 
nosotros no. De esa manera podrán salir adelante sin sufrir las carencias y 
desprecios que nosotros hemos tenido que sufrir.

Aunque tener estudios universitarios no es determinante para ejercer 
el liderazgo o dirigir un colectivo o grupo, sí es un insumo importante a 
la hora de realizar gestiones y negociaciones con dependencias públicas y 
privadas. 

Un elemento a destacar son los vínculos que sus colectivos mantienen 
con diferentes instancias de gobierno (municipios, dependencias federales o 



70

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

estatales de gobierno), así como con fundaciones privadas y de beneficencia 
a quienes acuden ante problemas asociados con su vulnerabilidad y condi-
ciones de vida, lo cual es evidencia de una cultura política que no se expresa 
al margen de las instituciones, sino que se construye en conjunto con ella.

Las acciones, hechos e iniciativas que han surgido (…) sin duda han 
impactado para que los indígenas sean visibles, para que la sociedad 
en general conozca sobre este sector de la población. [Sin embargo], 
esto ha beneficiado sólo a ciertas comunidades indígenas, las que son 
visibles y que viven de manera congregada, por ejemplo en el acceso 
a servicios educativos (escuelas, becas); información sobre la salud; 
oportunidades para acceder o mejorar la vivienda; información sobre 
programas sociales (como Oportunidades). Pero esto no indica que se 
haya dado una inclusión social de los indígenas, entendida ésta como 
el proceso de reconocimiento de los derechos de los indígenas por parte 
del Estado, donde se respeten sus prácticas culturales, en todos los 
sentidos, así como su inserción social, económica, política y residencial 
de una manera digna, como cualquier otro ciudadano que radica en la 
metrópoli regia. (García Tello, 2013, pp. 86-87).

Existe una real preocupación por parte de los hombres entrevistados 
por ocuparse de los recién llegados, por hacerles más fácil la adaptación 
a la ciudad, además de un compromiso moral con los habitantes de la 
comunidad de proteger y fincar una red de apoyo de quienes han venido 
a trabajar y a vivir a Nuevo León. Esa preocupación se ha traducido en la 
organización, pero también en la autoinclusión, a través de la vinculación 
con las instancias que pueden ayudarles. Así lo relata Nicasio

(…) yo llevo 15 años aquí; de mi pueblo, fui de los primeros en llegar. 
Al mes, me habla mi cuñado, se vino para acá, se quedó en mi casa en el 
vil piso los primeros meses; se va él, al medio año, y se trae otro, y así es. 
Ahorita estamos poblados de nuestro lugar de origen aquí: éramos uno, 
ahorita somos como trescientos.

Una de las formas que han desarrollado para combatir la discrimi-
nación (y que en parte se sostiene en los mecanismos tradicionales de  
organización comunitaria que les anteceden en su lugar de origen) ha sido 
la de conformar (o sumarse a) colectivos y asociaciones de migrantes que, 
además de ayudarles y brindarles información ante los eventuales proble-
mas de la cotidianidad, apoyen al recién llegado para su nueva vida en la 
ciudad, para la búsqueda de un trabajo y para solventar, en lo posible, los 
embates de la discriminación y las dificultades que implican la margina-
ción y exclusión social:



71

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

(…) para insertarse en el espacio social urbano, han tenido que 
utilizar herramientas para hacerlo. Una de ellas son las asociaciones 
indígenas y las relaciones que tejen con otros actores sociales. Si bien, 
son visibles ante el Estado y el gobierno, esto no indica su aceptación 
o su inclusión social en la ciudad, pues aún son vistos como un 
problema y no como un sector de la población que tiene problemas 
determinados y que necesitan ser abordados. (García Tello, pp. 87-88)

Aunque en primera instancia no fueron propiamente las personas 
indígenas quienes se organizaron colectivamente, ante la indiferencia 
y apatía del gobierno, fueron otros grupos quienes comenzaron a 
organizarse para tratar de ayudar. Diana Patricia García Tello (2013), 
define a estos grupos como proindígenas3, y serían “aquellos formados 
por iniciativa de personas no indígenas interesadas en conocer, apoyar y 
trabajar directa o indirectamente con [las personas indígenas] que radican 
en el Área Metropolitana [de Monterrey]” (p. 78). El surgimiento de estos 
grupos fomentó la “inclusión social y promovieron la defensa en favor 
de los derechos indígenas, como el derecho a la participación política y 
legal, respeto por su organización social y costumbres, derecho a expresar 
sus símbolos culturales y lengua materna, entre otros” (p. 59), por lo que 
se erigieron como “una alternativa de apoyo” [principalmente para] las 
comunidades con mayor visibilidad (mazahuas, otomíes, mixtecos y 
nahuas), [aunque] poco a poco han extendido sus redes de apoyo a otros 
indígenas que están dispersos por la metrópoli” (p. 82). “Los grupos 
proindígenas (…) sin duda han influido considerablemente para hacer 
visible la presencia de indígenas en la ciudad” (p. 85), pero también fueron 
factor para que las mismas comunidades se agruparan organizadamente. 
En virtud de su “desventaja ante la sociedad mayoritaria, los grupos 
indígenas se organizaron para buscar soluciones a sus problemas, al 
trabajar en conjunto, como actores sociales, en busca de la inclusión social” 
(p. 59). Este tipo de organizaciones ha tratado de ejercer mayor visibilidad 
y presión para resolver problemas y necesidades. Las asociaciones 
indígenas4 son una herramienta eficaz que ha sido “utilizada por los 
grupos para tener acceso a recursos tales como vivienda, servicios de 
salud, becas escolares, apoyos en especie y económicos. La formalización 
significó la participación activa de los indígenas como actores sociales en 
la urbe regia” (p. 82). 

3	 Entre estos grupos destacan las organizaciones Zihuame Mochilla A.C., Enlace Potosino, A.C., 
Agrupación Chiconamel y Árbol de Todas Raíces (que en el 2008 habría de fusionarse con Procuración de 
Justicia Étnica A.C. hasta su disolución en el 2018).

4	 Entre estos grupos destaca la formación en el 2004 de la Asociación Mazahua del Norte de México, Julia 
de Jesús Fernández, A.C.; en el 2007, se constituyó Procuración de Justicia Étnica A.C., en el mismo 2007 
Unida Mixteca A.C.; en el 2008, Por Nuestra Identidad Mixteca A.C.; en el 2009, Hñahñu Dintuge Metige 
(Otomíes Defendiendo lo Nuestro A.C.); y en el 2010, Mazahuas de Arboledas de San Bernabé A.C.



72

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

De esta manera, estas asociaciones indígenas muestran cierta capacidad 
de agencia del grupo étnico por resolver sus problemáticas de manera 
organizada (García Tello, 2013), por lo que son un elemento clave para el 
entendimiento de su incidencia y “participación como actores sociales que 
interactúan a través de acciones, iniciativas y propuestas con la sociedad 
mayoritaria y en especial con las instancias gubernamentales” (García 
Tello, 2013, p. 83). Así, algunos grupos indígenas “aprendieron a negociar 
con su identidad (…) para obtener beneficios a los que otros grupos en 
situación marginal y de pobreza no pueden acceder de manera fácil” 
(García Tello, 2013, p. 86).

Los grupos y asociaciones de indígenas funcionan porque en sus 
comunidades de origen existen tradiciones y costumbres que privilegian 
el trabajo comunitario, la solidaridad y la identificación con su lugar 
de nacimiento. Además de la ayuda y la información, estos grupos 
han servido como un elemento unificador y difusor de la cultura y la 
lengua náhuatl. Aquí podemos decir que estas acciones, son acciones 
afirmativas de la etnicidad y la identidad indígena en un contexto 
diferente al propio.

Ahora bien, el orgullo por su cultura, una cultura milenaria, no se 
manifiesta exclusivamente en la difusión y la enseñanza del su lengua 
materna, sino también en la transmisión de elementos identitarios propios 
como son: la gastronomía, las festividades y las formas de entender la 
vida, la muerte y la enfermedad. Todos estos elementos acompañan el 
liderazgo de estos hombres; sin ellos, sería difícil entenderse mutuamente. 
Para Liberio, tal orgullo pasa no solo por una mera identificación de origen 
o nostalgia por el lugar de origen, sino que se traduce en organización:

(…) creo mucho en la organización indígena, estoy haciendo como un ensayo 
de lo que se hace allá y veo que sí se puede implementar en Monterrey, 
pero uno debe tener la capacidad de transmitirlo. Para que nos acepte el 
conjunto de la población, debe ser por medio de modelos de conocernos entre 
indígenas y no indígenas: en la medida en que nos conozcamos está el valor 
que se le dará a nuestras culturas que se incorporan a Nuevo León.

Es de destacar que, mediante su establecimiento en la ciudad y por las 
dificultades cotidianas que implican el sobrevivir a través de una actividad 
productiva, se orilla a que las personas indígenas no sólo incursionen 
en actividades laborales que se gestionan de maneras tradicionales 
(centrales obreras, sindicatos locales, agrupaciones reconocidas por 
las administraciones del Estado, etcétera), sino que emprendan otras 
formas alternativas (y autónomas) de producción, organización y gestión 
administrativa (García Tello, 2013). Es en este marco donde también 
resultan convenientes determinados liderazgos ya que, además de 



73

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

representar un mecanismo de cohesión identitaria, se constituyen como 
promotores de empleo y defensores del trabajador. 

A pesar de la activa participación de los grupos que han conformado 
estos líderes indígenas en pro de sus derechos, podríamos clasificarlos 
como endógenos, pues rara vez se han unido a otros grupos que persigan 
causas diferentes, como los ambientalistas, de mujeres, de diversidad 
sexual, animalistas, etcétera. Podemos interpretar que esto puede deberse, 
por una parte, a que no comparten las mismas visiones de los problemas 
sociales, no los sienten como suyos o que los explican de otra manera. 
Para Platón, en Nuevo León “no hay sentido de organización para ver 
cuestiones comunes, casi ni al vecino de al lado le hablas, apenas identificas 
quién vive ahí”.

También podemos entender que sus condiciones de existencia son com-
plejas y precarias y que, posiblemente, se consumen en la demanda social 
por sus propios derechos y en la necesidad en luchar contra lo que les 
aqueja a sí mismos. La discriminación social a la que se ven expuestos por 
un etnocentrismo imperante en el lugar de destino y por un presumible 
prejuicio de inferioridad “suponen un reconocimiento desigual y no recí-
procamente equivalente entre actores sociales en posiciones asimétricas en 
la estructura social” (Giménez, 2005, p. 31). Por lo tanto, la discriminación 
constituye una forma de relación donde sería comprensible la posibilidad 
de que esta indiferencia ante otros movimientos sociales no étnicos, sea un 
acto consecuente (incluso inconsciente) que responda a la discriminación, 
marginación y exclusión de las que han sido objeto en la ciudad.

Algunos de los entrevistados, refirieron participar en partidos políticos 
e incluso se han presentado como candidatos a cargos de elección popular, 
son asesores políticos o han participado en acciones que beneficien a las 
comunidades indígenas en Nuevo León, como el impulso a la Ley por 
los derechos de los indígenas de Nuevo León5. Esto da cuenta (también)
de una identidad política, es decir, relata la constitución de identidades 
colectivas que se afirman en las luchas políticas de lo común. 

Conclusión

En suma, las identidades políticas de los líderes indígenas nahuas, 
objeto de esta investigación, se entrecruzan entre distintas motivaciones, 

5	 El 13 de febrero de 2020, se publicaron, en el Diario Oficial del Estado de Nuevo León, reformas 
promovidas desde el Congreso del Estado que modifican este marco normativo que, desde el 2012, regula 
la defensa de los derechos de las personas indígenas en Nuevo León. Esta promoción reformó esta ley y 
la renombró como Ley de los Derechos de las Personas Indígenas y Afromexicanas en el Estado de Nuevo 
León. Sin embargo, solicitado por la Comisión Nacional de los Derechos Humanos, la Suprema Corte de 
Justicia de la Nación invalidó, el 23 de febrero de 2021, el decreto que dio lugar a esta reforma al considerar 
que tal ley careció de la “debida consulta previa, libre, informada, culturalmente adecuada y de buena fe 
a los pueblos y comunidades indígenas y afromexicanas” implicadas.



74

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

voluntades y saberes individuales y colectivos. En este proceso de 
participación ciudadana, los hombres nahuas no sólo ven reconstituida 
su masculinidad, sino que también la preservan en aquellas partes que, 
quizá, son dignas de ser sostenidas: el acompañamiento, la protección y la 
fuerza para liderar funciones que no sólo les benefician en lo individual, 
sino que, principalmente, están dispuestas al beneficio de lo común, de la 
colectividad a la que se adscriben.

Aunque de los sujetos que aquí se describen se evidencian múltiples 
constantes, cada caso cuenta con especificidades propias de las 
subjetividades que reúne. Quienes esto escribimos consideramos que 
en la reunión de tales subjetividades y en la descripción de tal catálogo 
de experiencias, estriba su pertinencia. Este trabajo pretende, entre 
sus objetivos, ser un insumo académico más en la reconfiguración del 
tejido social nuevoleonés que, de tan diverso, puede resignificarse en un 
prisma cultural que, sin duda, le enriquecería y para la consideración del 
establecimiento de nuevos y mejores entendimientos que se traduzcan en 
lo cotidiano, como nuevas y mejores formas de ser y estar en Nuevo León.



75

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

Referencias

Amorós, C. (2000). Feminismo y Filosofía. Madrid: Editorial Síntesis.
Canto, M. (2010). Participación ciudadana en las políticas públicas. México: 

Siglo XXI, Biblioteca Básica de la Administración Pública del Distrito 
Federal.

Castells, M. (1999). El poder de la identidad. En La era de la información 
(Vol. II). México: Siglo XXI.: México: Siglo XXI.

CDI. (2010). Los pueblos indígenas de México. Recuperado el 29 de abril de  
2015, de Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indíge- 
nas: http://www.cdi.gob.mx/index.php?option=com_content&view=ar 
ticle&id=1387&Itemid=24

__________ (2014). Programa Especial de los Pueblos Indígenas 2014-2018.  
Recuperado el día 15 de marzo de 2015, de Comisión Nacional 
para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas: http://www.cdi.gob. 
mx/programas/2014/programa-especial-de-los-pueblos-indigenas- 
2014-2018.pdf

__________ (2016). Estimaciones nacionales y por entidad federativa. Recupera- 
do el día 18 de abril de 2018, de Comisión Nacional para el Desarrollo de 
los Pueblos Indígenas: https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/
file/239923/04-estimaciones-nacionales-por-entidad-federativa.pdf

Chebel d.Appollonia, A. (1998). Les racismes ordinaires. París: Presses de 
Sciences Politiques.

CONAPO. (2014). Dinámica demográfica 1990-2010 y proyecciones de población 
2010-2030. Recuperado el día 19 de abril de 2018, de Consejo Nacional 
de Población: http://catalogo.datos.gob.mx/dataset/proyecciones-de-
la-poblacion-de-mexico

CONAPRED. (2011). Encuesta Nacional sobre Discriminación en México. 
Enadis 2010. México: Consejo Nacional para Prevenir la Discriminación. 

__________ (2017). Encuesta Nacional sobre Discriminación, ENADIS 2017. 
Obtenido de http://www.conapred.org.mx/userfiles/files/PtcionENAD 
IS2017_08.pdf

Cortina, A., y Martínez, E. (2001). Ética. Akal: Madrid.
Connell, R. (2010). Masculinidad y globalización. Recuperado el 21 de 

mayo de 2015, de http://www.dgespe.sep.gob.mx/public/genero/PDF/
LECTURAS/S_01_15_Masculinidad%20y%20globalizaci%C3%B3n.pdf 

Flick, U. (2007) Introducción a la investigación cualitativa. Madrid: Ediciones 
Morata/Fundación Paideia Galiza. 

Gall, O. (2004). Identidad, exclusión y racismo: reflexiones. Revista 
Mexicana de Sociología, pp. 221-259.

García Tello, D. (2013). La espacialidad de los indígenas en el Área 
Metropolitana de Monterrey. Relaciones. Estudios de historia y sociedad, 
pp. 57-92.



76

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

García, R. (1994). Interdisciplinariedad y sistemas complejos. En E. Leff, 
Ciencias sociales y formación ambiental (pp. 85-124). Barcelona: Gedisa.

__________ (2008). Sistemas complejos. Conceptos, método y fundamentación 
epistemológica de la investigación interdisciplinaria. Barcelona: Gedisa.

Garda, R. (2006). Manual de técnicas para la sensibilización sobre la violencia de 
género y masculinidad en la comunidad. Recuperado el 15 de noviembre de 
2015, de Indesol, Gobierno e Jalisco, Instituto Jaliciense de las Mujeres. 
Centro de intervención con hombres, e investigación sobre género y 
masculinidades A.C.: http://www.hombresporlaequidad.com

Gibbs, G. (2014) El análisis de datos cualitativos en Investigación 
Cualitativa. Madrid: Ediciones Morata/Colofón.

Giménez, G. (2005). La discriminación desde la perspectiva. Revista de 
Investigación Social(1), pp. 31-45.

Goffman, E. (2008). Estigma. La identidad deteriorada. España: Amorrortu.
Guiza, G. (2010). Masculinidades, las facetas del hombre. México: Fontamara.
Hernández, R., Fernández, C. y Baptista, P. (2003) Metodología de la 

investigación. México: McGraw-Hill.
Herrero, J. y Pérez, R. (2007). Sexo, género y biología. Feminismo/s (10), pp. 163‑185.
Huerta, F. (1999). El juego del hombre. Deporte y masculinidad entre obreros. 

México: Plaza y Valdés.
INEGI. (2014). INEGI: 317.2 Instituto Nacional de Estadística y Geografía. 

Recuperado el 12 de marzo de 2015, de Anuario estadístico y geográfico 
por entidad federativa 2014: http://www.inegi.org.mx//prod_serv

__________ (2016). Encuesta Intercensal INEGI 2015. Principales resultados. 
Recuperado el 15 de diciembre de 2015, de Instituto Nacional de 
Estadística y Geografía: http://internet.contenidos.inegi.org.mx/conteni 
dos/productos/prod_serv/contenidos/espanol/bvinegi/productos/nue 
va_estruc/702825078966.pdf

__________ (2021). Censo Nacional de Transparencia, Acceso a la Información 
Pública y Protección de Datos Personales Estatal 2020. Recuperado el 15 de 
enero de 2021, de Instituto Nacional de Estadística y Geografía: https://
www.inegi.org.mx/app/glosario/default.html?p=cnaippdpf2019

__________ (2021). Censo de población y vivienda 2020. Recuperado el 27 de 
enero de 202, de Instituto Nacional de Estadística y Geografía: https://
Censo/censo2020.mx/

Keijzer, B. (2001). Variantes humanistas de una nueva masculinidad. En L. 
Ramos, Mirando la Masculinidad. Monterrey, N. L.: Centro Universitario 
de Estudios de Género, Universidad Autónoma de Nuevo León.

López, F. (2019). Masculinidad migrante. Coahuila, México: Universidad 
Autónoma de Coahuila.

__________ (2021). Árbol de Todas Raíces. Acciones ciudadanas por el reconoci-
miento de los derechos indígenas en Nuevo León. Monterrey: Procuración 
de Justicia Étnica A.C.



77

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os

Félix Enrique López Ruiz, Rebeca Moreno Zúñiga y Esteban Picazzo Palencia

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

Mercado, A., y Hernández, A. (2010). El proceso de construcción de la identidad 
colectiva. Convergencia. Revista de Ciencias Sociales (53), pp. 229-251.

Neiman, G.; Quaranta, G. (2006) Los estudios de caso en la investigación 
sociológica. En Irene Vasilachis (ccord.), Estrategias de investigación 
cualitativa (pp. 213-238). España: Editorial Gedisa. 

Núñez, G. (2017). Abriendo Brecha. 25 años de género de los hombres y 
masculinidades en México (1990-2014). México: Centro de Investigación 
en Alimentación y Desarrollo A.C. y Academia Mexicana de Estudio de 
Género de los Hombres.

__________ (2020). Analizar las masculinidades en México. Obtenido de 
Nexos: https://www.nexos.com.mx/?p=46882&fbclid=IwAR2x-VqYbd
YZt98aQK6QKV0wlfAnGzgiTLI9W4sq_BtxAa-7QcwguQQUnok

Porta, D.; Keating, M. (2013) ¿Cuántos enfoques hay en ciencias sociales? 
Introducción epistemológica. En Donatella della Porta y Michael 
Keating (eds.), Enfoques y metodología de las ciencias sociales. Una 
perspectiva pluralista (pp. 31-52). Madrid: Ediciones Akal.

Ramos, M. (2006). Masculinidades y Violencia Conyugal en Zonas Populares de las 
Ciudades de Lima y Cusco. Recuperado el 7 de mayo de 2015, de Nombres 
por la equidad: http://www.hombresporlaequidad.org.mx/Violencia.pdf

Rosas, C. (2008). Varones al son de la migración. Migración internacional y 
masculinidades de Veracruz a Chicago. México: El Colegio de México y 
Centro de Estudios Demográficos, Urbanos y Ambientales.

Ruiz, J. (2016) Focus group y grupo de discusión: similitudes y diferencias. 
Recuperado el 15 de mayo de 2018 de: http://fes-sociologia.com/files/
congress/12/papers/3036.pdf

Salazar, G., Carrera, O. (2014) Grupos de enfoque. En Guillermo Gándara 
y Francisco Javier Osorio (coords.), Métodos prospectivos. Manual para el 
estudio y la construcción del futuro (pp. 81-96). México, Paidós. 

Sautu, R., Boniolo, P., Dalle, P., y Elbert, R. (2005). Manual de metodología. 
Construcción del marco teórico, formulación de los objetivos y elección de la 
metodología. Buenos Aires: CLACSO.

Schuttenberg, M. (2014). Repensando el concepto de identidad en la argentina 
posneoliberal. Temas sociológicos (16), pp. 63-90.

Segato, R. L. (2002). Identidades políticas/Alteridades históricas: Una crítica a 
las certezas del pluralismo global. RUNA, archivo para las ciencias del 
hombre, XXIII, pp. 239-275.

Sepulveda, N., y Flores, M. E. (2016). La representación discursiva de 
la identidad racial en las redes sociales. Comparative Cultural Studies: 
European and Latin America Perspectives, pp. 25-36.

Serrano, A. (2015). La participación ciudadana en México. Estudios políticos, 
pp. 93-116.

Serrano, T., y Pacheco, J. (2011). Los Gandallas. Masculinidad y Poder de los 
hombres al Norte de la Ciudad de México. México: LITO-GRAPO S.A. de C.V.



78

C
O

N
fi

n
es

A
rt

íc
ul

os
Masculinidades nahuas

CONfines | año 17, número 32 | enero-mayo 2021 | pp. 37-78

Tarrés, M. L. (2008) Lo cualitativo como tradición. En María Luisa Tarrés, 
Observar, escuchar y comprender. Sobre la tradición cualitativa en la 
investigación social (pp. 35-62). México, D. F.: El Colegio de México. 

Vázquez, G. (2014). La identidad étnica desde los estudios longitudinales. 
En L. Rodríguez Wong, y J. Antón Sánchez, La población afro descendiente 
e indígena en América Latina (pp. 115-130). Brasil: ALAP.

Vennesson, P. (2013) Estudios de caso y seguimiento de procesos: teorías 
y prácticas. En Donatella della Porta y Michael Keating (eds.) 2013. 
Enfoques y metodología de las ciencias sociales. Una perspectiva pluralista 
(pp. 237-254). Madrid, Ediciones Akal.

Villarreal, K. (2017). Construcción de la identidad racial: una mirada desde 
la familia negra cartagenera. Cuadernos de Lingüística Hispánica, pp. 19-31.

Villarreal, M. (2010). Participación ciudadana y políticas públicas. Recuperado 
el 5 de agosto de 2013, de Academia. edu [en línea]: /itesm.academia.
edu/VillarrealMart%C3%ADnezMar%C3%ADaTeresa


