
83

RESUMEN

En El Salvador el proyecto de mestizaje que se impulsó desde

finales del siglo XIX se concentró en una política que  buscaba el

exterminio indígena, tanto físico como cultural, tuvo su punto álgi-

do con la matanza de la población indígena insurrecta en 1932. Sin

embargo, para sustentar y legitimar  el mestizaje, el estado tendió

algunos puentes que brindaron espacios limitados, pero que fue-

ron aprovechados por los indígenas para la reproducción de su

cultura. Este fue el caso de Izalco en el suoroccidente del país.

Esta población contaba con una historia de autonomía gracias a

sus fértiles tierras de irrigación; la reforma liberal de fines del

siglo XIX les arrebató las tierras, pero no los derechos consuetudi-

narios del agua, de manera que el agua continuó siendo la base de

su organización y su cultura. Pero los indígenas perdieron estos

derechos de agua en los años posteriores a la insurrección, y aun-

que continuaron reproduciendo su cultura, ésta había perdido

unidad y sobre todo la capacidad organizativa, de manera que con

el avance de la modernidad la organización tendió a debilitarse en

forma drástica. En la actualidad entre los indígenas de Izalco se

han dado esfuerzos por recuperar su identidad y la memoria histó-

rica, pero no tienen claro qué es ser indígena, buscan la respuesta

en la cultura, pero si bien es cierto que históricamente este legado

se encuentra en la cultura, se encuentra mucho más arraigado en

la política, por lo que para reinterpretar su legado y responder a

sus interrogantes sobre su identidad tendrían que negociar una

nueva relación política con el Estado.

Palabras clave: Memoria histórica, mestizaje, reforma laboral.

INTRODUCCIÓN

Lo indígena, un tema entrañable

P or mucho tiempo “lo indígena” no ha sido un
tema de investigación entre los científicos socia-
les en El Salvador, en parte porque no se recono-

ció en este campo un tema de reflexión para adentrarse en
el análisis de los problemas políticos y sociales del país.
No fue sino hasta los inicios de la década de los noventa,
cuando la temática de las identidades emergió con fuerza,
en el marco de la globalización, pero sobre todo en los
procesos de cambio político que se anunciaron con el fin
de la guerra civil en 1992. 

AGUA E IDENTIDAD ÉTNICA EN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

WATER AND ETHNIC IDENTITY IN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

América Rodríguez-Herrera

Unidad Ciencias del Desarrollo Regional. Universidad Autónoma de Guerrero. Centro de De-
sarrollo Regional, UAG. Calle Pino S/N. Colonia El Roble. 39640. Acapulco, Guerrero.
(amerodriguez@gmail.com)

ABSTRACT

In El Salvador, the project for mixing races (mestizaje) which was

driven since the end of the 19th Century and was concentrated on a

policy that sought to exterminate indigenous people, physically as

well as culturally, had its culminating point with the massacre of the

rebel indigenous population in 1932. However, in order to sustain

and legitimize the process of mixing races, the State built some

bridges that provided limited spaces, but which were taken advantage

of by indigenous people, to reproduce their culture. Such was the

case of Izalco, in the southwestern region of the country. This

population had a history of autonomy thanks to its fertile irrigation

lands; the Liberal Reform at the end of the 19th Century took the

lands away from them, but not their consuetudinary water rights,

so that water continued to be the basis of their organization and

culture. But the indigenous groups lost these rights to water in the

years after the rebellion, and although they continued reproducing

their culture, it had lost unity and above all its organizational capacity,

so that with the advance of modernity the organization tended to be

drastically weakened. Currently, among the indigenous groups of

Izalco, there have been efforts to recuperate their identity and

historical memory, but they are not clear as to what it means to be

indigenous, they seek for answers in culture, but even if it is true

that historically this legacy is found in culture, it is more firmly

rooted in politics, which is why, in order to reinterpret their legacy

and respond to their questions about identity, they would have to

negotiate a new political relationship with the State.

Key words: Historical memory, mixed races, work reform.

INTRODUCTION

Indigenous people, an endearing theme

For a long time, “the indigenous” has not been
a research subject among social scientists in El
Salvador, in part because it was not recognized

in this field a theme for reflection in order to delve into
the analysis of political and social problems in the
country. It was not until the beginning of the 1990s
that the issue of identities emerged with strength, within
the globalization framework, but above all in the
processes of political change that were announced with
the end of the civil war in 1992.



84

AGRICULTURA, SOCIEDAD Y DESARROLLO, JULIO-DICIEMBRE 2007

VOLUMEN 4, NÚMERO 2

Los aires de cambio que trajeron los Acuerdos de
Paz abrieron la posibilidad de imaginar una nación dife-
rente, lo que trajo como consecuencia la necesidad de
asimilar la guerra misma, así como de reinterpretar la
historia oficial, la que había servido de base al régimen
antidemocrático y excluyente que había motivado la con-
frontación armada. Este período fue rico en estudios que
se enfocaron al indigenismo salvadoreño, muchos de
ellos fueron realizados por intelectuales extranjeros com-
prometidos con la democratización de este país.  

Frente a la idea convencional de que en El Salvador
no hay indígenas, porque éstos fueron ultimados durante
la insurrección comunista de 1932, algunos estudios su-
girieron que en El Salvador predomina una invisibilidad
del indígena (Chapin, 1990). Otros investigadores se
preguntaron  ¿qué fue lo que sucedió con la población
indígena salvadoreña durante las primeras décadas del
siglo XX y en los años posteriores a la masacre de 1932,
(Lauria, 1999; Alvarenga, 2004) eran comunistas los
indígenas? (Ching y Tilley, 1998; Alvarenga, 2004).
Preguntas todas pertinentes, en tanto se trataba de bus-
car nuevas formas de reelaborar el imaginario y la histo-
ria social  del país de cara al futuro.  

No hay duda que lo indígena es un tema entrañable
para los salvadoreños, un tema sobre el que la clase
dominante prefiere e induce a no pensar, en parte por-
que así contribuye a reproducir un pueblo sin memo-
ria, sin autoestima, que no puede verse en el pasado y
por lo tanto no puede visualizarse en un futuro.  

¿Qué somos los salvadoreños? ¿cuál es nuestra matriz
cultural? Reflexionar sobre lo indígena en El  Salvador
es una tarea impostergable, de orden político y cultural,
sobre todo en la actualidad cuando la globalización y la
migración internacional dibuja escenarios políticos, na-
cionales e internacionales donde los procesos de identidad
son determinantes en la búsqueda de la democracia, la
equidad y una mejor calidad de vida.  

Para contribuir a esta reflexión, el presente trabajo
estudia una comunidad del suroeste del país, Izalco, un
reconocido símbolo del indigenismo en El Salvador, que
tiene una larga historia de resistencia cultural, construida
sobre conflictivas relaciones interétnicas con la población
ladina de la localidad y el estado nacional. La fuerza
política de esta comunidad indígena ha estado centrada en
la persistencia de sus organismos étnicos, todavía vigen-
tes durante la década de los sesenta del siglo pasado,
cuando Izalco mostraba la presencia de sus principales
órganos de poder indígena: un sistema de cofradías ma-
yores y menores y el funcionamiento de la Alcaldía del
Común que además de atender la cosa pública, se entrela-
zaba con la ritualidad y religiosidad india.  

Es posible que en pleno proceso de modernización la
organización que mostraba la población indígena de Izalco
haya estado en franca transformación, sin embargo ésta

The airs of change brought by the Peace Agreements
opened up the possibility to imagine a different nation,
bringing as consequence the need to assimilate war itself,
as well as reinterpret official history, which had served
as the basis for the anti-democratic and excluding regime
that had motivated the armed confrontation. This period
was rich in studies that focused on Salvadoran indigenous
people, a lot of them carried out by foreign intellectuals
committed to the democratization of the country.

In face of the conventional idea that there are no
indigenous people in El Salvador, because they were
killed during the communist rebellion of 1932, some
studies suggested that in El Salvador there is a prevalent
invisibility of indigenous people (Chapin, 1990). Other
researchers asked: What happened with the Salvadoran
indigenous population during the first decades of the
20th Century and in the years after the massacre of 1932
(Lauria, 1999; Alvarenga, 2004). Were the indigenous
groups communists? (Ching and Tilley, 1998; Alvarenga,
2004). All these questions were pertinent, insofar as this
was about seeking for new ways to re-elaborate the
imaginary and social history of the country as it faced
the future.

There is no doubt that the indigenous issue is an
endearing one for Salvadorans, a theme about which the
dominating class prefers and induces not to think about,
in part because it is a way to reproduce a people without
memory, without self-esteem, that cannot see itself in
the past and therefore cannot see itself into the future.

What are we, Salvadorans? What is our cultural
matrix? Reflecting upon indigenous people in El Salvador
is a task that cannot be postponed, of a political and
cultural order, especially today, when globalization and
international migration sketch political, national and
international scenarios where identity processes are
definitive in the search for democracy, equality, and a
better quality of life.

In order to contribute to this reflection, this work studies
a community in the southwest of the country, Izalco, a
recognized symbol of indigenous identity in El Salvador,
which has a long history of cultural resistance built over
conflicting inter-ethnic relations with the people of mixed
race in the area and the national state. The political force
in this indigenous community has been centered in the
persistence of its ethnic organisms, still valid during the
1960s, when Izalco showed the presence of its main
indigenous power organs: a system of major and minor
guilds, and the operation of the Communal Mayor’s Office
which, in addition to attending public issues, was interlinked
with indigenous rituality and religiosity.

It is possible that in the midst of the modernization
process, the organization that Izalco’s indigenous
population showed was in frank transformation, however
it did not cease to express an apparently singular



85

AGUA E IDENTIDAD ÉTNICA EN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

RODRÍGUEZ-HERRERA

no dejaba de expresar un fenómeno aparentemente sin-
gular en el occidente del país; parecería que lo que
mostraba Izalco, era la forma de organización india
predominante otrora en los pueblos y comunidades
náhuas del suroeste del país1.  

A finales de la década de  los noventa, en un es-
tudio realizado en Izalco, a instancias del Centro de
Investigaciones de Mesoamérica CIRMA, con fondos
de la Fundación Rockefeller, donde se trataba de apre-
ciar los procesos de trasformación étnica ocurridos en
el marco de la globalización, pudimos observar que
la población indígena se encontraba muy activa, tra-
tando de reconstruir sus órganos de poder y en ese
intento habían reactivado su sistema de cofradías y la
Alcaldía del Común, al mismo tiempo que otros pue-
blos indígenas de la región se centraban solamente en
el restablecimiento de sus Cofradías, lo que nos mos-
traba que Izalco pensaba en un panorama organizativo
más complejo (Rodríguez y Lara, 1999). ¿Cuál o cuáles
fueron los factores que favorecieron la persistencia de
esta complejidad organizativa en Izalco? ¿Por qué es
importante realizar un estudio de esta naturaleza en la
actualidad? 

Respecto a lo primero, la historia de Izalco presen-
ta algunas particularidades sugerentes para compren-
der el indigenismo en este lugar. Mientras el proceso
de Reforma Liberal eliminó los derechos consuetudi-
narios respecto a la tierra, afectando a todas las comu-
nidades indígenas del país, los derechos sobre el agua
que nacía precisamente en las tierras comunales de los
indígenas de Izalco no fueron afectados por dicha Re-
forma; en tanto el agua es un recurso que se encuentra
amarrado a la tierra, la pérdida de la calidad comunal
no impidió que las tierras ahora bajo el régimen de
propiedad privada siguieran perteneciendo a los indí-
genas, quienes continuaron manejando el agua siguien-
do la tradición de sus mayores. Por ello aunque perdie-
ron la propiedad común de sus tierras, conservaron  el
control comunal de sus aguas. Este derecho permane-
ció más o menos en manos indias hasta 1932, cuando 
las aguas pasaron a manos de la Alcaldía Municipal,
posteriormente, la Ley de Avenamiento y Riego en
1973 declaró la nacionalización de las aguas, lo que
llevó a que los regantes permanecieran adscritos a un
doble control, el local a través de la Alcaldía Munici-
pal  y el central a partir del Ministerio de Agricultura
y Ganadería (MAG).  

Así, el control del agua para la irrigación en los
fértiles suelos volcánicos del municipio de Izalco per-
maneció en manos indias hasta el primer tercio del
siglo XX. Es posible entonces, que este poder sobre
un recurso natural tan preciado, proporcionara una base
a la persistencia de la Alcaldía del Común. Puesto que
tradicionalmente le había dado una razón de ser, les

phenomenon in the west of the country; it would seem
that what Izalco showed was the former predominant
way of indigenous organization in the Nahua towns
and communities of the country’s southwest1.

At the end of the 1990s, in a study carried out in
Izalco, at the request of the Meso-American Research
Center (CIRMA) with funding from the Rockefeller
Foundation, where the objective was to observe the
processes of ethnic transformation that occurred within
the framework of globalization, we were able to observe
that the indigenous population was very active, trying
to reconstruct their organs of power and, in that attempt,
reactivating their system of guilds and the Communal
Mayor’s Office, at the same time that other indigenous
towns in the region were concentrated solely on re-
establishing their guilds, which showed us that Izalco
thought of a more complex organizational scenery
(Rodríguez and Lara, 1999). What were the factors
that favored the persistence of this organizational
complexity in Izalco? Why is it important to carry out
a study of this nature today?

In regards to the first question, the history of Izalco
presents some suggestive particularities that help us to
understand indigenous people in this location. Although
the process of Liberal Reform eliminated consuetudinary
rights regarding land, affecting all the indigenous
communities in the country, the rights over water that
had its source precisely in the indigenous communal
lands of Izalco were not affected by the Reform; insofar
as water is a resource linked to the land, the loss of
communal status did not impede these lands, now under
the private property system, to keep belonging to
indigenous groups that continued to manage water by
following the traditions of their elders. Thus, although
they lost the communal property of their lands, they
kept the communal control of their waters. This right
remained more or less in indigenous hands until 1932,
when waters were transferred to the Municipal Mayor’s
Office; later, the Drainage and Irrigation Law of 1973
declared the nationalization of waters, which led
irrigators to remain attached to a double control, the
local one through the Municipal Mayor’s Office and
the central through the Ministry of Agriculture and
Cattle Production (MAG).

Thus, water control for irrigation of fertile volcanic
soils in the Izalco municipality remained in indigenous
hands through the first third of the 20th Century. It is
possible, then, that this power over such a precious
natural resource, could provide a basis for the persistence
of the Communal Mayor’s Office. Since this had
traditionally given it a reason to exist, it granted them
power not only inside the indigenous community but
also in a greater context, always presenting conflicting
inter-ethnic relations (Alvarenga, 2004). This is a good



86

AGRICULTURA, SOCIEDAD Y DESARROLLO, JULIO-DICIEMBRE 2007

VOLUMEN 4, NÚMERO 2

dio poder no solo al interior de la comunidad indígena
sino también en el contexto mayor, siempre conflictivo
de relaciones interétnicas (Alvarenga, 2004). Este es
un buen punto para comenzar a analizar las particulari-
dades de la población indígena Izalqueña.  

No hay duda que reinterpretar nuestra historia nos
puede permitir encontrar nuevos caminos para conocer
y apreciar nuestra cultura vernácula, tanto como para
abrir rutas hacia la tolerancia hacia la diferencias cul-
turales, tan necesarias en la búsqueda de soluciones
políticas democráticas, y ¿por qué no?, el reconoci-
miento y la institucionalización de lo indígena en nues-
tra configuración cultural y social.

LA NECESIDAD DE DIFERENTES ENFOQUES EN EL
ESTUDIO DE LA ETNICIDAD EN EL SALVADOR

Este ensayo incluye dos perspectivas, una histórica y
otra etnográfica, en lo posible ambas han tratado de
entrelazarse con fines interpretativos. Se ha realizado
una extensa revisión bibliográfica y hemerográfica so-
bre el tema, que incluye libros, archivos del municipio
de Izalco y documentos por primera vez conocidos, en
manos de la población indígena, que tuve a la vista en
1999: las actas de la Alcaldía del Común de 1932 a
1972 que, aunque incompleta, arrojaba importante
información de este organismo durante un período muy
amplio, los originales de estas actas se encuentran en la
actualidad bajo la custodia de INARH y existe una copia
en el Archivo General de la Nación.

En cuanto al trabajo etnográfico incluye información
obtenida en diversas temporadas de campo, en que se trata-
ron varias temáticas relacionadas con la etnicidad de este
lugar. Se aplicó en forma sistemática la observación partici-
pante durante los rituales y festividades; se realizaron entre-
vistas a profundidad, historias de vida de algunos miembros
destacados de la comunidad indígena y funcionarios encar-
gados del manejo de las aguas. La base de estudio fueron los
barrios indígenas de Izalco: La Asunción, Cruz Galana, y
San Sebastián, en tanto los órganos y los grupos  de poder
indígena se localizan en el espacio urbano de Izalco.

EL AGUA EN IZALCO, SU IMPACTO
EN LA CULTURA INDÍGENA

Al  contacto con los españoles, Tecpan Izalco era
uno de los señoríos pipiles más importantes de la región
sur, desde la vertiente del Pacífico hasta el extremo
suroriental de la región mesoamericana. Estudios ar-
queológicos muestran que este señorío tenía bajo su do-
minio 15 asentamientos principales, en un territorio de
aproximadamente 2 500 Km2 incluidas  algunas de las
tierras agrícolas más fértiles de la vertiente del Pacífico
Centroamericano (Fowler, 1995:168). 

starting point to begin the analysis of particularities of
the Izalco indigenous population.

There is no doubt that reinterpreting our history
can allow us to find new paths to explore and observe
our vernacular culture, both to open routes towards
tolerance of cultural differences, so necessary in the
search for democratic political solutions, and, why not?,
towards the recognition and institutionalization of what
is indigenous in our cultural and social configuration.

THE NEED TO HAVE DIFFERENT APPROACHES IN
THE STUDY OF ETHNICITY IN EL SALVADOR

This essay includes two perspectives, one historical
and another ethnographic and, when possible, they are
intertwined with interpretative aims. An extensive review
of bibliography and newspaper sources has been carried
out regarding the theme, including books, records from
the Izalco municipality and documents known for the
first time that belong to the indigenous population, which
were made available to me in 1999: the acts from the
Communal Mayor’s Office from 1932 to 1972 which,
albeit incomplete, provided important information about
this organism during a broad period; the acts’ originals
are currently found under custody of the INARH and
there are copies in the Nation’s General Archive.

Regarding the ethnographic work, it includes
information gathered in different field seasons where
many issues were explored that had to do with ethnicity
in the location. Participant observation was
systematically applied during rituals and festivities; in-
depth interviews were carried out, life histories for
some of the outstanding members of the indigenous
community and officers in charge of water management.
The basis of the study was the indigenous neighborhoods
of Izalco: La Asunción, Cruz Galana, and San Sebastián,
while the organs and groups of indigenous power are
located in the urban space of Izalco.

WATER IN IZALCO: ITS IMPACT
ON INDIGENOUS CULTURE

When it came in contact with the Spaniards, Tecpan
Izalco was one of the most important indigenous
dominions in the southern region, spreading from the
slope of the Pacific to the southeastern extreme in the
Meso-American region. Archaeological studies show
that this dominion had under its control 15 main
settlements, in a territory of approximately 2 500 Km2,
including some of the most fertile agricultural lands in
the Central American Pacific slope (Fowler, 1995:168). 

The main settlements were Izalco, Caluco, Nahulingo
and Tacuscalco; these towns are known in documents
from the 16th Century as Los Izalcos. It has been pointed



87

AGUA E IDENTIDAD ÉTNICA EN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

RODRÍGUEZ-HERRERA

Los asentamientos principales eran Izalco, Caluco,
Nahulingo y Tacuscalco; estos pueblos se conocen en
los documentos del siglo XVI como Los Izalcos.  Se
ha señalado que antes de la conquista, Izalco y Caluco
formaban un solo pueblo disperso igual que Nahulingo
y Taculscalco importante por la producción de cacao
(Escalante, 1992:19), tanto que al momento de la con-
quista, según la Relación Marroquín de 1532, el veci-
no y poderoso señorío de Cuscatlán había logrado in-
corporar a Nahuizalco y Santa Catarina Masahuat, dos
pueblos que antes formaban parte del territorio de Izalco,
con el propósito de controlar la producción de cacao
en Izalco (Ministerio de Educación, 1994:43).

La región occidental, y en particular la que rodeaba
a Izalco, era  adecuada para el cultivo de cacao, por
sus espesos suelos volcánicos,  la abundancia de agua,
y el clima cálido y húmedo de las tierras bajas. La
descripción que hace el oidor Pineda de la zona en
1549, muestra su asombro por la cantidad de fruto que
se cultivaba en este lugar “...algunos de los huertos de
cacao están en tierra llana, otras en terreno con pendien-
te y otros en ladera de colinas, según la aptitud de la
tierra para la irrigación, sí, es cierto que usan regadío,
aunque en la estación lluviosa no es necesario... y hay
plantaciones que tienen 15 000, 10 000, 8 000 y 5 000
árboles” (Browning, 1975:101).

Lo anterior nos muestra que el territorio de los
Izalcos, al momento del contacto con los españoles
era un centro político y cultural en la región, que
reposaba en buena medida sobre  la riqueza producti-
va que ofrecían sus abundantes recursos de tierra y
agua, que los indígenas en este lugar eran  poseedo-
res de técnicas agrícolas avanzadas, incluyendo la
organización requerida para operar sistemas de irri-
gación en la producción de cacao.

No es fortuito entonces que durante la colonia esta
región llegó a adquirir importancia comercial alrededor
de la producción de cacao. El oidor Pineda en 1475 lo
constataba al señalar que “en sólo cuatro lugares de
Izalco, debe ser más que 50 mil cargas, que a un precio
común valen 500 000 pesos de oro” (Browning,
1975:101). Los españoles que se establecieron en Izalco
fueron principalmente comerciantes, desde allí controla-
ban la recolección y el embarque de este producto, que
luego era llevado al puerto de Acajutla, donde embarca-
ban  el producto hacia España y otros territorios colo-
niales. Izalco se convirtió en un centro comercial muy
importante, por lo que en 1580 se le concedió el título
de villa, una distinción poco común para un estableci-
miento indígena durante este período de la colonia. 

Otro punto que contribuyó a darle más relevancia a
la actividad cacaotera, y que marcó las relaciones so-
ciales derivadas de ella en esta zona,  fue el hecho de
que los españoles que trataron con los indígenas eran

out that before the Conquest, Izalco and Caluco formed
a single dispersed town, just like Nahulingo and
Taculscalco, important for cacao production (Escalante,
1992:19), so much so that at the time of the Conquest,
according to the Marroquín Account of 1532, the
powerful neighboring dominion of Cuscatlán had
managed to incorporate Nahuizalco and Santa Catarina
Masahuat, two towns that were formerly part of the
Izalco territory, with the purpose of controlling cacao
production in Izalco (Ministry of Education, 1994:43).

The western region, and in particular Izalco’s
surroundings, was appropriate for cacao farming,
because of its thick volcanic soils, the abundance of
water, and the warm and humid climate of the lowlands.
The description that the hearer Pineda makes of the
area in 1549 shows his amazement at the amount of
fruit that was cultivated in the place: “…some of the
cacao orchards are in flatlands, others on inclined
terrains, and others on the slopes of hills, depending
on the aptitude of the lands for irrigation, yes, it is true
that they use irrigation, although in the rainy season it
is not necessary… and there are plantations that have
15 000, 10 000, 8 000 and 5 000 trees” (Browning,
1975:101).

The above mentioned shows that the territory of
Los Izalcos, at the time of contact with the Spaniards,
was a political and cultural center in the region, which
was based in a great measure on the productive wealth
that its abundant resources in land and water offered,
and on the fact that the indigenous people of the area
had advanced agricultural techniques, including the
organization required to operate irrigation systems for
cacao production.

It is not casual, then, that during Colonial times this
region reached commercial importance around cacao
production. The hearer Pineda affirmed in 1475 this
when he pointed out that “in only four places of Izalco,
there must be more than 50 thousand loads, which at a
regular rate are worth 500 000 gold pesos” (Browning,
1975:101). The Spanish who settled in Izalco were
mainly merchants, and from there they controlled the
recollection and loading of this product, which was
then taken to the Acajutla port, where the product was
shipped to Spain and other Colonial territories. Izalco
became a very important commercial center, which is
why in 1580 it was granted the title of Villa, an
uncommon distinction for an indigenous settlement
during that period of the Colony.

Another point that contributed to give more relevance
to cacao activities, and which marked the social relations
derived from it in this area, was the fact that the Spanish
who dealt with the indigenous groups were merchants
more than landowners or men who had trusteeships
over indigenous people (encomendero); thus, the



88

AGRICULTURA, SOCIEDAD Y DESARROLLO, JULIO-DICIEMBRE 2007

VOLUMEN 4, NÚMERO 2

mercaderes más que terratenientes o encomenderos; por
ello los españoles, para asegurar un volumen adecuado
de cacao para sus transacciones, tendieron a proteger la
organización productiva indígena que era la fuente de su
riqueza; así, los indígenas resultaron favorecidos.   

A diferencia de otros lugares donde los indígenas
pagaban tributos y sus cultivos competían con la gana-
dería, a los izalqueños se les concedió la posibilidad de
tener sus propios ingresos a través de la venta de sus
productos, al mismo tiempo que sus cacaotales eran
resguardados del embate de la ganadería. El resultado
de esta política proteccionista, así como la posibilida-
des de intercambio de un producto altamente valorado
en el mercado, fue que estos grupos sociales conserva-
ran un “cierto grado de independencia económica y
por ende cultural” (Browning, 1975:114), lo cual fue
una excepción en el contexto político y social en las
provincias coloniales de la región centroamericana.   

La caída de la producción del cacao durante el pe-
ríodo colonial indudablemente afectó este primer esce-
nario colonial en Izalco, desgraciadamente al no existir
estudios específicos sobre este tema, no es posible abo-
nar más a esta hipótesis. Browning (1975), proyectan-
do este interesante rasgo cultural colonial para inter-
pretar el presente, señala que a pesar de la trascenden-
cia histórica del cacao en esta región, no encuentra en
la década de 1970 rastro de este cultivo, ni siquiera
para autoconsumo en la región, como sí se encuentra
en otros puntos del istmo centroamericano. Múltiples
factores ocurridos en diferentes momentos de la histo-
ria colonial y reciente podrían haber influido en esta
discontinuidad histórica; sin embargo, aunque no es
posible visualizar una conexión directa del cacao en el
imaginario actual de los indígenas izalqueños, si apare-
ce en ellos la idea de independencia y de pertenecer o
ser depositarios de una cultura ancestral, posiblemente
derivada de lo que se desarrolló alrededor del cacao,
esa independencia económica y cultural que nos habla
el autor estudiado.  

García de Palacio observó en 1770, al visitar la
antigua zona de cultivo de cacao en  Caluco “... La
pertinacia de estos indios por sus fantasías y creencias
es tal que no obstante han transcurrido ya seis y ocho
años desde que una misión reemplazó por cruces los
ídolos que tenían en su valle, seiscientos años más pue-
den pasar y los naturales todavía sostendrán que esto
fue una maldición, que no sólo causó la muerte de su
propio pueblo sino que desde aquel momento no pro-
ducen fruto los cacahuales ni la tierra, y por esa creen-
cia no habrá medio para obligarlos a que la cultiven, ni
a que atiendan sus árboles, porque preferirían morirse
de hambre y sostener que los misioneros los han muer-
to y esterilizado la tierra con sus maldiciones, antes
que recoger cosechas abundantes ofendiendo con eso a

Spanish, in order to secure an adequate volume of cacao
for their transactions, tended to protect the indigenous
productive organization that was the source of their
wealth; in this manner, indigenous groups were favored.

In contrast to other places where indigenous groups
paid tribute and had their crops compete against cattle
production, people from Izalco were granted the
possibility of having their own income through the sale
of their products, at the same time that their cacao
plantations were protected from the threat of cattle
farming. The result of this protectionist policy, as well
as the trade possibilities for a product highly valued in
the market, was that these social groups kept a “certain
degree of economic, and therefore cultural,
independence” (Browning, 1975:114), which was an
exception in the social and political context of Colonial
provinces in the Central American region.

The fall in cacao production during the Colonial
period undoubtedly had an effect on this first Colonial
scenario in Izalco; unfortunately, since there are no
specific studies on the subject, it is not possible to add
to this hypothesis. Browning (1975), projecting this
interesting Colonial cultural feature into the
interpretation of the present, points out that, in spite of
the historical transcendence of cacao in this region, by
the 1970s did not find trace of this crop, not even for
self-consumption in the region, as it is certainly found
in other locations of the Central American isthmus.
Multiple factors that occurred during different moments
of Colonial and recent history could have had an
influence on this historical discontinuity; however,
although it is not possible to visualize a direct connection
with cacao in the current imaginary of Izalco’s
indigenous groups, they do have the idea of
independence and of belonging or being the inheritors
of an ancestral culture, possibly derived from what
was developed around cacao, the economic and cultural
independence that the author talks about.

García de Palacio observed in 1770, when visiting
the ancient area of cacao cultivation in Caluco “…The
persistence of these Indians for their fantasies and beliefs
is such that although six and eight years have passed
since a mission replaced the idols that they had in their
valley with crosses, six hundred years more can pass
and the natives will still hold that this was a curse
which not only caused the death of their own people
but that from that moment on, the cacao plantations do
not produce fruit nor does the land, and because of that
belief, there will be no means to obligate them to
cultivate the land, or tend to its trees, because they
would rather starve and hold that the missionaries killed
them and sterilized the land with their curses, than
collect abundant harvests offending with that their
cacao gods” (Browning, 1975:38). He also points



89

AGUA E IDENTIDAD ÉTNICA EN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

RODRÍGUEZ-HERRERA

sus dioses del cacao” (Browning, 1975:38). También
nos señala las dificultades de la evangelización y de la
producción  en este lugar, así como la persistencia  de
la cultura indígena.     

Cortés y Larraz, durante su visita a la Alcaldía
Mayor de Sonsonate, bajo cuya jurisdicción se encon-
traba Izalco, señala que junto a la parroquia de Asun-
ción existía la parroquia de Dolores, sólo divididas por
una calle que cruzaba por en medio el pueblo. Ambas
parroquias reunían un total de 5 667 habitantes, de los
cuales sólo 790 eran ladinos (Cortés y Larraz, 1958:85);
es decir, que la población era preponderantemente in-
dígena. Después de la independencia de España la Al-
caldía Mayor de Sonsonate, que formaba parte de Gua-
temala, se anexó a San Salvador en 1823. 

En este contexto Izalco estaba conformado por los
pueblos Dolores y Asunción Izalco, que funcionaban
organizados cada uno bajo sus propias autoridades mu-
nicipales, el primero con población ladina e indígena y
el segundo exclusivamente con población indígena, bajo
la Alcaldía de Común. En 1838, bajo la administra-
ción de Timoteo Meléndez, los dos Izalcos se
fusionaron en una sola municipalidad (Lardé y Larín,
1957:193)  hasta 1858 cuando volvieron a separarse.
La población indígena de Asunción lo había solicitado
a las cámaras legislativas “en razón de serles muy per-
judicial” la  unión  con el pueblo de arriba, “el 4 de
mayo de 1853 el Ejecutivo acordó que quedaran sepa-
rados los pueblos de Dolores y Asunción Izalco, como
lo estaban antes de septiembre de 1836, debiendo el
primero nombrar dos alcaldes, cinco regidores y un
síndico y el segundo un alcalde, cuatro regidores y un
síndico. Se acordó además, que la jurisdicción de los
pueblos sería la que desde tiempos inmemoriales hu-
biesen reconocido...” (Lardé y Larín, 1957:194).

Lo anterior nos muestra que para mediados del si-
glo XIX los indígenas de Izalco recobraron autonomía
sobre su jurisdicción, incluyendo sus tierras y agua
conforme a los derechos consuetudinarios, lo que per-
maneció por dieciséis años más, pues en 1869 se vol-
vieron a fusionar ambos pueblos definitivamente en
una sola municipalidad. (Diccionario Geográfico de El
Salvador. Tomo 1, 1970:632-633) Las décadas siguien-
tes estuvieron marcadas por una férrea lucha por parte
de los indígenas por la defensa de sus tierras, no solo
frente a los ladinos, sino también contra las políticas
liberales promovidas desde el estado. 

Un estudio que aborda el último cuarto del siglo
XIX muestra lo conflictivo que fue el proceso de Re-
forma liberal (1879); tres décadas antes, los indígenas
de Izalco se enfrentaron a  la constante amenaza y
abuso sobre sus tierras comunales  por parte de los
grupos ladinos  interesados en la siembra comercial de
cultivos como el azúcar y el café, sobre todo porque

out the difficulties for evangelization and production
in this location, as well as the persistence of an
indigenous culture.

Cortés and Larraz, during their visit to the Major
Mayor’s Office in Sonsonate, under which jurisdiction
Izalco was found, indicate that next to the parish of
Asunción there was the parish of Dolores, which were
only divided by a street that crossed through the middle
of town. Both parishes gathered a total of 5 667
inhabitants, of which only 790 were of mixed race
(Cortés y Larraz, 1958:85); that is, the population
was predominantly indigenous. After the independence
from Spain, the Major Mayor’s Office in Sonsonate,
which was part of Guatemala, was annexed to San
Salvador in 1823.

In this context, Izalco was made up of the towns
Dolores and Asunción Izalco, which were organized
each one under their own municipal authorities, the
first with a population of mixed race and indigenous,
and the second with an exclusively indigenous
population, under the Communal Mayor’s Office. In
1838, under the administration of Timoteo Meléndez,
both Izalcos were merged into a single municipality
(Lardé y Larín, 1957:193) until 1858 when they were
separated again. The indigenous population in Asunción
had made a request to the legislative chambers “because
it was damaging to them” to be united with the other
town, and “on May 4th, 1853, the Executive agreed for
the towns of Dolores and Asunción Izalco to be
separated, as they were before September 1836, the
first one having to name two mayors, five councilors
and a trustee, and the second a mayor, four councilors
and a trustee. It was agreed in addition, that jurisdiction
of the towns would be the one they had recognized
since immemorial times…” (Lardé y Larín, 1957:194).

The aforementioned shows that by the middle of
the 19th Century, the indigenous people of Izalco
recovered autonomy over their jurisdiction, including
their lands and water according to the consuetudinary
rights, which remained for sixteen more years, for in
1869 both towns were definitely merged again into a
single municipality (Diccionario Geográfico de El
Salvador. Tomo 1, 1970:632-633). The next decades
were marked by an intense struggle by indigenous
groups to defend their lands, not only against those of
mixed race, but also against the liberal policies promoted
by the State.

A study that takes on the last quarter of the 19th

Century shows how conflicting the process of Liberal
Reform (1879) was; three decades earlier, indigenous
people of Izalco faced the constant threat and abuse on
their communal lands by groups of mixed races interested
in commercial farming of crops such as sugar and coffee,
specifically because indigenous groups had in addition to



90

AGRICULTURA, SOCIEDAD Y DESARROLLO, JULIO-DICIEMBRE 2007

VOLUMEN 4, NÚMERO 2

los indígenas poseían además de las fuentes de agua
para riego, la mayoría y las mejores tierras del municipio:
éstos poseían legalmente un total de 150 caballerías, es
decir 6 750 ha, mientras la municipalidad bajo control
ladino sólo manjaba 72 caballerías, es decir 3 240 ha
(Lauria, 1999:502). El proceso estuvo plagado de contra-
dicciones interétnicas y tuvo un enfrentamiento radical
con el Estado. Tilley apunta que en 1875 los indígenas
asaltaron el cuartel localizado en la ciudad de Izalco, ma-
nifestando su rechazo a las medidas anunciadas por la
Reforma Liberal. Nuevas protestas por la privatización
de las tierras comunales se dieron entre 1885 y 1887
protagonizadas por los indígenas (Tilley, 1997:239).

Pero el proceso también estuvo matizado por las contra-
dicciones internas de los indígenas; aparentemente con la
privatización de las tierras comunales la organización indíge-
na sufrió un debilitamiento interno. Es el caso del pueblo
Dolores Izalco, cuyo proceso duró aproximadamente 10 años.
en él se cometieron muchos abusos por los jueces partidores
para su propio beneficio o el de sus seguidores, o bien a
favor de algunos ladinos. Paradójicamente los jueces eran
indígenas electos por la misma comunidad (Lauria, 1999:527);
esto nos muestra, según Lauria, que Izalco no era, a finales
del siglo XIX, una comunidad homogénea  ni sólida
organizativamente, pero… ¿es qué alguna comunidad indí-
gena sometida a la pérdida de sus tierras podría mostrar
homogeneidad, en caso de que alguna vez la hayan tenido?2.

Para 1915 la población indígena en Izalco era 50%
de la población del municipio. Y si bien la Reforma
Liberal abolió sus derechos consuetudinarios sobre la
tierra, no tocó los relacionados con el agua. La comu-
nidad indígena establecida alrededor de la antigua pa-
rroquia de La Asunción continuó manejando las aguas.
La Alcaldía del Común tenía como función fundamen-
tal ejercer la justicia en su jurisdicción, así como admi-
nistrar los bienes de la comunidad indígena, y en este
sentido orientaba su trabajo al manejo de los derechos
de agua, que eran considerados bienes colectivos. Otra
función era la representación de la comunidad y velar
por el cumplimiento de las tradiciones y rituales reli-
giosos realizados a través de las Cofradías. 

Alvarenga (2004:374) considera que el control del
agua proporcionó a la Alcaldía del Común, un mecanis-
mo de legitimación de su función mediadora frente al
Estado, al mismo tiempo que les otorgaba el liderazgo
de funciones vitales en la vida cultural del pueblo “sim-
bolizaba el poder de los indígenas capaces de mantener
bajo control tan importante recurso”. Estos argumentos
coinciden con nuestra apreciación sobre el papel funda-
mental que cumplió el agua en la continuidad de la cul-
tura indígena en Izalco, ya que los indígenas tenían en
ella un instrumento vital de negociación, sobre todo sí
tomamos en cuenta que la conflictividad interétnica 
fue una constante en este lugar.  

water sources for irrigation, the majority and best lands in
the municipality: they legally owned a total of 150
caballerías, that is 6 750 ha, while the municipality, under
ladino control, only managed 72 caballerías (3 240 ha)
(Lauria, 1999:502). The process was plagued by inter-
ethnic contradictions and had a radical confrontation with
the State. Tilley points out that, in 1875, indigenous groups
assaulted the headquarters located in the city of Izalco,
manifesting their rejection to the measures announced by
the Liberal Reform. New protests against the privatization
of communal lands took place between 1885 and 1887 led
by indigenous people (Tilley, 1997:239).

But the process was also tinged by internal confrontation
in the indigenous groups; apparently, with the privatization
of communal lands, the indigenous organization suffered
an internal weakening. Such is the case of the town of
Dolores Izalco which had a process that lasted
approximately 10 years. In it, many abuses were committed
by the judges in charge of distributing the lands, for their
own benefit or that of their followers, or else in favor or
people of mixed races. Paradoxically, the judges were
indigenous, elected by the community itself (Lauria,
1999:527); this shows us, according to Lauria, that Izalco
was not, at the end of the 19th Century, a homogenous
community, nor organizationally solid, but… Could it be
that any indigenous community subjected to the loss of its
lands could show homogeneity, if ever there was?2

By 1915, the indigenous population of Izalco was
50% of the municipality. And although the Liberal
Reform abolished their consuetudinary rights over land,
it did not touch those related to water. The indigenous
community established around the ancient parish of La
Asunción continued to manage waters. The Communal
Mayor’s Office had as a fundamental function to exercise
justice in its jurisdiction, as well as to administer the
goods of the indigenous community, and in this sense,
it geared its work towards the management of water
rights, which were considered collective goods. Another
function was the representation of the community and
to watch over the compliance of traditions and religious
rituals performed through the Guilds.

Alvarenga (2004:374) considers that water control
provided the Communal Mayor’s Office with a mechanism
for legitimizing its mediating function vis a vis the State,
at the same time that it granted them the leadership of
vital functions in the cultural life of the town, “it symbolized
the power of indigenous people who were capable of
maintaining under their control such and important
resource”. These arguments coincide with our observation
about the fundamental role that water played in the
continuity of indigenous culture in Izalco, for the indigenous
people had in it a vital instrument for negotiation, especially
if we take into account that inter-ethnic conflict was constant
in the location.



91

AGUA E IDENTIDAD ÉTNICA EN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

RODRÍGUEZ-HERRERA

El manejo de las aguas implicaba también articular
la capacidad técnica y organizativa para la construc-
ción y operación de las presas artesanales, así también
de los rituales asociados al inicio de la temporada de
irrigación (Alvarenga, 2004:374). Informes de campo
sugieren que el Alcalde del Común aportaba un cirio
que era encendido todas las noches por el mayordomo
del Padre Eterno, con lo cual se legitimaban ambos
cargos dentro de la jerarquía indígena.  

El actual Juez de Aguas, indígena de 77 años, don
José Elas, nos relata algunos elementos de la memoria
histórica relacionada con el manejo del agua por la
Alcaldía del Común; señala que en ese tiempo al inicio
de la estación seca se desarrollaban una serie de tareas
y rituales en relación con el riego: “El alcalde del Co-
mún primero citaba para limpiar... en Achutía, Atecozol,
todos los domingos había que ir a limpiar y a reparar,
ese era el poder que tenía” …”en manos del Común no
se pagaba, la obligación de los que regaban, era darle
al Alcalde del Común parte de su cosecha para las
celebraciones, maíz, fríjol, arroz, tomate…de lo que
sembraran” …”las celebraciones de los santos y de las
comidas que se hacían  durante el riego…era bonito
porque hasta para ir a echar el agua a los campos había
coheterío, sahumeriaban…en Níspero Montés, El Co-
rozo, Santa Elena, Betania, allí iban los indígenas y el
Alcalde del Común llevaba un huacal encerado y flores
despenicadas y conforme iba abriendo las tomas iban
sahumeriando y echando las flores al agua y así bende-
cida, por que el Alcalde del Común le pedía permiso a
Dios, entraba el agua a los terrenos”.

También comentó que los indígenas en esa época
tenían un gran respeto al agua, la gente iba con gusto a
hacer el trabajo convocado por la Alcaldía del Común.
Al terminar las tareas colectivas, parte del ritual era
que los participantes recibían una comida en la cual
compartían y se identificaban mutuamente “en todo el
ritual los acompañaba la marimba de arco y era una
alegría... Las mujeres hacían sopa de res, chicha, gua-
ro. Igual sucedía durante la siembra y la cosecha, era
colectiva y acompañada de rituales, que incluían cohe-
tes, sahumerio y la comida del común”... “Se celebra-
ba el Apante, el tunalmil, las mujeres hacían en gran-
des ollas de barro, sopa de fríjol nuevo, con pellejo de
tunco, tortillas y chile, el guaro y la chicha que no
faltaba”… (Chepe Elas). Considera nuestro informante
que en la actualidad no se respeta el agua ni la natura-
leza, por ello hay cada vez menos agua en los ríos, y la
tierra está quemada. 

Para nuestro informante el riego y el trabajo era en
este entonces una actividad articulada, la mera partici-
pación en ella era plena de significado y aludía a una
comunidad étnica poderosa, con una tradición y una sabi-
duría milenaria, donde existía una unidad agua-cultura.

Water management also implied articulating the
technical and organizational capacity for the construction
and operation of artesanal dams, as well as rituals
associated with the beginning of the irrigation season
(Alvarenga, 2004:374). Field reports suggest that the
Communal Mayor’s Office gave a wax candle that was
lit every night by the mayordomo (local festivity
godfather) for the Eternal Father, with which both
charges were legitimized under the indigenous hierarchy.

The current Water Judge, an indigenous man 77
years old, Don José Elas, relates to us some elements
from the historical memory related to water management
by the Communal Mayor’s Office; he remarks that
during the time at the beginning of the dry season,
there were a series of tasks and rituals carried out related
to irrigation: “The Communal Mayor first made the
appointment to clean… in Achutía, Atecozol, every
Sunday we had to go clean and repair, that was the
power he had”… “in the hands of the Communal, we
did not pay, the obligation of those who irrigated was
to give the Communal Mayor part of their harvest for
celebrations, corn, beans, rice, tomatoes… whatever
they cultivated”… “celebrations for the saints and meals
that were prepared during the irrigation… it was nice
because even when watering the fields, there were
fireworks, incense was burned… in Níspero Montés,
El Corozo, Santa Elena, Betania, that’s where the
indigenous people went and the Communal Mayor took
a waxed container and flower petals, and as he opened
the water taps, they would burn incense and throw
flowers in the water and that’s how it was blessed,
because the Communal Mayor asked permission from
God, and water covered the lands”.

He also remarked that indigenous people from those
times had a great respect for water; people gladly went
to do the work that the Communal Mayor’s Office
asked for. After finishing the collective tasks, part of
the ritual was for participants to receive a meal which
they shared and mutually identified themselves “during
the whole ritual, they were accompanied by the marimba

de arco and it was joyful... women made beef soup,
chicha, guaro. The same happened during sowing and
harvesting, it was collective and accompanied by rituals,
which included fireworks, incense burning, and common
foods”… “The Apante was celebrated, the tunalmil,
which women made in great ceramic pots, new beans
soup, with tunco skin, tortillas and chile, guaro and
the chicha that could not be missing”… (Chepe Elas).
Our informant considers that currently water and nature
are not respected, and that’s why there is less and less
water in the rivers and the land is burnt.

For our informant, irrigation and work back then
were articulated activities, and the mere participation
in them was full of meaning and alluded to a



92

AGRICULTURA, SOCIEDAD Y DESARROLLO, JULIO-DICIEMBRE 2007

VOLUMEN 4, NÚMERO 2

LA INSURRECCIÓN DE 1932 Y LA PÉRDIDA
DE LOS DERECHOS SOBRE EL AGUA

Izalco fue escenario de la insurrección campesina
de 1932, la población indígena se vio involucrada en
la insurrección y también se vio asolada por la repre-
sión que sobrevino a la derrota de la movilización
campesina. Si observamos las luchas que libró este
pueblo en contra de la Reforma Liberal, podemos
entender que junto a su adhesión a la convocatoria
comunista, otras motivaciones para participar en esta
insurrección podrían haber estado relacionadas con la
recuperación de  sus tierras, cuestión que no estaba
aislada de su etnicidad y de su tradicional búsqueda
de independencia.  

Esto se aprecia en la participación política expresa-
da por los líderes indígenas, particularmente  Ama, 
que junto con otros de su comunidad había establecido
relaciones con el Estado y otras expresiones de la polí-
tica de la época a través de sus organizaciones tradicio-
nales, promoviendo acercamientos, alianzas, negocia-
ciones (Alvarenga, 2004; Gould, 2004). Es posible tam-
bién que esta historia pueda interpretarse también como
un intento de los indígenas por buscar un lugar en la
base en la conformación de alianza entre sectores al
interior del Estado Salvadoreño. 

Los hechos que sobrevinieron a la derrota de la
insurrección de 1932 son bien conocidos, el gobierno
de Maximiliano Hernández Martínez, surgido de un
golpe de Estado, justificó su ascenso ilegítimo al poder
con la derrota de “los comunistas”, seguido de una
campaña anticomunista que identificaba lo indígena con
la ideología comunista, provocando la persecución y la
matanza de la población indígena en el suroeste del
país. En Izalco la represión tomó proporciones insos-
pechadas, el líder indígena Feliciano Ama fue ahorca-
do en la plaza del pueblo y su cadáver fue exhibido
para escarmiento de sus homólogos.  

Para algunos autores estos lamentables hechos mar-
caron a la sociedad salvadoreña, algunos mitos se te-
jieron acerca de lo sucedido: “en 1932 ocurrió  el
exterminio indígena en el país”, idea que venía sien-
do impulsada por la vía de los hechos, asumida por
gobiernos anteriores que en su afán homogenizador
eliminaron del censo de población de 1930 lo étnico
como categoría clasificatoria, pretendiendo con ello
quitar de un plumazo, del imaginario social la presen-
cia del indígena en la composición social y cultural.
Así, no es de extrañar la ausencia de  políticas que
favorecieran la presencia de la población vernácula,
desde ese entonces. 

Otros estudios históricos que abordan este período
nos señalan que la insurrección de 1932 no fue necesa-
riamente conducida por el Partido Comunista de El

powerful ethnic community, with a millenary
tradition and wisdom, where there was a unit
between water and culture.

THE REBELLION OF 1932 AND THE LOSS OF
RIGHTS OVER WATER

Izalco was the scenario for the peasant insurrection
of 1932, where the indigenous population became
involved in the rebellion and was also devastated by
the repression that followed the defeat of the peasant
mobilization. If we observe the struggles that this town
went through against the Liberal Reform, we can
understand that, along with their adhesion to the
communist call, other motivations to participate in this
insurrection could have been related to regaining their
lands, a matter that was not isolated from their ethnicity
and their traditional search for independence.

This is observed in the political participation
expressed by indigenous leaders, particularly Ama, who
together with others from his community had established
relations with the State and other expressions of politics
of the time through their traditional organizations,
promoting rapprochement, alliances, negotiations
(Alvarenga, 2004; Gould, 2004). It is possible that this
history could also be interpreted as an attempt by
indigenous groups to seek a place at the basis of the
conformation of the alliance among sectors inside the
Salvadoran State.

The facts that followed the defeat of the 1932
rebellion are well known; the government of
Maximiliano Hernández Martínez, which emerged from
a coup, justified his illegitimate ascent to power with
the defeat of “the communists”, and followed with an
anti-communist campaign that identified the indigenous
with the communist ideology, provoking persecution
and killing of the indigenous population in the
southwestern region of the country. In Izalco, the
repression took unprecedented proportions, the
indigenous leader Feliciano Ama, was hanged in the
town plaza and his body was exhibited to teach a lesson
to his counterparts.

For some authors, these regrettable facts marked the
Salvadoran society, some myths were woven around the
events: “in 1932, the indigenous extermination occurred
in the country”, an idea that was driven by the facts,
assumed by previous governments which in their
homogenizing efforts eliminated from the population’s
census of 1930 the ethnic classifying category, attempting
with that to erase with a stroke from the social imaginary
the presence of indigenous people in the social and cultural
composition. Thus, it is no wonder that, since then,
there is an absence of policies that would favor the
presence of vernacular populations.



93

AGUA E IDENTIDAD ÉTNICA EN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

RODRÍGUEZ-HERRERA

Salvador (Ching, 1997), esto lo demuestra mediante el
examen de la correspondencia sostenida por miembros
del Partido Comunista de El Salvador con sus homólogos
soviéticos; en los archivos del COMITERM de la ex
Unión Soviética durante 1932, las referencias indican
que la insurrección en el suroccidente del país fue co-
ordinada por la población indígena (Ching, 1997:354),
lo que  invita a visualizar la complejidad histórica de
este fenómeno étnico, político y social.  

La otra cara del estigma que pesó sobre los indígenas
es analizada por Gould, que señala que el involucramiento
y derrota de los indígenas durante la insurrección de 1932
contribuyó a la presencia de un sentimiento de vergüenza
que derivó del sentimiento de derrota (Gould, 2004:426)
y muerte, que afectó la comunicación con las nuevas ge-
neraciones de indígenas, contribuyendo así a acelerar los
procesos de desindianización.

No obstante, para los indígenas izalqueños los sucesos
de 1932 se tradujeron entre otras cosas, en el avivamiento
de las contradicciones interétnicas con la población ladina
dentro del municipio. Testimonios recolectados en nues-
tras visitas de campo señalan que muchos indígenas entre-
garon sus tierras, algunas con derechos de agua para irri-
gación a ladinos de la localidad a cambio de protección o
para que les gestionaran un salvoconducto cuando la re-
presión gubernamental arreció después de la derrota de la
gesta insurreccional. Otros huyeron vestidos de mujer o
se escondieron en los campos en los puntos más aislados
y menos accesibles del territorio Izalqueño. 

Las contradicciones interétnicas también se vieron
profundizadas por la política; en buena medida el con-
trol político tomó matices étnicos, por ejemplo, tras la
insurrección campesina, los grupos paramilitares estu-
vieron constituidos fundamentalmente por ladinos, no
obstante, tras la masacre, Hernández Martínez, según
Alvarenga (2004), cambió su relación con los indíge-
nas, impulsando una política paternalista que contribu-
yó a fortalecer internamente a las organizaciones indí-
genas, de allí que a la postre éstos también entraran a
los grupos paramilitares, ahora para controlar la políti-
ca de los opositores ladinos. Los indígenas en adelante
tuvieron una postura cercana a los gobiernos militares
que se sucedieron, el cacique Turish o Turush fue un
mediador muy importante entre los indígenas Izalqueños
y el presidente o el Ejército. Algunos informantes ladi-
nos e indígenas señalan que este personaje tenía “en-
trada directa en los cuarteles y en casa Presidencial”.  

Sin embargo el cacique era un cargo creado desde el
exterior, que aunque tenía su propia función de control
político sobre los indígenas, propició canales de comuni-
cación entre éstos y el gobierno, que buscaban favorecer-
los en sus reclamos ante los abusos de los ladinos.
Alvarenga comenta que este personaje contaba con el apoyo
y era muy respetado dentro de la comunidad indígena, y

Other historical studies that focus in that period
indicate that the insurrection of 1932 was not necessarily
conducted by the Communist Party in El Salvador
(Ching, 1997), proven through the exam of
correspondence sustained by members of the El Salvador
Communist Party with their Soviet counterparts; in the
archives of the COMITERM in the former Soviet Union,
during 1932, references indicate that the rebellion in
the southwest of the country was coordinated by the
indigenous population (Chin, 1997:354), inviting to
visualize the historical complexity of this ethnic, political
and social phenomenon.

The other side of the stigma that weighed over
indigenous people is analyzed by Gould, who points out
that the involvement and defeat of indigenous groups during
the 1932 insurrection contributed to the presence of a
feeling of shame that derived into a feeling of defeat (Gould,
2004:426) and death, which affected the communication
with new indigenous generations, thus contributing to
accelerate the processes of de-indigenization.

Nevertheless, for Izalco indigenous people, the
events of 1932 were translated, among other things,
into the livening of inter-ethnic confrontation with the
mixed race population within the municipality.
Testimonies collected during our field visits show that
many indigenous persons handed over their lands, some
with water rights for irrigation, to people of mixed
race of the location in exchange for protection or for
them to negotiate a safe-conduct when the governmental
repression became more intense after the defeat of the
rebellious deed. Others ran away dressed as women or
hid in the fields in the farthest and least accessible
points of the Izalco territory.

Inter-ethnic contradictions were also deepened by
politics; to a good measure, the political control took
on ethnic shades of meaning, for example, after the
peasant insurrection, paramilitary groups were made
up primarily of mixed race people; however, after the
massacre, Hernández Martínez, according to Alvarenga
(2004), changed his relationships to indigenous groups,
driven by a paternalistic policy which contributed to
strengthen indigenous organizations internally; it was
from this that they would later also train paramilitary
groups, to now control the politics of mixed race
opponents. Indigenous groups from that time forward
had a stance close to the military governments that
followed; the local boss Turish or Turush was a very
important mediator amongst the Izalco indigenous
groups and the president or the army. Some mixed
race and indigenous informants point out that this
character had “direct entry into headquarters and the
Presidential residence”.

However, the local boss (cacique) was a position
created from afar which, although it had its own



94

AGRICULTURA, SOCIEDAD Y DESARROLLO, JULIO-DICIEMBRE 2007

VOLUMEN 4, NÚMERO 2

posiblemente no resultó ajeno a su idiosincracia sobre
el poder, ya que en Izalco habían existido patriarcas,
como fueron los casos de Ama y Shupan (Alvarenga,
2004:387). Datos etnográficos  también sustentan esta
afirmación, en áreas como la salud existe la tradición
de curar a través de espíritus, por ello algunos curan-
deros del lugar invocan los espíritus de notables indí-
genas que a lo largo de sus vidas fueron ejemplo de 
lucha y entrega a su pueblo3.

Sin embargo la existencia de Turish no anulaba a las
autoridades tradicionales ni su función mediadora cum-
plida tradicionalmente, lo cual muestra la incansable
búsqueda de canales de negociación frente al estado por
parte de los indígenas. Contrariamente a lo que pudiera
pensarse, en los años posteriores a la insurrección la
organización tradicional izalqueña siguió funcionando;
observando las actas de la Alcaldía de Común, encon-
tramos que de 1935 a 1963 los indígenas año con año
siguieron eligiendo, según sus usos y costumbres, a sus
autoridades del Común, donde los electores eran los
mayordomos del sistema de cofradías, organización de-
dicada al culto de sus imágenes, los principales que eran 
ancianos con prestigio ganado por los servicios entre-
gados a su comunidad, así como los miembros de la
misma. El último día del año las autoridades, junto con
la comunidad indígena,  se reunían en la casa donde se
encontraba la mesa altar del Padre Eterno, una de las
cofradías mayores del sistema  y se elegía al nuevo fun-
cionario junto con sus regidores y diputados, a los
milicianos y al fiscal de la virgen María Asunción.  

En realidad la organización indígena era un entra-
mado donde la Alcaldía del Común y las Cofradías se
ratificaban, se observaban  y justificaban mutuamente.
Obsérvese que el Alcalde se elegía en la casa donde
estaba la mesa altar del Padre Eterno y la fiscalía per-
tenecía a una mesa altar de la virgen María Asunción
creada para ese propósito. Mientras las Cofradías con-
centraban su quehacer en las celebraciones de sus pa-
tronos y santos, venerados desde tiempos inmemoriales,
a través de un sistema de Cofradías Mayores: El Padre
Eterno y la Virgen de la Asunción y las menores que
son Santa Rosa de Lima, Niño Dios de Belén, El niño
Pepe, Los Remedios, San Sebastián, La Santa Cruz, El
Justo Juez y San Gregorio.  Comparando el listado de
las cofradías actuales con las de 1775 (Montes, 1977:45-
46) observamos que únicamente han desaparecido tres,
el resto conserva la ritualidad incluyendo sus imáge-
nes, insignias y estandartes coloniales.  

Ching y Tilley (1998) recogen algunos hechos que
caracterizaron los abusos de los ladinos con respecto a
los indígenas en los años posteriores a la masacre. Para
estos autores los ladinos, desde su posición de poder,
atacaron a los indígenas de varias maneras: no sólo a
través de la apropiación y despojo  de sus bienes, sino

function for political control over indigenous groups,
favored communication channels between these and
the government, which sought to rule in their favor
in terms of the abuses perpetrated by people of mixed
race. Alvarenga points out that this character had
the support and was well-respected within the
indigenous community, and he was possibly not
foreign to their idiosyncracy regarding power, for
in Izalco there had been patriarchs, such as Ama
and Shupan (Alveranga, 2004:387). Ethnographic
data also support this affirmation, since in areas
such as health there is the tradition to heal through
spirits, which is why some healers in the location
invoke the spirits of notable indigenous persons who
throughout their lives were an example of struggle
and devotion to their people3.

Nevertheless, the existence of Turish did not annul
the traditional authorities or their mediating function
which was fulfilled traditionally, showing the tireless
search for negotiation channels in face of the State
from indigenous people. Contrary to what could be
thought, in the years after the insurrection, Izalco’s
traditional organization kept functioning; exploring the
Communal Mayor’s Office acts, we found that from
1935 to 1963, the indigenous people kept choosing
year after year, according to their customs, the
Communal authorities, where electors were
mayordomos for the guild system, an organization
dedicated to the cult for their images, the main ones
being elders with prestige won over the services offered
to their communities, as well as members from it.
The last day of the year, the authorities, together with
the indigenous community, gathered together in the
house where the altar table for the Eternal Father,
one of the most important guilds in the system, and
the new official was chosen along with his councilors
and deputies, the militia members, and the fiscal for
the virgin of María Asunción.

In truth, the indigenous organization was a mesh
where the Communal Mayor’s Office and the Guilds
ratified, observed and justified each other. Note that
the Mayor was chosen in the house where the altar
table to the Eternal Father was set up and the fiscal
belonged to an altar table for the virgin María Asunción
created for that purpose. At the same time, the Guilds
were concentrated in their tasks for the celebrations of
their patrons and saints, venerated from time
immemorial, through a system of Major Guilds: the
Father Eternal and the Virgin of Asunción and the lesser
ones that are Santa Rosa de Lima, Niño Dios de Belén,
El Niño Pepe, Los Remedios, San Sebastián, La Santa
Cruz, El Justo Juez and San Gregorio. Comparing the
list of current guilds with those from 1775 (Montes,
1977:45-46), we observe that only three have



95

AGUA E IDENTIDAD ÉTNICA EN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

RODRÍGUEZ-HERRERA

que en 1932 solicitaron la eliminación de los derechos
consuetudinarios de la comunidad indígena sobre las
aguas de irrigación y consumo, posteriormente solici-
taron al gobierno que removiera todas las imágenes de
las cofradías e impidiera a los indígenas tener acceso a
ellas. Lo anterior también muestra que los ladinos in-
tentaban socavar las bases de la cultura indígena, ya
que con ello también avanzaban sobre el control de los
recursos todavía en manos de aquellos. 

Sin embargo el presidente Hernández Martínez en-
vió un claro mensaje: “Se me ha informado que las
autoridades municipales de Izalco están cometiendo in-
justicias contra la clase indígena, por lo tanto le ordeno
poner fin a estas actividades (Archvo General Sonsonate
en Ching y Tilley, 1998:148),  En 1933 la comunidad
indígena de la Asunción solicitó al presidente Hernández
Martínez que intercediera para que les devolvieran sus
derechos sobre el agua. A ésto los ladinos respondie-
ron que los indígenas eran abusivos y les denunciaron
una vez más de ser comunistas y enemigos del orden
público. Por toda respuesta el gobernador de Sonsonate
solicitó al Ministro de Guerra tomar medidas para pre-
venir los abusos de los ladinos (Ching y Tilley,
1998:152-153).

Así, Hernández Martínez reconocía la identidad
étnica de esta población contribuyendo con ello a la
reproducción de su cultura (Alvarenga, 2004). Sin
embargo este reconocimiento no llegó al punto de con-
cretar políticas duraderas que institucionalizaran o for-
malizaran la acción del estado con respecto a este gru-
po en particular. A los indígenas izalqueños ni siquiera
se les permitió participar en el gobierno local. Tampo-
co se le devolvieron sus derechos de agua, a juzgar por
la información vertida por las actas del Cabildo de la
Alcaldía Municipal de 1934 a 1940; en ellas aparece el
cargo de Juez de Aguas y, a partir de 1934, fondos
municipales generados por el cobro de aguas de riego
(Actas del Cabildo de la Alcaldía Municipal de Izalco,
de 1930 a 140). Esto quiere decir que a partir de 1934
el agua pasó a control de la Alcaldía Municipal.  

Pero la importancia histórica de la Alcaldía del
Común también se reflejaba al interior de la pobla-
ción indígena, en tanto motor y respaldo organizativo.
Ya hemos descrito el intrincado sistema socioreligioso
de sus organismos de poder. La Alcaldía del Común
también velaba por la unidad de la comunidad indíge-
na y vigilaba el cumplimiento de los usos y costum-
bres indígenas durante las celebraciones. Este es otro
de los rasgos que explican por qué en medio de la
represión y la persecución contra los indígenas, ocu-
rrida durante 1932 y años posteriores y la pérdida de
sus derechos de agua, los indígenas izalqueños conti-
nuaron ininterrumpidamente su ritualidad, tal y como
se observa en las actas de la Alcaldía del Común de

disappeared, the rest conserve the rituals including their
images, flags, and colonial banners.

Ching and Tilley (1998) recover some facts that
characterized the abuses performed by people of mixed
race in regards to indigenous people in the years after
the massacre. For these mixed race authors, from their
position of power, they attacked the indigenous people
in various manners: not only through the appropriation
and plundering of their goods, but also because in 1932
they requested the elimination of consuetudinary rights
of the indigenous communities over irrigation and
consumption waters, they then requested the government
to remove all the guild images and keep indigenous
groups from having access to them. This also shows
that people of mixed race were trying to undermine the
bases of indigenous culture, for with that they also
advanced in the control of resources that were still in
their hands.

However, President Hernández Martínez sent a clear
message: “I have been informed that Izalco’s municipal
authorities are perpetrating injustices against the
indigenous class, which is why I order them to put an
end to these activities” (Archvo General Sonsonate in
Ching and Tilley, 1998:148). In 1933, the indigenous
community of Asunción requested the president
Hernández Martínez to intercede in order to have their
rights over water reinstated. To this, mixed race groups
responded that indigenous groups were abusive and
they once again reported them as being communists
and enemies of the public order. As an answer, the
governor Sonsonate requested the Minister of War to
take measures to prevent the abuses from mixed race
groups (Ching and Tilley, 1998:152-153).

Thus, Hernández Martínez recognized the ethnic
identity of this population, contributing to the
reproduction of their culture (Alvarenga, 2004).
However, this recognition did not reach the point where
long lasting policies were specified, that would
institutionalize or formalize the action of the State in
regards to this group in particular. Izalco indigenous
groups didn’t even have the permission to participate
in the local government. They were not given back
their water rights either, from what can be understood
from information contained in the Council acts from
the Municipal Mayor’s Office from 1934 to 1940; in
them, there is the position of Water Judge and, starting
in 1934, the municipal funds generated from charging
for irrigation water (Council Acts from Izalco’s
Municipal Mayor’s Office from 1930 to 1940). This
means that starting in 1934 water was controlled by the
Municipal Mayor’s Office.

But the historical importance of the Communal
Mayor’s Office was also reflected inside the indigenous
population, insofar as it was an organizational motor



96

AGRICULTURA, SOCIEDAD Y DESARROLLO, JULIO-DICIEMBRE 2007

VOLUMEN 4, NÚMERO 2

1935 a 1972. Su papel mediador frente al Estado impli-
caba también la defensa de las propiedades de las cofra-
días y del común. Ésto se observa en una carta enviada
por el Alcalde del Común al presidente de la república
Coronel Oscar Osorio en 1952, a quien se le solicita
mediar en la disputa sobre una serie de baldíos, con
especial atención a uno situado en el Barrio Cruz Gala-
na, de donde  salía la vertiente que abastecía a la pobla-
ción (Acta del Común de Asunción Izalco, diciembre de
1952). Aunque no se conocen los resultados de las ges-
tiones, en nuestro trabajo de campo realizado a finales
de la década de los setenta observamos la presencia de
dos terrenos de riego, uno  de la Cofradía de la Virgen
de Asunción y  otro del Padre Eterno.  

En 1970 se decretó la Ley de Aguas, que concedía
al Estado el manejo de las aguas superficiales y subte-
rráneas. A partir de entonces el gobierno municipal y
el Ministerio de Agricultura y Ganadería se hicieron
cargo del manejo del agua en Izalco.

LOS REGADÍOS EN EL 
IZALCO CONTEMPORÁNEO

Izalco se localiza sobre una extensa planicie corta-
da por el macizo montañoso de la cordillera Apaneca-
Lamatec en el Suroeste del país, y está asentado sobre
una importante zona de acuíferos que comparte con los
municipios vecinos de Caluco y Nahuilingo, los cuales
son aprovechadas para riego, gracias a que predomina
en ellos una topografía plana. 

En Izalco las fuentes de agua están localizadas en el
centro, sur y noroccidente del municipio, en los canto-
nes Talcomunca, Cuntan, Las Trincheras, Tecuma y
Cangrejera. Excepto Las Trincheras, todos están en
los lugares donde tradicionalmente se asentaban los
principales núcleos indígenas. 

Los ríos que han sido aprovechados tradicionalmente
para la irrigación son: Agua Caliente, Atecozol, Ata-
macha, El Corozo y Achutía. Según datos obtenidos en
la Alcaldía Municipal en 1999, existen por lo menos
13 microsistemas de irrigación en el Municipio de Izalco,
entre los cuales podemos mencionar Atecozol, Atama-
cha, El Níspero Montés, El Garrucho, El Salto, San
Francisco, La Huerta, El Castaño, La Chapina y la
Acequia municipal, Cuntán, Bendición y El Cotorrón.
En ese año encontramos registradas aproximadamente
267.1 manzanas  (186.78 ha). El Juez de Aguas agre-
gó a este listado las  acequias de Santa Elena y Betania. 

En 2006 encontramos que la Alcaldía Municipal con-
tabiliza un total de 667.84 manzanas regadas (447.67 ha).
El Juez de Aguas, don José Elas, reportó en el mismo año
978 manzanas (683.91 ha), de las cuales las acequias de
Agua Caliente, San Francisco y la que pertenece a la
hacienda Catarina riegan un total de 500 manzanas

and support. We have already described the intricate
socio-religious system for their organisms of power.
The Communal Mayor’s Office also watched over the
unity of the indigenous community, and kept watch in
terms of the fulfillment of indigenous customs during
celebrations. This is another of the characteristics that
explain why in the middle of repression and persecution
against indigenous groups, which occurred in 1932 and
the following years, and the loss of their water rights,
Izalco’s indigenous groups continued their rituality
without interruption, as can be seen in the acts of the
Communal Mayor’s Office from 1935 to 1972. Its
mediating role in face of the State also implied the
defense of the guild’s properties and of the communal.
This is seen in a letter sent by the Communal Mayor to
the President of the Republic, Colonel Oscar Osorio,
in 1952, who is asked to mediate in a dispute over a
series of barren lands, with special attention to one
located in the Cruz Galeana neighborhood, from which
the water source that supplied the population originated
(Act of the Communal in Asunción Izalco, December,
1952). Although the outcome of the negotiations are
not known, in our field work carried out at the end of
the 1970s, we observed the existence of two irrigation
plots, one belonging to the Virgen de Asunción guild
and the other to the Father Eternal.

In 1970, the Waters Law was decreed, which granted
the State management of superficial and underground
waters. From that moment on, the municipal government
and the Ministry of Agriculture and Cattle Production
took over management of Izalco’s water.

IRRIGATED LAND IN CONTEMPORARY IZALCO

Izalco is located over a vast plain interrupted by the
mountain mass of the Apaneca-Lamatec range in the
southwest of the country, and is located over an
important aquifer area that it shares with the neighboring
municipalities of Caluco and Nahuilingo, used for
irrigation since there is a predominance of a flat
topography in them.

In Izalco, water sources are located in the center,
south and northwest of the municipality, in the districts
of Talcomunca, Cuntan, Las Trincheras, Tecuma and
Cangrejera. With the exception of Las Trincheras, all
these are places where, traditionally, the main indigenous
centers were settled.

The rivers that have been traditionally used for
irrigation are: Agua Caliente, Atecozol, Atamacha, El
Corozo and Achutía. According to data obtained from
the Municipal Mayor’s Office in 1999, there are at
least 13 irrigation micro-systems in the Municipality of
Izalco, among which we can mention Atecozol, Atamacha,
El Níspero Montés, El Garrucho, El Salto, San Francisco,



97

AGUA E IDENTIDAD ÉTNICA EN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

RODRÍGUEZ-HERRERA

(349.65 ha); El Níspero Montés cubre 370 manzanas
(258.74 ha), Corozo 80 manzanas (57.14 ha) El
Garrucho y La Huerta 76 manzanas (53.14 ha), Sisimite
55 manzanas (38.46 ha), Santa Elena 30 (20.97 ha) y
Betania 15 (10.48 ha). Es posible que el padrón que
lleva la Alcaldía Municipal se encuentre incompleto,
de allí las diferencias en cuanto a datos. Dicho funcio-
nario también considera que El Níspero Montés es la
acequia con más regantes, en 2006 fueron 76. La venta
de tierras ha sido un fenómeno constante en los últimos
años, hace 30 años este mismo sistema tenía más de 130
regantes. Un período en el que se intensificó este fenó-
meno fue durante la guerra, pues llegaron muchas per-
sonas del interior a comprar tierras para vivir en ellas.  

Una aproximación al aprovechamiento que hacen
los regantes indígenas nos la proporciona el Sr. José
Elas: “Yo siembro en el Garrucho, somos 25 regantes,
yo siembro granadilla, guisquil (chayote) y tengo una
huerta (plátanos); recibimos 1 rollo de agua de 25 li-
tros por minuto en 3 manzanas, tengo frutales: ma-
mey, níspero (chicozapote). Tengo otras 8 manzanas
de guisquil, 5 de granadilla y 3 de plátano. Antes tenía
flores, pero no me dio resultado. Es que mi señora
vende la fruta y las flores, y cuando cosechamos las
flores, para que le compraran las flores tenía que dar-
las baratas, mi señora vende lo que puede, con eso
sacamos el gasto de la casa” ... “Antes lo que uno
vendía era caro, porque producíamos en el verano,
pero ahora todo lo injertado nos quitó los precios, los
ricos que siembran muchas manzanas de lo mismo que
nosotros sembramos y todo lo que traen de afuera nos
hace vender barato y aún así a veces ellos dan más
barato que uno, entonces es allí donde no podemos,
porque la gente compra lo más barato”. Al tratar de
hacer un cálculo con don José sobre los gastos que
tenía y las ganancias, señaló que eso él “no lo hacía
porque si lo hacía, el siguiente año no sembraba.”

Lo anterior nos muestra las dificultades no sólo
en la producción, sino también en la venta de los
productos, en la cual la organización del trabajo atien-
de roles tradicionales: el hombre produce y la mujer
vende lo obtenido, apoyados en redes de distribu-
ción tradicionales.

Contamos con los padrones de regantes de 1999 y
2006, que ofrecen información que no es posible com-
parar, debido a que en los últimos cinco años el Minis-
terio de Agricultura y Ganadería ha logrado con éxito
que en cada acequia se constituyan organizaciones de
regantes; por ello, en los listados de algunas acequias
aparece un único regante, por lo que intentaremos ana-
lizar los datos por separado y tratar de hacer una com-
paración cuando los datos lo permitan. 

En la actualidad no es fácil distinguir entre pobla-
ción indígena y no indígena en Izalco, de allí que en un

La Huerta, El Castaño, La Chapina and the municipal
irrigation channel, Cuntán, Bendición and El Cotorrón.
In that year, we found approximately 267.1 registered
blocks (186.78 ha). The Water Judge added to this list the
municipal channels of Santa Elena and Betania.

In 2006, we found that the Municipal Mayor’s
Office counted a total of 667.84 irrigated blocks
(447.67 ha). The Water Judge, Don José Elas, reported
in that same year 978 blocks (683.91 ha), out of which
the irrigation channels of Agua Caliente, San Francisco
and the one that belongs to the Catarina Hacienda,
irrigate a total of 500 blocks (349.65 ha); El Níspero
Montés covers 370 blocks (258.74 ha), Corozo 80
blocks (57.14 ha), El Garrucho and La Huerta 76
blocks (53.14 ha), Sisimite 55 blocks (38.46 ha), Santa
Elena 30 (20.97 ha) and Betania 15 (10.48 ha). It is
possible that the registry that the Municipal Mayor’s
Office has is incomplete, and therefore there are
differences in terms of the data. Said officer also
considers that El Níspero Montés is the irrigation
channel with most users, 76 in 2006. The sale of
lands has been a constant phenomenon in the last years;
30 years ago this very system had more than 130
irrigators. A period when this phenomenon was
intensified was during the war, for many people from
the interior came to buy lands to inhabit.

An approximation to the use that indigenous irrigators
carry out is given by Mr. José Elas: “I farm in El
Garrucho, we are 25 irrigators, I cultivate granadilla,
guisquil (chayote) and I have an orchard (bananas); we
receive one roll of water of 25 liters per minute in 3
blocks, I have fruit trees: mamey, níspero (chicozapote).
I have another 8 blocks with quisquil, 5 with granadilla
and 3 with bananas. I used to have flowers, but it didn’t
work out for me. It’s because my wife sells the fruit and
flowers and when we harvest flowers, in order to sell
them she had to give low prices, my wife sells what she
can, with that we cover our expenses for the house”…
“Before, we used to sell at a high price, because we
produced during the Summer, but now all grafted products
took our prices, the rich who farm many blocks of the
same things we cultivate and everything they bring from
afar makes us sell cheap and even then sometimes they
sell at lower prices than us, and that’s when we can’t
deal with it, because people buy the cheapest”. When
we traed to calculate with Don José what his expenses
are, and the earnings he could make, he pointed out that
he “didn’t do that because if he did, then the next year
he wouldn’t farm”.

This shows us the difficulties that are found not
only in the production but also in the sale of products,
where the work organization responds to traditional
roles: the man produces and the woman sells what is
obtained, supported by traditional distribution networks.



98

AGRICULTURA, SOCIEDAD Y DESARROLLO, JULIO-DICIEMBRE 2007

VOLUMEN 4, NÚMERO 2

estudio realizado en 1999 (Rodríguez y Lara) para acercar-
nos a una estimación de la población indígena tomamos en
cuenta los nombres registrados en el padrón electoral. En
este registro se incluían apellidos provenientes del castella-
no y del náhuatl4, tomamos a estos últimos como indíge-
nas, sin embargo el dato no es del todo exacto, ya que gran
parte de estas personas no se consideraban indígenas. Así,
siguiendo la propuesta de Barth (1976:10,11), el criterio de
autoadscripción y el reconocimiento de los otros nos per-
mitió avanzar en la observación del padrón de regantes, lo
que fue posible porque se trataba de un grupo específico.
La información vertida por este registro se contrastó con
observaciones y datos obtenidos en entrevistas con el Juez
de Aguas, y en muchos casos se confirmó  su cercanía a las
cofradías y otras organizaciones indígenas.

El Cuadro 1 muestra que la mayor parte de las
tierras de riego pertenecen a ladinos que acaparan más
de 50 manzanas (35.7 ha). 

El caso de La Chapina es excepcional por ser una
cooperativa de agricultores. De los 151 regantes regis-
trados únicamente 37 (24.5%) tienen apellido indígena
y también poseen las extensiones más pequeñas. Las
acequias donde los regantes indígenas tienen en prome-
dio más de una manzana (0.71 ha) son Atamacha, San
Francisco, La Huerta y El Níspero Montés, este último
conserva más regantes indígenas, pero  tampoco llegan
a un cuarto de los regantes del sistema.

Los datos de 2006 sólo incluyen a las acequias La
Huerta, San Francisco, Agua Caliente, Atecozol, La
Chapina, El Nacimiento y el Corozo. De éstos, sólo
las Acequias La Huerta y San Francisco tienen datos
sobre población indígena.

Lo anterior nos muestra la disminución de regantes
indígenas en ambas acequias. El Ministerio de Agricultura
y Ganadería  ha llevado nuevas técnicas para un mejor

Cuadro 1. Sistemas de riego, número total de regantes indígenas y tamaño promedio de las fincas en 1999.
Table 1. Irrigation systems, total number of indigenous irrigators, and average size of estates in 1999.

Número Número de Extensión Extensión Porcentaje
Sistema total de regentes máxima mínima de regentes

regantes indígenas (manzanas)  (manzanas) indígenas†

El Garrucho 12 6 5.0 0.50 50.00
La Chapina 2   144.0    
El Salto 16 3 10.0 0.25 18.75
El Níspero Montés 90 19 7.0 0.25 21.11
Atecozol 3   10.0    
Atamacha 4 2 17.5   50.00
San Francisco 8 4 58.0 0.50 50.00
La Huerta 9 3 5.6 0.50 33.30
El Castaño 3        
Acequia Municipal 2     10.00  

Fuente: Alcaldía Municipal, matricula de riego 1999.
†Se obtuvo este dato tomando en cuenta los regantes con apellido indígena, cercanos o con participación en las organizaciones indígenas.
Nota: El listado de regadíos no es exhaustivo. Al momento de recoger la información faltaban datos de regantes que no habían pagado la
matrícula. Tomas como la de Cuntán, La bendición y el Cotorrón no se incluyeron.

We have the census of irrigators for 1999 and 2006,
which offer information that cannot be compared, due
to the fact that in the last five years, the Ministry of
Agriculture and Cattle Production has successfully
achieved for user’s organizations to be formed for each
irrigation channel; this is why in the lists of some
irrigation channels, there is a single irrigator, which is
why we will try to analyze the data separately and to
make a comparison when the data allow.

Currently, it is not easy to distinguish between the
indigenous and non-indigenous population in Izalco,
which is why in a study carried out in 1999 (Rodríguez
and Lara) to reach an estimate of the indigenous
population we took into account the names registered
in the electoral census. In this registry, last names in
Spanish and Náhuatl4 are included, and we took the
latter as being indigenous, however the piece of
information is not entirely precise, for many of these
people did not consider themselves indigenous. Thus,
following the proposal made by Barth (1976:10,11),
the self-adscription criterion and the recognition of others
allowed us to advance in the observation of the irrigation
census, which was possible because we were dealing
with a specific group. The information obtained through
this registry was compared with observations and data
obtained in interviews with the Water Judge, and in
many cases the closeness between the guilds and other
indigenous organizations was confirmed.

Table 1 shows that the greater part of irrigation
lands belong to people of mixed race who took up
more than 50 blocks (35.7 ha).

The case of La Chapina is exceptional because it is
a farmer’s cooperative. Out of 151 registered irrigators,
only 37 (24.7%) have an indigenous last name and
they also own the smallest extensions of land. The



99

AGUA E IDENTIDAD ÉTNICA EN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

RODRÍGUEZ-HERRERA

aprovechamiento del agua, sin embargo los receptores
de la tecnología son los propietarios de mayores exten-
siones, invariablemente ladinos. Según un técnico del
MAG, algunos indígenas se conforman con regar sus
frutales en lugar de introducir cultivos no tradiciona-
les, por ello no aprovechan al máximo los recursos de
la irrigación, aunque algunos ya han empezado a intro-
ducir loroco5, chayote y granadilla. 

Cada acequia tiene su directiva, la cual se renueva
cada año por los usuarios. El Juez de Aguas ha susti-
tuido al mayordomo de aguas, éste organiza un calen-
dario de riego durante las temporadas que se extienden
de noviembre a abril, que corresponde a la temporada
seca en el país. El Juez de Aguas es el encargado de
entregar el agua y solventar los conflictos; cabe señalar
que es indígena y ha permanecido en el cargo por más
de 30 años, como empleado municipal. 

Los productos mejor valorados en el mercado son
los que reciben agua cada ocho días: hortalizas, frijo-
les de apante, guisquil (chayote) y granadilla; entre
otros, luego las huertas, pastizales o frutales reciben
agua cada mes.  

La mayoría de los regantes son pequeños o media-
nos campesinos, y al momento de la consulta manifes-
taron sentirse amenazados por los precios bajos y la
delincuencia, por ello los terrenos de riego no están
siendo explotados en todo su potencial, y en el caso de
los indígenas con menos recursos, están expuestos al
fracaso económico de sus cultivos. Al conversar con
algunos indígenas que poseían riego, manifestaron la im-
portancia que sus parcelas tienen en su economía, pero
también en otras áreas de sus vidas, lo consideran además

Cuadro 2. Sistemas de riego, número total de regantes indígenas y tamaño promedio de las fincas en 2006. 
Table 2. Irrigation systems, total number of indigenous irrigators, and average size of estates in 2006.

Número Número de Extensión Extensión Porcentaje
Sistema total de regentes máxima mínima de regentes

regantes indígenas  (manzanas) (manzanas) indígenas†

La Huerta 21 4 10.5 0.70 19.0
El Salto 6 NR 34.0 1.40 NR0
El Sisimite 3 NR 12.0 NR0 NR0
El Garrucho 5 NR 70.0 1.40 NR0
El Níspero Montes 4 NR 190.0 1.40 NR0
Atamashe 6 NR 3.5 0.70 NR0
San Francisco 9 2 2.1 0.70 22.2
Agua Caliente 3 0 40.0 4.20 0.0
Atecozol 10 0 7.0 1.35 0.0
Varios 3 0 48.0 25.00 0.0
La Chapina 2 0 48.0 48.00 0.0
El Nacimiento 3 0 35.0 2.10 0.0
El Corozo 1 NR 56.0 56.00 0.0

Fuente: Alcaldía Municipal, matricula de riego 2006.
†Este dato se obtuvo tomando en cuenta sólo los regantes con apellido indígena.

irrigation channels where indigenous users have more
than one block (0.71 ha) in average are Atamacha, San
Francisco, La Huerta and El Níspero Montés, the latest
presenting more indigenous irrigators, but they do not
reach a quarter of users in the system.

The data from 2006 only includes the irrigation
channels of La Huerta, San Francisco, Agua Caliente,
Atecozol, La Chapina, El Nacimiento and El Corozo.
Out of these, only the La Huerta and San Francisco
irrigation channels have data regarding indigenous
population.

This shows us the decrease in indigenous irrigators
for both irrigation channels. The Ministry of Agriculture
and Cattle Production has brought new techniques for
better water use, however, those who receive the
technology are the owners of the larger extensions of
land, generally of mixed race. According to a technician
from the MAG, some indigenous groups are happy
with being able to water their fruit trees instead of
introducing non-traditional crops, and this is why they
do not take full advantage of irrigation resources,
although some have begun to introduce loroco5, chayote,
and granadilla.

Each irrigation channel has its directing committee,
which is renovated each year by users. The Water Judge
has replaced the water mayordomo, and he organizes
an irrigation calendar during the seasons that go from
November to April, which corresponds to the dry season
in the country. The Water Judge is the one in charge of
handing out the water and resolving conflicts; it is worth
to mention that he is indigenous and has remained in the
position for more than 30 years, as a municipal employee.



100

AGRICULTURA, SOCIEDAD Y DESARROLLO, JULIO-DICIEMBRE 2007

VOLUMEN 4, NÚMERO 2

como un patrimonio legado por  sus mayores, recordán-
donos así la dimensión cultural y su anclaje con el agua. 

La tradición oral recuerda la importancia del agua
en la cultura indígena, los rituales de agradecimiento
del agua durante el inicio de la temporada de riego y
durante las celebraciones del Padre Eterno.  En el ima-
ginario de los izalqueños (indígenas, y aparentemente
también entre los ladinos) existen referencias al agua.
En algunos relatos encontramos seres míticos como la
Coyancúa, mitad cerdo, mitad serpiente, que solía anun-
ciar la entrada y la retirada de las lluvias, su  grito
indicaba cada año el inicio del calendario agrícola en-
tre los indígenas6, era una especie de nahual protector
de la comunidad. 

En la actualidad los indígenas comentan que debido a la
deforestación las aguas han mermado, por lo que la Coyancúa
se ha retirado y “aunque dicen que eventualmente aparece
en Atecozol, sólo se oye su chillido, que a menudo anuncia
cuándo se aproximan  desgracias asociadas con tormentas
o ciclones” (Armando Quilizapa). 

La Alcaldía de Común en la actualidad tiene escasa
relación con el agua, existe litigio sobre un terreno de
irrigación que era de la imagen del Padre Eterno, que
estuvo por tradición en manos de la Alcaldía del Co-
mún, pero que por razones legales en 1970 fue inscrito
en el registro público de la propiedad a nombre del
Alcalde del Común de entonces, Silvestre Siguachi,
que murió en 2002. A su muerte las tierras pasaron a
sus hijos, que profesan la religión evangélica y perma-
necen al margen de la organización indígena. Los indí-
genas buscan, sin posibilidad de éxito, que los tribuna-
les les devuelvan el terreno.

La derrota de la insurrección de 1932 marca un hito
en la historia de los indígenas en Izalco. Fue una
ruptura impuesta, que terminó arrebatándoles una
importante fuente de su identidad y comunidad; la
pérdida de su base económica les impidió seguir re-
produciendo como hasta entonces sus particularida-
des culturales (rituales de legitimación) en la unidad
agua-cultura. También significó una ruptura entre
la comunicación intergeneracional de los indígenas,

Cuadro 3. Porcentaje de población indígena en 1999 y 2006 en
las acequias que cuentan con población indígena re-
gistrada en su padrón.

Table 3. Percentage of indigenous population in 1999 and 2006
for irrigation channels that have an indigenous
population registered in their census.

Población indígena
Acequia (%)

1999 2006

La Huerta 33.3 19.0
San Francisco 50.0 22.2

The products with the highest value in the marked
are those that are watered every eight days: vegetables,
apante beans, guisquil (chayote), and granadilla, among
others; then the orchards, pastures or fruit trees are
watered every month.

Most of the irrigators are small or medium peasant
producers, and at the moment of the consult they
declared feeling threatened by low prices and
delinquency, which is why irrigation plots are not being
exploited to their full potential, and in the case of
indigenous people with less resources, they are exposed
to the economic failure of their crops. When we talked
to some indigenous people who had irrigation, they
manifested the importance that their parcels have in
their economy, but also in other areas of their lives,
for they also consider them as cultural heritage passed
down by their elders, thus reminding us of the cultural
dimension and its anchorage with water.

Oral tradition reminds us of the importance of water
in the indigenous culture, as do the gratitude rituals for
water at the beginning of the irrigation season and during
the celebrations for the Father Eternal. In the Izalco
imaginary (indigenous, and apparently also among people
or mixed race), there are references to water. In some
tales, we find mythic beings such as the Coyancúa, half
pig, half serpent, who used to announce the beginning
and end of the rains, her scream indicated each year the
start of the agricultural calendar among indigenous groups6,
and was a kind of protector nahual for the community.

Indigenous people declare that currently, due to
deforestation, waters have decreased, which is why the
Coyancúa has retreated and “although they say that
she occasionally appears in Atecozol, only her scream
is heard, which often announces when misfortunes
associated with storms or cyclones are coming”
(Armando Quilizapa).

Currently, the Communal Mayor’s Office has a scant
relationship to water, there is a dispute over an irrigation
plot which belonged to the Eternal Father guild, which
was traditionally in hands of the Communal Mayor’s
Office, but because of legal reasons in 1970, it was
inscribed in the public property registry under the name
of the Communal Mayor of that time, Silvestre Siguachi,
who passed away in 2002. After his death, the lands
went to his sons, who practiced the evangelical religion
and remain outside the indigenous organization. The
indigenous groups are seeking, without possibility of
success, that the courts return the plot to them.

The defeat of the 1932 rebellion marks a milestone
in the history of Izalco’s indigenous groups. It was an
imposed rupture which ended up taking from them an
important source of their identity and community; the
loss of their economic basis kept them from reproducing,
as they had until then, their cultural particularities (rituals



101

AGUA E IDENTIDAD ÉTNICA EN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

RODRÍGUEZ-HERRERA

en palabras de Gould, el sentimiento de “vergüenza”,
dificultando el traspaso de su propia cultura a las nuevas
generaciones (Gould, 2004).

No obstante, aunque la Alcaldía del Común sobrevi-
vió a la represión de Hernández Martínez, la pérdida fue
irreparable, al grado que la modernidad y los procesos de
desindianización afectaron su etnicidad. En la década de
los setenta, los indígenas empezaron a mostrar problemas
para organizarse, incluyendo dificultades para el nombra-
miento de los dirigentes de sus principales órganos de
poder; no es fortuito que la última acta de la Alcaldía del
Común del archivo recuperado, y al que hemos hecho
referencia en este trabajo, tiene fecha de 1972.  

Según fuentes orales en este período también se re-
gistraron robos de imágenes y reliquias, antes celosa-
mente guardadas en las Cofradías indígenas. Luego de
las investigaciones, la comunidad constató que algunos
robos fueron realizados por ladinos, con la complicidad
de algunos mayordomos o de sus colaboradores. 

En la década de los noventa los indígenas vuelven a
organizarse, en lo que llamaron el rescate de la comuni-
dad indígena, se reunieron los miembros de las cofra-
días y eligieron a los representantes de la Alcaldía del
Común. El proceso de rescate ha enfrentado problemas,
sobre todo porque no existe claridad sobre cómo
reelaborar los contenidos de su etnicidad, incluyendo el
papel de su órgano máximo: la Alcaldía del Común.

Existen por lo menos tres grupos involucrados en
este proceso de reelaboración de contenidos culturales,
algunos lo imaginan anclado al pasado prehispánico y
a la cultura náhuat, otros agregan lo Maya influenciados
por la religión PanMaya y finalmente los que  priorizan
los contenidos coloniales ligados a la religiosidad cató-
lica. A pesar de que todos coinciden en la importancia
de la ritualidad alrededor de sus devociones, el proce-
so ha sido conflictivo, hasta derivar en la segmenta-
ción. En este ambiente conflictivo, la Alcaldía del Co-
mún,  representa a uno de estos grupos, fincan su que-
hacer en la ritualidad, a la manera que la entienden los
indígenas involucrados (influencia Pan Maya) y en la
representación ante el Estado, que nuevamente les co-
loca como una expresión del folklore del país.  

Aparentemente la ritualidad ofrece un campo fe-
cundo a los indígenas Izalqueños para redefinir su ór-
gano de poder, pero el camino tiene que construirse a
partir de consensos.

CONCLUSIONES

Lo indígena en El Salvador es un tema que continúa
pendiente en las agendas de los académicos y de los
políticos. No obstante, cada vez más la reflexión en
torno a los derechos humanos muestra una veta de tra-
bajo sobre la problemática de los sectores que sufren

for legitimizing) through the water-culture unit. It also
meant a rupture among the inter-generational indigenous
communication, in Gould’s words the feeling of
“shame”, making it difficult for them to transfer their
own culture to the new generations (Gould, 2004).

However, although the Communal Mayor’s Office
survived the repression by Hernández Martínez, the
loss was irreparable, to the degree that modernity and
de-indigenization processes affected their ethnicity. In
the 1970s, indigenous people began to show problems
in organizing themselves, including difficulties in naming
the leaders of their main organs of power; it is not by
chance that the last act of the Communal Mayor’s Office
recovered from the record, which we have referred to
in this work, has a 1972 date.

According to oral sources, during this period there
were also robberies of images and relics, which had been
jealously guarded before by the indigenous Guilds. After
investigations, the community confirmed that some thefts
were carried out by people of mixed race, with the
complicity of some mayordomos, or their collaborators.

During the 1990s, the indigenous groups got organized
again, in what they called the rescue of the indigenous
community, members of the guilds gathered together
and they chose representatives to the Communal Mayor’s
Office. The rescue process has faced problems, especially
because there is no clarity as to how to re-develop the
contents of their ethnicity, including the role of their
highest organ: the Communal Mayor’s Office.

There are at least three groups involved in this
process of re-developing cultural contents, some imagine
it anchored in the Pre-Hispanic past and the Náhuatl
culture, others add the Maya influenced by the Pan-
Maya religion, and finally there are others who prioritize
the Colonial contents linked to the Catholic religion.
Although they all agree on the importance of rituality
around their devotions, the process has been conflicting,
even producing segmentation. In this conflictive
environment, the Communal Mayor’s Office represents
one of these groups, for they base their work in rituality,
in the manner that the indigenous groups involved
understand it (Pan-Maya influence) and in the
representation before the State, which again places them
as an expression of the country’s folklore.

Apparently, rituality offers a fertile ground for Izalco
indigenous people to redefine their organ of power,
but the road has to be built from consensus.

CONCLUSIONS

Indigenous people in El Salvador are a subject that
is still pending in the agendas of scholars and politicians.
Nevertheless, more and more, the reflection around
human rights show a streak of work about the problematic



102

AGRICULTURA, SOCIEDAD Y DESARROLLO, JULIO-DICIEMBRE 2007

VOLUMEN 4, NÚMERO 2

discriminación y exclusión por sus particularidades cultu-
rales; y esa es la lucha de los indígenas salvadoreños, que
sufren además la invisibilidad ante una sociedad que no
alcanza a dimensionar la importancia de procesar una
nueva historia social, que los incluya como actores claves
de lo que en la actualidad significa ser salvadoreño. 

En estas reflexiones finales vale la pena preguntarse
¿Es Izalco un símbolo del indigenismo en El Salvador?
La respuesta es sí, sobre todo si lo vemos como una
realidad que evidencia que, al contacto con los españoles
en El Salvador florecían culturas con un alto grado de
organización social y productiva anclada en la irrigación
y en un elevado conocimiento de técnicas agrícolas aso-
ciadas al cultivo del cacao. Que, como señala Browning,
gracias a este cultivo los indígenas consiguieron estable-
cer con los españoles, relaciones donde gozaban de cierta
autonomía e independencia, como no la tuvo otro grupo
indígena en la región centroamericana.  

La idea de independencia y de ser depositarios de
una cultura ancestral está presente en diferentes momen-
tos de la historia de los indígenas de Izalco, a través de
sus luchas por la defensa de sus derechos consuetudina-
rios sobre la tierra y agua, no sólo durante el proceso de
Reforma Liberal que puso fin a sus reclamos sobre tie-
rras comunales, sino también a lo largo del siglo XX,
con su participación en la insurrección de 1932 y cuan-
do se les arrebató también sus derechos sobre el agua.
Y, en efecto, la Alcaldía del Común, órgano máximo de
poder entre los indígenas, patente en su memoria colec-
tiva, era la instancia responsable de administrar estos
valiosos recursos, que sostenían su etnicidad.

La insurrección y derrota de 1932 resultó un punto
de ruptura en los procesos de cambio de sus identida-
des, allí los indígenas perdieron importantes fuentes de
identidad y comunidad, lo que les impidió seguir re-
produciendo la unidad agua-cultura en sus relaciones
sociales, colocándoles en una posición vulnerable fren-
te a los procesos de la modernidad temprana y tardía.  

Los intentos actuales de reafirmación de su cultura
indígena integran un proceso que les está llevando a
hurgar en esa herencia ancestral, para actualizarla, en
estos procesos,  han construido tanto imaginarios como
realidades. ¿Cómo darle vida a la Alcaldía del Común,
ya sin aguas que administrar? La respuesta la han em-
pezado a encontrar los indígenas, quienes a pesar de la
segmentación experimentada en sus luchas internas,
buscan respuestas en la práctica de la ritualidad y la
religiosidad. Pero para avanzar más, quizá tengan que
profundizar en su legado ancestral, en su papel inter-
mediario con el Estado, reivindicando esa tradición de
autonomía e independencia, misma que llevó a sus
mayores a una lucha sistemática por la búsqueda de un
lugar, un reconocimiento en la configuración social
salvadoreña. 

in sectors that suffer from discrimination and exclusion
because of their cultural particularities; and that is the
struggle of Salvadoran indigenous people, who also suffer
from invisibility before a society that cannot seem to
grasp the dimension of the importance of processing a
new social history which includes them as key actors in
what it currently means to be Salvadoran.

In these final reflections, it is worth asking: Is Izalco
a symbol of what is indigenous in El Salvador? The
answer is yes, especially if we see it as a reality that
evidences that, when El Salvador came in contact with
the Spaniards, there were cultures that flourished with
a high degree of social and productive organization,
anchored in irrigation and a high knowledge of
agricultural techniques associated to cacao cultivation.
And that, as Browining points out, thanks to this crop,
indigenous groups managed to establish relations with
the Spanish that enjoyed a certain degree of autonomy
and independence, as no other indigenous group in the
Central American region had.

The idea of independence and of being the recipients
of an ancestral culture is present in different moments
in the history of Izalco’s indigenous groups, throughout
their struggles for the defense of their consuetudinary
rights over land and water, not only during the process
of Liberal Reform that put an end to their claims over
communal lands, but also throughout the 20th Century,
with their participation in the 1932 rebellion and when
their water rights were also taken from them. And, in
effect, the Communal Mayor’s Office, highest power
organ among the indigenous groups, still alive in their
collective memory, was the instance responsible for
administering these valuable resources which sustained
their ethnicity.

The insurrection and defeat of 1932 turned out to
be a point of rupture in the processes of change for
their identities, and it was then that the indigenous
groups lost important sources of identity and
community, which kept them from reproducing the
water-culture unit in their social relations, placing them
in a vulnerable position in face of the processes of
early and late modernity.

The current attempts to reaffirm their indigenous
culture identify a process that is leading them to explore
that ancestral heritage, and in order to make it current,
in these processes, they have built both imaginaries
and realities. How can they give life to the Communal
Mayor’s Office, without waters to administer?
Indigenous groups have begun to find the answer, in
spite of the segmentation experienced in their inner
struggles, and they are seeking answers in the practice
of rituality and religiosity. But, in order to go further,
maybe they will have to delve into their ancestral legacy,
into their intermediary role with the State, vindicating



103

AGUA E IDENTIDAD ÉTNICA EN IZALCO, REPÚBLICA DE EL SALVADOR

RODRÍGUEZ-HERRERA

Este proceso sería muy bien acompañado por los
esfuerzos de la sociedad mayor por desconstruir esa
historia oficial que ha negado e invisibilizado al indí-
gena en El Salvador.

NOTAS

1Izalco es un símbolo del indigenismo en el país,  la medicina tradi-

cional, así como la brujería es una actividad muy difundida entre los

indígenas, devienen de saberes ancestrales. A través de ellos los

especialistas ligan sus prácticas curativas actuales con su pasado,

incluso recurren a espíritus de chamanes o de patriarcas indígenas,

que les recomiendan el qué hacer terapéutico que recomiendan a sus

pacientes. ♦ Izalco is a symbol of indigenous people in the country;

traditional medicine as well as witchcraft are widely spread activities

among indigenous groups, which come about from ancient knowledge.

Through them, the specialists link their current healing practices

with their past, and they even resort to the spirits of chamans or

indigenous patriarchs who recommend to them the therapeutic work

that they use on their patients.
2La heterogeneidad de los indígenas durante la colonia fue tratado

por Chance y Taylor que mostró a partir de un estudio etnohistórico

de algunas cofradías de Oaxaca y Jalisco, que  tan temprano como

fue el siglo XVII, éstas enfrentaban problemas de corrupción y de

enajenación de sus propiedades corporativas.
3Es el caso del hermano Macario que según la memoria histórica fue

un líder indígena que vivió en el siglo XIX.
4Algunos: Quele, Pasazín, Najo, Shupán, Mazín, Quilizapa, Mundo.
5Loroco... fernaldia pandurata comúnmente llamada loroco; es una

flor comestible y aromática, originaria de El Salvador, utilizada

como un condimento en la elaboración de la gastronomía local.
6Existe un monumento en el centro del  parque recreativo Atecozol

construido por el Estado a mediados del siglo XX, aprovechando el

agua precisamente de los nacimientos que dan origen al sistema de

riego del mismo nombre; según la tradición oral, este lugar era el

preferido por este animal mítico para comunicarse con los Izalqueños,

lo que recuerda la cosmovisión nahua del inframundo.

LITERATURA CITADA

Alvarenga, Patricia. 2004. Los indígenas y el Estado: alianza y es-

trategias políticas en la construcción del poder local en El Salva-

dor. 1929-1944. In: Euraque D, Gould J, y Hale Ch. Memorias

del Mestizaje, Cultura Política en Centroamérica de 1920 al

presente. CIRMA, Guatemala. pp: 366-387.

Barth, Fredrik. 1976. Los Grupos Étnicos y sus Fronteras FCE,

Introducción.

Browning, David. 1975. El Salvador, la Tierra y el Hombre. San

Salvador. Dirección de Publicaciones e Impresos. 114 p.  

Chapin, M. 1990. La Población Indígena de El Salvador. San Salva-

dor, Dirección General del Patrimonio Cultural.

the tradition of autonomy and independence, the same
that led their elders to a systemic fight for the search
for a place, for recognition in the Salvadoran social
configuration.

This process would be well accompanied by the
efforts of the larger society to deconstruct the official
history that has negated and made invisible the
indigenous people of El Salvador.

- End of the English version -

Ching. 1997. Patronage, Politics and Power in El Salvador, 1840-
1940. Santa Bárbara, University of California (Tesis de

doctorado). (inédito). 354 p.

Ching, E., and V. Tilley. 1998. Indians, the military and the rebellion

of 1932. In: El Salvador. Journal of latina American Studies.

Vol. 30, part 1. February. pp: 148-153.
Cortés y Larraz, Pedro. 1958. Descripción Geográfico-moral de la

Diócesis de Goathemala, Guatemala, Sociedad de Geografía e

Historia.

Diccionario Geográfico de El Salvador. Tomo 1. 1970. pp: 632-633.
Escalante, Arce Pedro. 1992. Códice Sonsonate, Crónicas Hispáni-

cas. Dirección General de Publicaciones e Impresos,

CONCULTURA, El Salvador. 19 p.

Fowler, William. 1995. El Salvador, antiguas civilizaciones. Fo-

mento Cultural, Banco Agrícola Comercial de El Salvador, El

Salvador. 168 p.

Gould L, Jeffrey. 2004. Nacionalismo revolucionario y memoria

local en El Salvador. In: Euraque, D, J. Gould y Hale, Ch.

Memorias del Mestizaje, Cultura Política en Centroamérica de

1920 al Presente. CIRMA, Guatemala. pp: 402-426.

Lardé y Larín, Jorge. 1957. El Salvador, Historia de sus Pueblos,

Villas y Ciudades. Departamento Editorial del Ministerio de

Cultura, San Salvador. 194 p.

Lauria Santiago, Aldo. 1999. Land, commmunity, and revolt in Late

Nineteenth-Century Indian Izalco, El Salvador. Hispanic

American Historical Review  79:3, Duke University Press. 527

p.
Ministerio de Educación .1994. Historia de El Salvador. T I. Direc-

ción de Publicaciones e Impresos. El Salvador. 44 p.

Montes, Santiago. 1977. Etnohistoria de El Salvador. El Cuachival

Centroamericano. Tomo II, Ministerio de Educación, Dirección

de Publicaciones. pp: 45-46.

Rodríguez, América, y Lara, Carlos B. 1999. Las identidades indí-

genas de Izalco y Cacaopera CIRMA- inédito- 

Tilley, Virginia. 1997. Indigenous People and the State: Ethnic Meta-

conflict in El Salvador. Tesis doctoral en Ciencias Políticas.

University of Wisconsin-Madison. 239 p.

Otras fuentes:

Actas del Cabildo de 1930 a 1940. Alcaldía Municipal de Izalco.

Actas de la Alcaldía del Común de 1935 a 1972. (INARH).


