
  EDUCACIÓN SUPERIOR Y NUEVOS SUJETOS SOCIALES     DIVERSA

37ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

El asalto a la interculturalidad: 
las universidades interculturales de México

Agustín Ávila Romero 
León Enrique Ávila Romero

La educación intercultural es una demanda legítima de los pueblos indios de México por 
dotarse de instrumentos educativos que permitan hacer frente a la discriminación y a los 
procesos de asimilación que se ejercieron como parte de la política pública en el siglo XX. 
Con dicha perspectiva y como parte del cumplimiento de los Acuerdos de San Andrés La-
rráinzar de los Pobres firmados entre el Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN) y 
el gobierno federal en 1996, se impulsó en nuestro país la creación de universidades intercul-
turales que dieran paso a la creación de relaciones interculturales en el seno de los planteles 
universitarios al tiempo que impulsaban seriamente procesos de reivindicación cultural que 
hicieran posible el relanzamiento de los derechos y  la cultura indígena. Desafortunada-
mente, a más de diez años de la creación de estas universidades, somos testigos de cómo 
las mismas se han subsumido en modelos universitarios tradicionales dentro de la episteme 
hegemónica y se han ido convirtiendo en focos de control de grupos de poder estatales pese 
a contar con  recursos del gobierno federal a partir de la Coordinación General de Educación 
Intercultural y Bilingüe (CGEIB) de la Secretaría de Educación Pública (SEP). Mediante las 
entrevistas que realizamos a diferentes jóvenes estudiantes de la Universidad Intercultural 
de Chiapas encontramos su desencanto ante la imposibilidad de convivir en un ambiente 
universitario donde sean factibles las relaciones interculturales.

Palabras clave: interculturalidad, universidades interculturales, decolonialidad, rela-
ciones igualitarias y plurales, derechos y cultura indígena.

ABSTRACT

Intercultural education is a legitimate demand of the Indian peoples of Mexico acquire 
educational instruments to tackle discrimination and assimilation processes were exercised 
as part of public policy in the twentieth century. With this perspective and as part of the 
fulfillment of the San Andrés Accords signed between the Zapatista Army of National Libe-
ration (EZLN) and the federal government in 1996, momentum in our country the creation 
of Intercultural University that gave way to the creation of intercultural relations within the 
university at the time of cultural processes seriously claim that made possible the revival of 
indigenous rights and culture were driven campus. Unfortunately, ten years after the crea-
tion of these universities we witness how these have been subsuming traditional university 



A. ÁVILA ROMERO, L. E. ÁVILA ROMERO      EL ASALTO A LA INTERCULTURALIDAD...

38 AÑO 27 • NÚM. 76 • SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2014

models within the dominant episteme and have increasingly become the focus of group 
control state power despite having government resources federal through the General Coor-
dination of Intercultural and Bilingual Education (CGEIB) of the Ministry of Education. 
Through interviews conducted at different young students of the Intercultural University of 
Chiapas find their disappointment at the impossibility of living on a college campus where 
are real intercultural relations.

Key words: intercultural education, decoloniality, intercultural relations.

ANTECEDENTES

Como parte del proyecto de investigación acción participativa (IAP) financiado por el 
Fondo de Educación Intercultural y Bilingüe (Fondeib) del Ayuntamiento de Cataluña 
nombrado Voces y visiones juveniles en torno a la diversidad y el conflicto intercultural: 
hacia una propuesta de diálogo intercultural en la Universidad Intercultural de Chiapas 
(UNICH), estudiantes y maestros de la UNICH pusimos en marcha una metodología de 
investigación colaborativa y horizontal para dar cuenta de la relación entre la identidad 
cultural y la experiencia educativa juvenil en una universidad intercultural.

Este proyecto analizó la relación entre las dimensiones identitarias y la experiencia 
juvenil universitaria en un espacio educativo de corte intercultural. Se propuso una 
IAP enfocada en el estudio y comprensión de las identidades múltiples de las y los 
jóvenes estudiantes de la UNICH. Las identidades son entendidas y analizadas a partir 
de las diferencias étnicas, de género, sociales, grupales y lingüísticas tomando como 
eje las experiencias de conflicto o convivencia intercultural en el ámbito universitario. 
La estrategia metodológica fue colaborativa y horizontal como mencionamos, e 
involucró activamente a los diferentes sujetos que participan en la vida universitaria 
de la UNICH (estudiantes, docentes, tutores y directivos) a partir de la realización de 
talleres vivenciales en materia de Interculturalidad y No discriminación y por medio 
de entrevistas informales y semiestructuradas que se llevaron a cabo en el año 2013, 
esta investigación nos permitió constatar los impactos que ha tenido la formación en 
la UNICH para lograr los objetivos de construir relaciones interculturales en el campus.

LA LEVEDAD INTERCULTURAL

Por iniciativa de la Coordinación General de Educación Intercultural y Bilingüe 
(CGEIB) de la Secretaría de Educación Pública (SEP), entonces dirigida por la maestra 
Sylvia Schmelkes Del Valle, a partir de 2003 se propuso la creación de universidades 



  EDUCACIÓN SUPERIOR Y NUEVOS SUJETOS SOCIALES     DIVERSA

39ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

interculturales con el propósito de impulsar el desarrollo de los pueblos indígenas. 
Las universidades interculturales fueron así parte de las respuestas del gobierno 
mexicano ante las legítimas demandas del movimiento indígena por acceder a 
una educación superior socioculturalmente relevante que desarrollara nuevas 
perspectivas profesionales y científicas, articulando los conocimientos indígenas 
con los occidentales, que fomentara la vinculación entre las comunidades y la 
universidad, incorporando a los actores comunitarios en el proceso de construcción y 
sistematización del conocimiento y en la búsqueda de soluciones a las problemáticas 
comunitarias, que promueva la valoración de las lenguas y culturas de los pueblos 
originarios y que permita a los jóvenes indígenas y no indígenas, formarse en el 
espíritu de la interculturalidad y del diálogo de saberes. 

Las universidades interculturales responden también a que a lo largo de la última 
década del siglo XX y la primera del siglo XXI, los Estados latinoamericanos han 
internalizado un discurso democratizador, igualitario e intercultural, proclamando 
sus naciones como países multi-pluriculturales, incluyendo este reconocimiento en 
sus constituciones y, finalmente, promoviendo en sus discursos y programas oficiales 
una educación intercultural (Küper, 1997 y 1999; López, 1996). 

El hecho de que, antes de haber puesto en práctica las políticas pertinentes, los 
gobiernos latinoamericanos hayan adoptado un discurso intercultural, reconociendo 
en sus constituciones su multi o pluriculturalidad, levanta la sospecha de que la 
interculturalidad represente una estrategia para aparecer políticamente correctos ante 
los organismos internacionales y los grupos de presión internos y, de esa manera, 
lograr un consenso políticamente útil. Lejos de construir nuevas relaciones entre 
los Estados nacionales y los pueblos indígenas que viven en sus territorios, pareciera 
entonces que estamos en presencia de un proceso de oficialización y retorización de 
la interculturalidad. De acuerdo con esta hipótesis, el uso recurrente del término 
interculturalidad en los discursos públicos surtiría el efecto de transformarlo en mero 
lema de propaganda gubernamental, en figura retórica que alude a una utopía pero a 
ninguna realidad (Sartorello y Ortelli).

Entender entonces el concepto de interculturalidad y el proceso de creación de las 
universidades interculturales como parte de un contexto de aplicación de medidas 
neoliberales en México, nos debe llevar a descubrir la interculturalidad como una 
potencialidad para abandonar lo que Fornet-Betancourt (2009) llama el analfabetismo, 
los monólogos, las imposiciones y las dogmatizaciones de la subjetividad. Para Santos 
(2008) deberíamos pasar de una epistemología de la ceguera a una epistemología de 
la visión que haga posible entonces en la educación intercultural  un efectivo diálogo 
de saberes entre occidente y los sistemas de conocimiento de los pueblos indios de 
México.



A. ÁVILA ROMERO, L. E. ÁVILA ROMERO      EL ASALTO A LA INTERCULTURALIDAD...

40 AÑO 27 • NÚM. 76 • SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2014

Al respecto, ŽiŽek (2001) sostiene que el capitalismo global de la actualidad opera 
una lógica multicultural que incorpora las diferencias mientras que las neutraliza y 
las vacía de sus significados efectivos. En este sentido, el reconocimiento y el respeto 
de la diversidad cultural se convierten en un componente del capitalismo global, 
impulsando un nuevo modelo de dominación cultural que ofusca y mantiene a la 
vez la diferencia colonial mediante la retórica discursiva del multiculturalismo y su 
herramienta conceptual de la interculturalidad entendida de manera integracionista.

Esta referencia puede ayudarnos a entender además la importancia que debe 
tener un modelo educativo intercultural en su vinculación con los actores sociales 
que desarrollan su capacidad de transformación y de acción colectiva, para generar 
procesos que permiten mejorar sus condiciones de vida y construir alternativas frente 
a los círculos viciosos de empobrecimiento y marginación.

Punto importante así, es descolonizar los procesos de construcción del 
conocimiento y hacer efectivo el diálogo de saberes de las comunidades y de los 
pueblos con el que se produce desde un matriz colonial de poder (Quijano, 2000).

Es así como debemos valorar que la racionalidad construida durante 200 años 
en el Norte, en Europa, ha tenido una influencia enorme en todas nuestras maneras 
de pensar, en nuestras ciencias, en nuestras concepciones de la vida y el mundo. A 
esta racionalidad es a la que Santos Boaventura (2008) siguiendo a Leibinz le llama 
perezosa o indolente, esa racionalidad que se considera única, exclusiva, y que no se 
ejercita lo suficiente como para poder mirar la naturaleza inagotable del mundo. El 
mundo tiene una diversidad epistemológica inagotable y nuestras categorías son muy 
reduccionistas.

Se ha construido un modelo de conocimiento que al rechazar la validez de los saberes 
del otro, de todos los otros, les niega el derecho a sus propias opciones culturales, modos 
de vida y, con frecuencia, a la vida misma. Lejos se encuentra la ciencia neoliberal-
moderna de ser realmente objetiva y de ejercer neutralidad valorativa, sus supuestos 
cosmogónicos, sus separaciones fundantes  entre razón y cuerpo, sujeto y objeto, cultura 
y naturaleza, como sustentos necesarios de las nociones del progreso y del control y 
explotación de la naturaleza nos conducen a la presente crisis civilizatoria. Frente a ello 
reivindicamos una interculturalidad crítica  que reconoce las diferencias pero que tam-
bién asume el papel transformador de las relaciones sociales hacia un mundo equitativo 
y de ejercicio pleno de los derechos sociales.

Es así que la propuesta de una epistemología de sur busca conocimientos y 
criterios de validez del conocimiento que otorguen visibilidad y credibilidad a las 
prácticas cognitivas de las clases, de los pueblos y de los grupos sociales que han 
sido históricamente victimizados, explotados y oprimidos, por el colonialismo y el 
capitalismo globales.



  EDUCACIÓN SUPERIOR Y NUEVOS SUJETOS SOCIALES     DIVERSA

41ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

Mediante la eliminación de la diversidad de la realidad a algunos tipos –concretos, 
muy limitados, reducidos– de realidad nos sucede  lo que  diría el filosofo Walter 
Benjamin (2005) “Nos convertimos en pobres. Fuimos abandonando un trozo de 
herencia de la humanidad uno tras otro, depositándolos en la casa de empeño por 
un centésimo de su valor, para acabar recibiendo a cambio monedas sin valor de 
actualidad”.

Debemos abandonar así la monocultura del saber y el rigor, la idea de que lo 
único riguroso es el saber científico, y por lo tanto, otros conocimientos no tienen 
la validez ni el rigor del conocimiento científico, lo que provoca indudablemente un 
epistemicidio.

Reivindicamos una ecología de los saberes (Santos, 2008), donde no se pretende 
desacreditar a las ciencias o volverse anticientíficos,  sino que el saber científico pueda y 
pretenda dialogar con el saber laico, el saber popular, el saber indígena. Lo importante 
no es ver cómo el conocimiento representa lo real, sino conocer lo que un determinado 
conocimiento produce en la realidad. Además, es importante asumir –en pos de un 
proyecto civilizatorio y utópico posible– que hay muchas maneras de entender el 
mundo y que la diversidad epistémica debe ser un componente central sobre el cual 
camine el enfoque educativo intercultural que desarrollan nuestras instituciones 
educativas.

La principal tarea de los educadores interculturales debe ser indagar los saberes 
locales que perviven en las comunidades, pueblos y rancherías mediante el modo 
“holístico” de análisis de la realidad social que permite valorar la complejidad con 
la que los actores del medio rural crean y recrean su conocimiento y llevan su vida 
cotidiana, en oposición a las determinadas por los dueños del capital, y que puede 
ayudarnos a entender la importancia de un modelo educativo intercultural vinculado 
con los actores sociales que desarrollan sus capacidades de transformación y acción 
colectiva para mejorar sus condiciones de vida y construir alternativas frente a los 
círculos viciosos de empobrecimiento y marginación (Ávila, 2011).

Además, vemos que la historia del conocimiento está marcada geohistóricamente y 
tiene un valor y un lugar de origen. El conocimiento no es abstracto y deslocalizado. 
Todo lo contrario. Los conocimientos humanos que no se produzcan en una región 
del globo (desde Grecia a Francia, al norte del Mediterráneo) no tienen el mismo valor 
y legitimidad respecto a aquellos que se producen en África, Asia o América Latina y 
que inmediatamente son catalogados inferiores o no sostenibles. Frente a esta visión 
de subalternizar los otros conocimientos se rescata la idea de la interculturalidad que 
hace patente de la necesidad de una convivencia en un marco de respeto y diálogo 
entre las diversas culturas que pueden encontrarse en algún punto geográfico del país. 
En nuestro caso la interculturalidad estaría abriendo las posibilidades para decir que 



A. ÁVILA ROMERO, L. E. ÁVILA ROMERO      EL ASALTO A LA INTERCULTURALIDAD...

42 AÑO 27 • NÚM. 76 • SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2014

es posible la diversidad epistémica, que tanto los conocimientos que se producen 
en las universidades de Occidente como aquellos que se realizan en los campos, 
comunidades, pueblos y rancherías tienen el mismo grado de validez y lo que se hace 
necesario es el diálogo entre ellos en igualdad de circunstancias, he aquí la exigencia de 
la simetría. El planteamiento de interculturalidad nos lleva a cuestionar la colonialidad 
del saber y la construcción hegemónica que se hace del conocimiento en América 
Latina y en particular, en México.

Pero también siguiendo a Fidel Tubino (2004:4):

Mientras que en el interculturalismo funcional se busca promover el diálogo y la tolerancia 
sin tocar las causas de la asimetría social y cultural hoy vigentes, en el interculturalismo 
crítico se busca suprimirlas por métodos políticos no violentos. La asimetría social y la dis-
criminación cultural hacen inviable el diálogo intercultural auténtico… Para hacer real el 
diálogo hay que empezar por visibilizar las causas del no-diálogo.

Para Catherine Walsh (2010) el interculturalismo funcional responde a los intereses 
de las instituciones sociales, en cambio la interculturalidad crítica es una construcción 
de y desde la gente que ha sufrido un histórico sometimiento y subalternización, antes 
que un discurso académico o institucional, es un discurso político y reivindicativo 
de las poblaciones afectadas por el desarrollo del capitalismo mediante el despojo de 
la tierra, por el desplazamiento a otros territorios, etcétera. Es también un discurso 
por el rescate de la identidad –tal y como lo reivindican los movimientos sociales 
de los pueblos indios a lo largo de América Latina– para quienes las identidades 
culturales son construcciones estratégicas. Sabido es que ningún grupo humano es 
esencial o naturalmente étnico, nacional o racial. Estas son caracterizaciones o auto-
denominaciones que aluden a los modos como un colectivo se afirma frente a los 
otros en un momento determinado de su historia. Y el discurso de la diversidad y la 
interculturalidad debe permitirnos observar precisamente esa situación.

Así, el interculturalismo crítico y el discurso decolonial se unen en la idea de 
construir otras categorías, conceptos, teorías, modelos, desde los sujetos sociales 
y sus iniciativas de transformación del sistema capitalista moderno-colonial, esa 
debería ser una tarea fundamental de las universidades interculturales. El encuentro y 
reivindicación de saberes de los pueblos originarios frente a los procesos de hegemonía 
cultural y asimilacionismo.

Así, el planteamiento de interculturalidad va más allá del reconocimiento de la 
diversidad y de la inclusión; apela a cambios profundos en todas las esferas de la 
sociedad y aporta a la construcción de sociedades alternativas que refunden el Estado 
nacional en América Latina y en otras partes del mundo (Ávila, 2012).



  EDUCACIÓN SUPERIOR Y NUEVOS SUJETOS SOCIALES     DIVERSA

43ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

Anotemos también que el surgimiento de las universidades interculturales se hizo 
con la idea de favorecer el ingreso de estudiantes indígenas a la educación superior. En 
el nivel de educación superior, como puede suponerse, la escasa representación de la 
población indígena llega a sus niveles máximos. No se cuenta con datos estadísticos al 
respecto, pues a los alumnos en las universidades (ni en la educación media) no se les 
pide que proporcionen el dato de si son indígenas o si hablan una lengua indígena. No 
obstante, se estima que apenas entre 1 y 3% de la matrícula universitaria es indígena 
en México. 

El modelo educativo dominante durante los primeros 60 años de existencia de la 
Secretaría de Educación Pública fue el homogeneizador: se trataba de castellanizar a los 
indígenas para que abandonaran su cultura y se integraran, asimilándose, a la cultura 
mestiza nacional. Los indígenas han tenido históricamente grandes dificultades para 
aprender en un sistema educativo que no les enseña en su lengua y que resulta muy 
distante, en sus contenidos, de su cultura.

Dentro de este marco contextual  las universidades interculturales  se diseñaron para 
articular las actividades de docencia, investigación, vinculación comunitaria, gestión 
académica y tutoría, enfrentándose a los múltiples retos relacionados con la misión 
de formar a ciudadanos capaces de convertirse en agentes conscientes de su desarrollo 
creativo, capacidad de autoaprendizaje, sentido crítico, disciplina y organización en el 
trabajo, con un alto sentido de responsabilidad personal y social. 

En este sentido, quedaba claro que las tareas centrales de las universidades 
interculturales serían la actividad de investigación, el establecimiento de estrechos 
vínculos con la comunidad, el fomento de la enseñanza de las lenguas originarias de la 
región, la creación de puentes de comunicación directos entre el quehacer universitario 
y las comunidades, así como la promoción y difusión de las culturas indígenas.

De esa forma las universidades interculturales se plantearon la necesidad de ser 
espacios educativos desde los cuales en su práctica debe fortalecerse el reconocimiento 
y aceptación de las diferencias, la construcción de nuevas identidades con base en 
confrontaciones y negociaciones culturales que implican discusión y valoración de las 
diferencias y que deben permitir construir acuerdos y reglas de convivencia equitativa 
y respetuosa (CGEIB, 2006).

La educación en la interculturalidad se planteaba ir más allá del puro modelo 
educativo para lograr forjar a un nuevo ciudadano, capaz no sólo de respetar la 
diferencia sino de aquilatarla, disfrutarla y fomentarla. El planteamiento intercultural 
en la educación es también un llamado de atención para que las universidades en 
general regresen a su filosofía de universalidad y destierren todo tipo de discriminación 
en sus aulas (Fábregas, 2009).



A. ÁVILA ROMERO, L. E. ÁVILA ROMERO      EL ASALTO A LA INTERCULTURALIDAD...

44 AÑO 27 • NÚM. 76 • SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2014

En este sentido, la interculturalidad era pieza fundamental para la construcción 
de una sociedad democrática, puesto que los actores de las diferentes culturas que 
por ella se erijan, convendrán en encontrarse, conocerse y comprenderse con miras 
a cohesionar un proyecto político a largo plazo. En sociedades significativamente 
marcadas por el conflicto y las relaciones asimétricas de poder entre los miembros 
de sus diferentes culturas, como es el caso mexicano, un principio como el de la 
interculturalidad cobra todo su sentido y se torna imperativo si se desea una sociedad 
diferente por ser justa.

El asumir plenamente la interculturalidad implica confiar en que es posible 
construir relaciones más racionales entre los seres humanos, respetando sus diferencias. 
Y es que el enfoque intercultural se orienta fundamentalmente por una serie de 
principios filosófico-axiológicos que se proponen modificar las formas de abordar 
y atender la diversidad en diferentes dimensiones de las relaciones sociales que, 
particularmente en la sociedad mexicana, se han visto afectadas por las condiciones 
históricas que determinaron la desigualdad estructural, polarizando intereses y 
dividiendo tajantemente a los diferentes sectores que la integran (REDUI, 2010).

Más allá de la existencia de hecho de relaciones interculturales, la interculturalidad 
puede entonces tomarse como principio normativo. Entendida así, ésta podrá 
asumirse como la situación de diversidad cultural en la que uno se encuentra. Se 
convierte así en principio orientador de la vivencia personal en el plano individual y 
en principio rector de los procesos sociales en el plano axiológico social. El asumir la 
interculturalidad como principio normativo en esos dos aspectos –individual y social–
constituye un importante reto para un proyecto educativo moderno en un mundo en 
el que la multiplicidad cultural se vuelve cada vez más insoslayable e intensa (Zuñiga 
y Ansion, 1997).

Y es que creemos que las culturas nunca son “impermeables” unas con las otras, es 
decir, nunca son inconmensurables entre sí, y que por tanto siempre hay, o debemos 
saber encontrar, algún punto u otro en que son comparables. En este aspecto del 
análisis coincide Cortina (2002:4), cuando dice: “las culturas han estado en diálogo 
desde siempre, no hay culturas separadas e independientes”. Es decir, que las culturas 
están mezcladas y desde esas culturas es desde donde se pretende que todo ser humano 
tiene derecho al ejercicio de su libertad.

Las universidades interculturales diseñadas a partir de los principios del Enfoque 
Intercultural, contribuyen al rescate y a la difusión de expresiones culturales diversas y 
trabajan por establecer estrechos vínculos de comunicación directa entre las culturas 
ancestrales con el mundo moderno. Esto contribuiría a que los pueblos indígenas 
establezcan –en una relación paritaria– vínculos de colaboración y contribución 
al conocimiento científico que, mediante una visión crítica y creativa, facilite la 



  EDUCACIÓN SUPERIOR Y NUEVOS SUJETOS SOCIALES     DIVERSA

45ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

generación de propuestas de desarrollo adecuadas a su cultura, tradiciones, expectativas 
e intereses y a que se mantengan en contacto dinámico con otras culturas del mundo 
(REDUI, 2010).

Desde nuestro punto de vista un punto central que debe tener este enfoque es el 
cuestionamiento del saber que se valida exclusivamente desde los centros académicos, 
sin poner énfasis en la generación que de su propio conocimiento llevan a cabo los 
espacios locales subalternizados en la lógica globalizante europeizante. En las ciencias 
sociales no existe neutralidad del observador con respecto al objeto: todos los seres 
humanos y por ende nuestro pensamiento es resultado del entorno familiar, social, 
cultural e histórico en el que nos desarrollamos. La imposición de conceptos y teorías 
para explicar nuestras realidades se ha realizado en medio de relaciones de dominación 
y de poder, por lo que es importante construir un pensamiento contrahegemónico que 
nos libere del servilismo cultural y nos abra nuevas perspectivas más allá del liberalismo 
realmente existente. Esa debe ser una de las estrategias de impulsó de las universidades 
interculturales.

LA LEVEDAD DE LAS COLONIALIDADES

El sistema de producción económico deriva de una visión hegemónica del mundo 
funcional a la reproducción del capital que no sólo lleva implícita la relación 
económica sino que implica relaciones de poder que significan la existencia de una 
dicotomía entre grupos de dominados y dominantes. Un poder hegemónico implica 
también conquista y consenso para aceptar la condición de conquistado, misma que 
inevitablemente marca la dicotomía mencionada. Por ello, la visión hegemónica 
requiere mantener el poder, no sólo económico sino también cultural, a partir de la 
imposición de la forma y los términos del saber y del conocimiento, manera en que 
se legitiman los grupos dominantes, imponiendo también su forma de explicar la 
realidad, de entender el mundo y la sociedad.

El neoliberalismo es debatido y confrontado como una teoría económica, cuando en 
realidad debe ser comprendido como el discurso hegemónico de un modelo civiliza-
torio, esto es, como una extraordinaria síntesis de los supuestos y valores básicos de la 
sociedad liberal moderna en torno al ser humano, la riqueza, la naturaleza, la historia, 
el progreso, el conocimiento y la buena vida (Lander, 2000:11).

Esta visión hegemónica societal entra en disputa con la ritualidad, la tradición, la 
magia, la economía local, el poder social, la identidad cultural y la pluridiversidad 



A. ÁVILA ROMERO, L. E. ÁVILA ROMERO      EL ASALTO A LA INTERCULTURALIDAD...

46 AÑO 27 • NÚM. 76 • SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2014

de cosmovisiones que perviven en muchas sociedades rurales en  este siglo XXI y que 
resisten y se rebelan ante la lógica homogeneizante de los grandes dueños del dinero.

Así entonces, hacemos referencia a lo que Edgardo Lander (2000) llama la 
geopolítica del saber, ya que para él la posición geográfica determina la colonialidad 
del poder. Considerar a un grupo como colonizado, atrasado, incivilizado, etcétera, 
es un mecanismo mediante el cual se descalifica la forma de ver el mundo de ese 
colonizado, imponiendo así la visión occidental, neoliberal, como la única válida; la 
visión de los conquistadores.

De esta manera, las formas de crear conocimiento desde los colonizados se van 
convirtiendo en formas no válidas; colonizando así, no sólo a partir del poder, sino 
sobre todo mediante el saber. La colonialidad del saber es el factor determinante que 
asegura la permanencia de la dominación. 

Para Quijano (2000) la colonialidad se refiere a un patrón de poder que opera a 
partir de la naturalización de jerarquías raciales que posibilitan la reproducción de 
relaciones de dominación; territoriales y epistémicas. No sólo garantizan la explotación 
capitalista de unos seres humanos hacia otros, sino que también subalternalizan 
los conocimientos, experiencias y formas de vida de quienes son así dominados y 
explotados. Según Aníbal Quijano (2007: 93): 

[…] la colonialidad se funda en la imposición de una clasificación racial/étnica de 
la población del mundo como piedra angular del patrón mundial de poder; opera 
tanto en cada uno de los planos y dimensiones –materiales e inmateriales– de la vida 
cotidiana como en la escala social, se origina en un contexto socio-histórico y se mun-
dializa a partir de la invención de América; por su parte, el colonialismo referiría a una 
estructura de dominación y explotación, donde el control de la autoridad política, de 
los recursos de producción y del trabajo de una población, lo detenta otra de diferente 
identidad, cuyas sedes están además en otra jurisdicción territorial y no implica nece-
sariamente relaciones racistas de poder.

En un sentido ampliado, Escobar (2005) entiende la colonialidad del poder como 
un modelo hegemónico global de poder instaurado desde la conquista de América 
que articula raza, conocimiento y trabajo, espacio, género y gente, de acuerdo con las 
necesidades de poder del capital y de los blancos europeos/norteamericanos. Otros 
autores como Cajigas-Rotundo (2007) partiendo de esa conceptualización proponen 
y utilizan la noción de biocolonialidad del poder para referirse a la producción moderna, 
posmoderna y jerarquizante de la naturaleza en el marco del capitalismo moderno/
posfordista. 



  EDUCACIÓN SUPERIOR Y NUEVOS SUJETOS SOCIALES     DIVERSA

47ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

El dominio hegemónico genera los “saberes sometidos”, definidos como la suma de 
contenidos históricos que fueron sepultados, enmascarados en coherencias funcionales 
o formales, que representan enfrentamientos, luchas y acciones concretas ante lo que se 
plantea como meta el olvido histórico sistemático, de tal modo que “los saberes some-
tidos son esos bloques históricos que estaban presentes y enmascarados dentro de los 
conjuntos funcionales y sistemáticos, y que la crítica pudo reaparecer  por medio, des-
de luego, de la erudición”… Foucault considera también “saberes sometidos” aquellos 
que son descalificados, definidos como no conceptuales; es decir, insuficientemente 
elaborados. Saberes “ingenuos” que son percibidos desde el poder como jerárquica-
mente inferiores, que están por debajo del nivel de conocimiento socialmente recono-
cido o de lo que la “cientificidad” exige, y que sólo tiene un sentido particular, local, 
regional, diferencial, cuya fuerza deviene del conocimiento singularizado respecto a los 
demás saberes y que Foucault denomina “saber de la gente”, “que no es en absoluto un 
saber común”, un buen sentido sino, al contrario, un saber particular, un saber local, 
regional, un saber diferencial, incapaz de unanimidad y que sólo debe su fuerza al filo 
que opone a todos los que lo rodean, por la reaparición de esos saberes locales de la 
gente, de esos saberes descalificados, se hace la crítica (Tarrío, 2004: 61).

Para Edgardo Lander (2000) hay que tener en cuenta la colonialidad del saber 
como dispositivo que organiza la totalidad del espacio y del tiempo de todas las 
culturas, pueblos y territorios del planeta, en una gran narrativa universal en la cual 
Europa y Estados Unidos son simultáneamente, el centro geográfico y la culminación 
del movimiento temporal del saber. También se habla de colonialidad del saber en 
el sentido de que el pensamiento moderno ha sido posible gracias a su poder para 
subalternizar el pensamiento ubicado fuera de sus parámetros.

Esa supuesta superioridad atribuida al conocimiento europeo/estadounidense en 
muchas esferas de la vida es un aspecto importante de la colonialidad del poder en el 
sistema mundo moderno/colonial. A partir de ello los conocimientos subalternos se 
excluyen, se omiten, se silencian, se invisibilizan, se subvaloran o se ignoran. 

Se construye un modelo de conocimiento  que al rechazar la validez de los saberes 
del otro, de todos los otros, les niega el derecho a sus propias opciones culturales, 
modos de vida y, con frecuencia, a la vida misma. Lejos se encuentra la ciencia 
neoliberal de ser realmente objetiva y de la neutralidad valorativa, sus supuestos 
cosmogónicos, sus separaciones fundantes  entre razón y cuerpo, sujeto y objeto, 
cultura y naturaleza, como sustentos necesarios de las nociones del progreso y 
del control y explotación de la naturaleza que nos conducen a la presente crisis 
civilizatoria.



A. ÁVILA ROMERO, L. E. ÁVILA ROMERO      EL ASALTO A LA INTERCULTURALIDAD...

48 AÑO 27 • NÚM. 76 • SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2014

Cuando se nos habla de un relevo de paradigma, de un corte epistemológico, de 
un nuevo programa de investigación, o de un “giro” en la discusión se hace referencia 
a la aglomeración de anomalías del enfoque que hasta ese momento se considera 
hegemónico (y que él mismo está imposibilitado de detectar) y a la emergencia 
de una propuesta que le compite al seno de la comunidad académica establecida 
o ya normalizada al interior del viejo paradigma. Hablamos así de la necesaria 
recuperación del sentido de lo que significa para los movimientos sociales la búsqueda 
de alternativas ya no al interior del capitalismo, o como variantes al desarrollo (sea 
sustentable, humano o sostenible) o al crecimiento (las teorías del “de-crecimiento”, o 
el “paradigma lento”, por ejemplo), sino ampliando la crítica de éstos (del capitalismo, 
el desarrollo o el crecimiento) revelando y poniendo en primer lugar, y de modo 
explícito, la condición de colonialidad como el hiato mayor a superar. Por ello, 
también, desde preocupaciones coincidentes en algunos pensadores contemporáneos 
cada vez más socorridos en el debate el objeto de estudio del que habremos de 
ocuparnos se enuncia como el “giro de-colonial”. 

En nuestro medio, hay que decirlo, se ha tenido una apertura mayor para 
incorporar al debate filosófico, o al pensamiento social más en general, el llamado 
“giro lingüístico”, el “giro pragmático”, o hasta el “giro cultural”, no ha sido así 
el caso para profundizar en la discusión del “giro de-colonial”, pues ello parte 
de reconocer que la corriente todavía hegemónica en proporciones significativas 
de la intelectualidad y de los cuerpos académicos algo más establecidos, sostiene 
una acepción de la teoría crítica que es o ha sido poco crítica para incorporar un 
enjuiciamiento más plural al paradigma sociocultural de la modernidad, pues 
concentró sus baterías en el señalamiento de la deriva irracional a que se encaminó 
la totalidad sistémica del capitalismo, sin cuestionar a la racionalidad misma, que no 
sólo a su instrumentalización.

Sin embargo,  pareciera que la crisis de la teoría crítica se debe a una carencia tal 
vez mayor, a su incapacidad para incorporar en su crítica a la totalidad dominante 
lo que, en los últimos años, parece emerger como su eje orientador, el problema 
de la colonialidad. Es en este contexto donde se da la práctica en las universidad 
interculturales de México.

¿INTERCULTURALES ENTRE COLONIALIDADES?

Ahora bien, frente a este proceso de colonialidades que se dan del saber, del ser 
y de relaciones de poder-dominación, la dinámica actual de las universidades 
interculturales, no nos habla de que realmente se estén creando espacios desde los 



  EDUCACIÓN SUPERIOR Y NUEVOS SUJETOS SOCIALES     DIVERSA

49ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

cuales los jóvenes-estudiantes estén contribuyendo a un efectivo diálogo de saberes y 
de propuestas de descolonización que permitan reafirmar sus identidades étnicas y sus 
procesos de pertenencia socioterritoriales con la cual afirman sus miradas alternativas 
del mundo y la proyección de relaciones sociales plurales y no discriminatorias.

En las entrevistas realizadas con jóvenes de la Universidad Intercultural de Chiapas 
como parte del proyecto Fondeib encontramos que muchos de ellos negaron durante 
muchos años su ascendencia tojol-ab´al y en algunos casos el uso de la lengua 
originaria en los espacios educativos, sociales y familiares. Por ejemplo nos comenta 
Madaí Hernández: 

En la niñez fui muy discriminada porque me veían raro, en el kínder no me gustaba 
ir, a fuerza me mandaba mi mamá, porque  precisamente no aprendía tojol-ab´al y  
por eso por no saber comunicarme con mis compañeritos y a pesar que yo le decía 
a mi papá de que me enseñara a hablar tojol-ab`al él nunca me enseñó, yo solita fui 
aprendiendo con mis compañeritos.

Ángeles Santis nos platica que al entrar a la universidad se enfrentó al uso común 
en los espacios de la UNICH de la lengua española lo cual le ocasionó dificultades:

Se me dificultó un poco lo que es la lengua, el español a veces se me complica, 
hablar como que desenvolverme más en español se me dificulta y hablar en tojol-ab`al 
pues tampoco ya no soy pura entonces ya mezclo mucho. Los tojol-ab`ales se juntan 
casi con tojol-ab`ales. (¿Cómo vez eso?) Mal para mí es que se trata de convivir y pues 
a veces no hay convivencia entre nosotros, a veces participamos en una clase con una 
participación que no le pareció a otro ya no hay una conversación.

Muchos de ellos antes de entrar a la universidad se han encontrado con muchos 
prejuicios acerca de lo que son las comunidades tojol-ab´ales. Por ejemplo William, 
originario de una comunidad del municipio de la Independencia nos platica: 

Te voy a ser sincero antes de que yo viniera a esta escuela sí los veía así raro que quizá no 
veía progreso en ellos, pero ahora sí me doy cuenta que es algo muy importante hablar 
esa lengua y siento que esos orígenes en algún momento mi municipio lo tuvo, porque 
ya investigando al parecer sí, he platicado con mi abuelita palabras en tojol-ab´al que 
sabe hablar y yo siento que es algo muy bueno rescatar la lengua tojol-ab`al y no sólo 
eso sino también el tseltal y todas las lenguas indígenas.

Lo curioso es que durante nuestra investigación muchos de los jóvenes que hablan 
la lengua tojol-ab’al con quienes se tuvo la oportunidad de platicar no sienten ninguna 
carga  discriminativa hacia su cultura ni mucho menos su lengua. Pero son tajantes al 
plantearles si realmente vivieron una educación intercultural a su paso por las aulas 
universitarias, Madaí nos dice:



A. ÁVILA ROMERO, L. E. ÁVILA ROMERO      EL ASALTO A LA INTERCULTURALIDAD...

50 AÑO 27 • NÚM. 76 • SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2014

[...] para mí no existe la interculturalidad porque es utópico, porque creo que la inter-
culturalidad por lo que me han enseñado es llevarse bien con los compañeros, tener 
más comunicación, respetar la religión y todos los aspectos que incluyen a un ser hu-
mano y a veces éso no se da y pues creo que no existe y aquí sólo el nombre lo lleva la 
escuela, intercultural no es.

Otra alumna Sarahí Jiménez nos dice:

Desde que entre aquí no entiendo ni qué es la interculturalidad, tantos profes que nos 
dan temas de que es la interculturalidad que si de verdad se puede llevar a cabo, pero 
pienso que es una palabra muy bonita en significado pero en el momento de aplicarlo  
no es verdad, eso de que van a dialogar, que el respeto, quien te va a tolerar tu propia 
idea si aquella persona no entiende, luego se nota cuando tu idea no checa, como que 
es una palabra para entretenernos un rato de tratar de buscar el significado entre noso-
tros mismos pero en si no entiendo qué es.

En la medida que uno platica con ellos y como se ha mencionado, en su lengua 
hablada existen muchos prestamos lingüísticos hacia al español, lo que posibilita que 
muchas palabras aun teniendo sentido en tojol-ab’al pueden ser reemplazadas con el 
español.

Bueno ja keni nunca b’a la k’uljiyon discriminar sok ja lenguatiki’ porque va, va jkom-
pañerotiki’ wa xk’umaniye’ y hay k’a jun cristiano wan k’umanel jach ke wan k’ulwanel 
discriminar yuj ja jlenguatiki’ pues jas oj k’ultik ja kentiki mi oj katiyi’ caso jas yuj ja 
jlenguatiki’ ay ki’ojtik comunicación entre kentik (Francisco, 16 años).

También argumentaron que la única situación que se presenta a la hora de que 
se comunican en lengua tojol-ab’al, es que quiene hablan el español sólo muestran 
actitudes que enfatizan el no entender la lengua originaria. Lo cierto es que cada 
vez es menos el número de personas que usan esta lengua originaria en el contexto 
comunitario y dentro de la Universidad Intercultural de Chiapas. Ya que en este 
espacio ningún letrero se encuentra en lengua originaria –a excepción del nombre 
de los edificios– y pese a que se enseña el uso de la lengua muchos de ellos sean 
estudiantes de las carreras de Turismo o de Lengua y Cultura platican cotidianamente 
en español. Cada vez más las generaciones  jóvenes recurren a abandonar la lengua de 
sus padres, la lengua de sus abuelos, desafortunadamente.

Por tanto la memoria biocultural que son todos aquellos saberes que se tienen 
referentes a su entorno natural, y que se transmiten en colectivo, en sociedad, 
están siendo desplazados en las generaciones jóvenes. Por esa razón muchos de los 



  EDUCACIÓN SUPERIOR Y NUEVOS SUJETOS SOCIALES     DIVERSA

51ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

estudiantes tienen poco conocimiento de todo lo que les rodea y da vida. Aunque haya 
algunos que resistan los cambios y pongan en alto la defensa de la cultura y de su vida.

Por ejemplo, la adscripción religiosa es uno de los puntos que está creando una 
subjetividad colonial dentro de la Universidad Intercultural de Chiapas. De la misma 
manera mucho de las pérdidas de esos conocimientos culturales en la comunidad se 
debe a que algunas personas que cambian de religión (no católica) ven a estas creencias 
como un no culto pues la consideran como “mundano”, por ejemplo Oliber Rodríguez 
nos platica que en una ocasión estando con los señores del comité de educación de 
la comunidad de Madero uno de ellos dijo: “jel yaj ja tatadyosi” haciendo referencia 
a que “el sol estaba demasiado fuerte”, luego uno de ellos evangélico desde hace 
cuatro años dijo: “mi tatadyosuk jawi lus del mundo wa alxi”, en palabras traducidas 
al español decía que: “el sol no debe ser considerado como dios sino como luz del 
mundo; respuesta que deja mucho que decir e interpretar en la lógica de las religiones 
y como afectan las dinámicas culturales y étnicas.

Junto con la religión también afecta el poco espacio de convivencia familiar, ya 
que los jóvenes buena parte del tiempo a la internet, para estar en las redes sociales y 
viendo la televisión. De tal manera que el poco uso de la lengua, y particularmente 
la oralidad como medio de transmisión y conservación de la memoria biocultural 
tojol-ab’al  (producto de la convivencia familiar) ha hecho que ese repertorio de 
conocimientos presentes en la memoria de las personas mayores; b’ankilales y tat-
awelales no sea transmitido a las generaciones jóvenes y por lo tanto al no haber 
transmisión de esos conocimientos, también en la lengua deja de usarse dicho término 
en el lenguaje o si se usa todos esos vastos conocimientos sufren alteraciones al no 
saber cómo contarlas.

Nos comenta Sarahí:

¿Cómo han influido los medios de comunicación en los jóvenes? Si me voy a las co-
munidades ha influido bastante el cómo se visten, que música escuchan, el respeto a 
sus papas o a la comunidad ya ha cambiado bastante y no sólo en eso sino también 
en la cabecera municipal también ha influenciado mucho porque a veces como que 
la música te induce a ciertas cosas dependiendo del mensaje que tú vas a entender 
entonces así veo que quieren actuar, algunos escuchan esas canciones de narcos y pues 
así como se visten ellos como que  ni te metas conmigo quieren dar aspecto de lo que 
están escuchando. Los medios de comunicación no han sido positivos ya ni las noticias 
las veo buenas toda la información se altera. 

Nos señala más adelante: 
¿los jóvenes como perciben las creencias de los adultos? Ya vi que no lo respetan tan-
to, hemos hecho investigaciones de qué significa el maíz, cuando se entrevistan a las 



A. ÁVILA ROMERO, L. E. ÁVILA ROMERO      EL ASALTO A LA INTERCULTURALIDAD...

52 AÑO 27 • NÚM. 76 • SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2014

personas hay quien va con nosotros y le hablan en tojol-ab`al y no le entendemos pero 
después nos dicen que hay que cuidarlo que si se prefiere un granito maíz levantarlo o 
una moneda y pues ahora los jóvenes prefieren una moneda, pero los adultos dicen que 
no es bueno dejar tiradito el maíz porque ya no va haber buena cosecha, me acuerdo 
que hicimos un trabajo aquí sobre los distintos colores de las mazorcas y cual era un 
tiradero de maíz en el piso ni quien se apiadara y llevara su propia mazorca estaba todo 
botado y son Tojol-ab’ales y esta la explicación, ya no es como los abuelitos, no lo creen 
así, se está perdiendo el respeto.

A MANERA DE CONCLUSIÓN

Para el filósofo Bolívar Echeverría (1997) la única forma de sobrevivir a la dominación 
cultural es el mestizaje cultural y esto es un poco lo que observamos a lo largo de los 
talleres y entrevistas realizadas, aunque formalmente la actuación de las colonialidades 
fueron plenamente visibles en los diferentes campos sociales donde actuaron los 
jóvenes y colaboraron en esta investigación.

Hay que tener claro –como para Antonio Gramsci– que todo proceso cultural 
muestra la lucha por la hegemonía ya sea de forma coercitiva o mediante la dirección 
ideológica. En este primer acercamiento a las voces y visiones juveniles se da uno 
cuenta de la necesidad de decolonizar los procesos epistemológicos, curriculares 
y sociales de las universidades interculturales para poder educar realmente en la 
interculturalidad y en una práctica educativa transformadora y liberadora, ya que 
dentro de ésta hay una construcción vertical y occidentalizante de los procesos 
curriculares, un espacio público dominado por una cultura y una burocracia 
que subsume las iniciativas creativas e innovadoras de los jóvenes que buscan su 
reafirmación cultural y el respeto a la diversidad biocultural del mundo.

BIBLIOGRAFIA

Ávila Romero, A. (2011), Universidades interculturales y colonialidad del saber, Revista de 
Educación y Desarrollo, núm. 16, México, Universidad de Guadalajara, pp.19-26.

Ávila Romero, A., y Juan P. Córdova, (2012), Interculturalidad crítica y buen vivir desde una 
perspectiva latinoamericana, Patrimonio biocultural, saberes y derechos de los Pueblos origi-
narios, México, CLACSO / UNICH, p. 258.

Benjamin, Walter (2005), Tesis sobre la historia y otros fragmentos, 1a. ed., México, Contrahistorias.
Cajigas-Rotundo, J. C. (2007), La biocolonialidad del poder. Amazonía, biodiversidad y ecocapi-



  EDUCACIÓN SUPERIOR Y NUEVOS SUJETOS SOCIALES     DIVERSA

53ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

talismo, en Castro-Gomez, S. y R. Gosfroguel, (comp.), El Giro Decolonial. Reflexiones para 
una diversidad epistémica más allá del capitalismo global, Bogotá, Universidad Javeriana-
Instituto Pensar / Universidad Central-IESCO / Siglo del Hombre. 

Coordinacion General de Educacion Intercultural y Bilingüe (2009), Universidad Intercultu-
ral Modelo Educativo, 2a. ed., México, Ed. Secretaría de Educación Pública / CGEIB. 

Cortina, Adela (2002), Educar para una ciudadanía cosmopolita, [www.file.//A:/Articulo%20
Adela%20Cortina.htm], 2002.

Echeverria, B., (1997), Las ilusiones de la modernidad, México, UNAM / El Equilibrista. 
Escobar, A. (2005), El “postdesarrollo” como concepto y práctica social, en D. Mato (ed.), 

Políticas de economía, ambiente y sociedad en tiempos de globalización, Caracas, Facultad de 
Ciencias Económicas y Sociales, Universidad Central de Venezuela, pp. 17-31.

Dietz, G. (2014), “Hacia una educación superior intercultural en México”, Revista México 
Social, año 4, núm 56, México, Instituto de Capacitación, Estudios e Investigación en 
Desarrollo y Asistencia Social, S.C (Ceidas), disponible en [http://mexicosocial.org/index.
php/secciones/especial/item/438-hacia-una-educacion-superior-intercultural-en-mexico].

Fábregas Puig, Andrés (2009), Cuatro años de Educación Superior Intercultural en Chiapas, 
México, en Daniel Mato (coord.), Instituciones Interculturales de Educación Superior en 
América Latina. Procesos de construcción, logros, innovaciones y desafíos, Caracas, Instituto 
Internacional de la UNESCO para la Educación Superior en América Latina y el Caribe 
(UNESCO-IESALC), pp. 251-278.

Fornet-Betancourt, R. (2009), Interculturalidad en procesos de subjetivización, México, Ed. 
Consorcio Intercultural, Coordinación General de Educación Intercultural y Bilingüe 
(CGEIB).

Küper, W. (1997), “La educación bilingüe intercultural, los procesos de reforma de los sis-
temas educativos en los países andinos”, en Pueblos indígenas y educación, núm. 37-38, 
julio-diciembre, Ecuador, Abya-Yala, pp.3-16.

Küper, W. (1999), “Interculturalidad y reforma educativa en tres países andinos”, en R. Moya 
(ed.) Interculturalidad y educación. Diálogo para la democracia en América Latina, Pue-
blos Indígenas y Educación, núms. 45-46, Ecuador, Abya-Yala. 

López, Luís Enrique (1996), No más danzas de ratones grises: sobre interculturalidad, de-
mocracia y educación, en J. Godenzzi (comp.), Educación e interculturalidad en los Andes 
y la Amazonia, Cuzco, Centro de Estudios Regionales Andinos Bartolomé de Las Casas, 
pp.23-82.

Lander, Edgardo (2000), La colonialidad del saber. Eurocentrismo y Ciencias Sociales. Perspecti-
vas latinoamericanas, Buenos Aires y Caracas, CLACSO / UNESCO.

Quijano, Aníbal (2000), Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina, en La colo-
nialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas, Edgardo 
Lander (comp.), Buenos Aires, Argentina, CLACSO, p. 246.

—— (2007), “Colonialidad del poder y clasificación social”, en Castro y Grosfoguel (ed.), El 
giro decolonial . Reflexiones para una diversidad epistémico más allá del capitalismo global, 
Bogotá, Siglo del Hombre.



A. ÁVILA ROMERO, L. E. ÁVILA ROMERO      EL ASALTO A LA INTERCULTURALIDAD...

54 AÑO 27 • NÚM. 76 • SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2014

REDUI (2010) Red de universidades interculturales. Disponible en http://www.redui.org.mx. 
Santos, Boaventura de Sousa (2008), Una epistemología del sur. Ed. Siglo XXI. México.
Sartorello, Stefano y Paola Ortelli (2011), Jóvenes universitarios y conflicto intercultural. Estu-

diantes indígenas y mestizos en San Cristóbal de Las Casas, Chiapas Revista Perfiles Educati-
vos, vol. XXXIII, Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación (IISUE) / 
Universidad Nacional Autónoma (UNAM) pp.115-129.

Schelmelkes, Silvia (2008), Las universidades interculturales en méxico: ¿Una contribución 
a la equidad en educación superior?, ponencia presentada en el panel Intercultural Uni-
versities in México: empowering indigenous peoples or mainstreaming multiculturalism?, en 
el marco de la Primera conferencia sobre etnia, raza e indígenas en América Latina y el 
Caribe, San Diego, Universidad de California.

Tarrio, García, María, et al. (2004), La biopiratería en Chiapas: un análisis sobre los nuevos 
caminos de la conquista biológica. Estudios Sociales, vol. XII, núm. 24, pp. 56- 89. 

Tubino, F. (2004), Del interculturalismo funcional al interculturalismo crítico. Rostros y fron-
teras de la identidad, Chile, Universidad Católica de Temuco, núm 158.

Walsh, C. (2010), Construyendo interculturalidad crítica, La Paz, Bolivia, Instituto Internacio-
nal de Integración del Convenio Andrés Bello (III-CAB), pp. 75-96.

Zuñiga Castillo Madeleine y Juan Ansion Mallet (1997). Interculturalidad y Educación en el 
Perú, Lima, Peru, Ed. Foro Educativo, p. 41.

ŽiŽek, Slavoj (2001), “Multiculturalismo o la lógica cultural del capitalismo multinacional”, 
en Jameon F. y ŽiŽek S., Estudios culturales. Reflexiones sobre el multiculturalismo, Buenos 
Aires, Paidos, pp.137-188.


