
    CRÍTICA DE LIBROS

249ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

LA MALDICIÓN QUE PESA SOBRE LA LEY. 
LAS RAÍCES DEL PENSAMIENTO CRÍTICO  

EN PABLO DE TARSO1

Hugo Amador Herrera Torres

Franz Hinkelammert presenta nueva-
mente un libro que interpela a la raciona-
lidad económica vigente. Su interpelación 
la hace con base en los argumentos de 
Pablo de Tarso. Los toma como sustento 
teórico para desarrollar un juego de lo-
curas. Se trata de un juego que revela la 
raíz del pensamiento crítico. En los dos 
primeros capítulos del libro, Hinkelam-
mert desarrolla el aporte paulista, son 
los capítulos que le permiten presentar 
al pensamiento crítico y proyectar su 
reconstitución. Esta reconstitución no 
representa un intento para re-inventarlo; 
más bien, para criticarlo. Hinkelammert, 
desde los argumentos de Pablo, subraya 
los elementos omitidos en el pensamiento 
crítico de hoy, que lo hacen incapaz de 
explicar y responder a los problemas del 
mundo. Estas omisiones son perceptibles 
en las exposiciones marxistas ortodoxos.

Todo pensamiento que critica algo no 
es por ello pensamiento crítico. La crítica 

que hace el pensamiento crítico se soporta 
en un determinado punto de vista. Ese 
punto de vista es la liberación humana, 
presentado y argumentado en Pablo.2 

Pablo es el enano jorobado al que se refiere 
Walter Benjamín en una de sus citas, ese 
enano sentado debajo de la mesa de aje-
drez que mediante hilos guía la mano de 
un muñeco trajeado a la turca, ese enano 
que es capaz de replicar cada jugada asegu-
rando el triunfo de la partida. Hinkelam-
mert apunta que el muñeco corresponde 
al materialismo histórico. Pablo, el enano, 
representa entonces la prefiguración del 
materialismo histórico; y, el materialismo 
histórico, inspiró a Marx.

Hinkelammert identifica el mundo 
que Pablo imagina en este mundo. Pablo 
no proyecta otro mundo en el más allá, 
sino aquí. Es un mundo que se encuentra 
ausente en este mundo: lo que este mundo 
no es ahora, es precisamente lo que es el 
Reino de Dios; lo que este mundo es ahora, 

1 Hinkelammert, Franz, La maldición que 
pesa sobre la ley. Las raíces del pensamiento 
crítico en Pablo de Tarso, San José de Costa 
Rica, Editorial Arlekín, 2010, pp. 299.

2 Hinkelammert Franz, “Pensamiento crítico 
y crítica de la razón mítica”, en Theologica 
Xaveriana, Vol. 57, Núm. 163, Bogotá, Fa-
cultad de Teología, Pontificia Universidad 
Xaveriana, 2007, p. 401.



LA MALDICIÓN QUE PESA...

250 NÚM. 75 • MAYO-AGOSTO 2014

es justamente lo que no es el Reino de Dios. 
Hinkelammert asienta que el pensamiento 
de Pablo no es teológico en el sentido de 
derivar conclusiones de alguna revelación 
divina. Es pensamiento crítico autónomo.

¿Cuál es entonces la presencia de Pablo 
en los análisis de Marx? Ésta es la pregunta 
central del libro. Hinkelammert la contesta 
desde el prólogo: la argumentación que 
hace Pablo en las Cartas a los Corintios 
y sobre todo en la Carta a los Romanos 
revela que las ideas paulistas están presente 
en toda la crítica de la ley que hace Marx. 
La ley a la cual ambos se refieren es similar: 
en Pablo es la ley romana, en Marx es la 
ley del mercado.

La argumentación de la Carta a los Ro-
manos es continuación de los argumentos 
manejados en las Cartas a los Corintios. 
Es el juego de locuras completo. Este 
juego, según Hinkelammert, evidencia 
la maldición que pesa sobre la ley. Estric-
tamente se evidencian dos maldiciones 
interrelacionadas.

I. PABLO EN LA 1a. CARTA A LOS CORINTIOS: 
INICIO DEL JUEGO DE LOCURAS

Pablo anuncia dos sabidurías: sabiduría 
del mundo y sabiduría de Dios. Para 
Hinkelammert, la sabiduría del mundo de 
hoy está en el cálculo de la utilidad máxima. 
Se trata de la sabiduría de la economía 
de mercado total. Es una sabiduría que 
califica como locura a todo lo que no 
engrane con ella. La sabiduría de Dios 
sería entonces una locura. La sabiduría 
del mundo de hoy, de igual manera, sería 

una locura frente a la sabiduría de Dios. 
La locura de la que habla Pablo no tiene 
sentido de ofensa, la usa como un adjetivo 
que implica sabiduría, pero una sabiduría 
fuera de lugar.

Pablo, en la 1a. Carta a los Corintios, 
se introduce diciendo: “por qué no me 
envió el Mesías a bautizar, sino a predicar 
la Buena Nueva. Y no con palabras sabias, 
para no vaciar el contenido de la cruz del 
Mesías”. Hinkelammert afirma que Pablo 
trata de expresar en esta cita su cometido: 
predicar un proyecto de liberación del 
ser humano y no la institucionalización 
de la Iglesia. Pablo no se mira al servicio 
de la Iglesia, sino al servicio del proyecto 
mesiánico de la Buena Nueva, insistía 
que fue enviado para predicar, pues los 
corintios habían abandonado el proyecto 
de liberación para luchar por la riqueza 
material.

Hinkelammert enfatiza que la Buena 
Nueva es la elección de Dios por los 
locos, los débiles. Esto significa que la 
fuerza de Dios está en la debilidad. Es lo 
mismo que pasó con las andanzas de Jesús 
en Jerusalén. La Jerusalén de ese tiempo 
era periferia del mundo, sin ninguna 
importancia para el imperio. En ese lugar 
débil se dio la fuerza. Lo que determinaba 
el camino no estaba en el imperio. Lo que 
hoy es la economía de mercado total se ve 
mejor en los barrios de Haití (débil) y no 
en Manhattan.

La Buena Nueva está en lo que no es. La 
Buena Nueva no representa lo que es. Lo 
que es es reducido a la nada, y lo que no 
es es de lo que se trata (la Buena Nueva). 



    CRÍTICA DE LIBROS

251ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

Lo que no es no es la nada, sino es lo que 
cambia al mundo. Lo que no es revela lo 
que es. Ésta es la sabiduría de Dios, que 
es una locura ante la sabiduría del mundo. 
Lo que ve Pablo en Corintios son luchas 
por la riqueza material, que arrasan con 
el proyecto de liberación humana. Ésta es 
la sabiduría del mundo, que es una locura 
ante la sabiduría de Dios. La sabiduría de 
Dios juzga a partir de lo que no es. Lo que 
no es es el reino de Dios.

Pablo vincula la sabiduría de Dios 
con la crucifixión de Jesús. Jesús fue 
crucificado por la sabiduría del mundo. 
Los crucificadores lo mataron porque, 
desde su sabiduría, la sabiduría de él era 
una locura. Hinkelammert escribe que no 
es la maldad la que explica la crucifixión, 
sino la ceguera en la sabiduría del mundo. 
Aquí está la raíz de la maldad.

Este juego de sabidurías, que es el juego 
de locuras que desarrolla Hinkelammert, 
es llevado por Pablo mediante paradojas. 
Es el lenguaje que habla desde lo que no 
es, y no desde lo que es. Hinkelammert 
ejemplifica con Marx. Marx dijo que 
Hegel estaba puesto de cabeza y que 
había que ponerlo de pie. No hablaba de 
locura como lo hacía Pablo, pero se trataba 
del mismo juego. Pablo también pudo 
haber dicho que la sabiduría del mundo 
estaba puesta de cabeza. Algo así ocurre 
también cuando Marx dijo: un fantasma 
recorre Europa, el comunismo. La palabra 
fantasma sustituye la palabra locura.

Marx desemboca en la exigencia de 
que el análisis de la realidad tiene que 
hacerse desde lo que no es, y no a partir 

de lo que es. Solamente así puede revelarse 
la verdad. El planteamiento de Marx, 
puntualiza Hinkelammert, se pierde con 
la ortodoxia marxista, pues las ortodoxias 
dejan de ser locuras ante la sabiduría 
del mundo, se vuelven parte de ella. La 
ortodoxia marxista ante la sabiduría de 
Dios es una locura.

II. PABLO EN LA CARTA A LOS ROMANOS: 
CONTINUACIÓN DEL JUEGO DE LOCURAS

La locura de la sabiduría del mundo 
corresponde, en la Carta a los Romanos, 
al encarcelamiento de la verdad en 
la injusticia. La sabiduría de Dios se 
relaciona ahora con la liberación de la 
verdad encarcelada en la injusticia. Pablo 
ya no habla más de la sabiduría, sino de la 
verdad. No muestra a la verdad como un 
argumento absoluto sobre el mundo, la 
presenta como una forma de vivir a partir 
de una sabiduría: vivir con la sabiduría del 
mundo bajo una verdad encarcelada en la 
injusticia o vivir con la sabiduría de Dios 
bajo una verdad liberada de la injusticia. 
Ambas posiciones tienen su sabiduría, 
ambas posiciones tienen su propia verdad.

Hinkelammert explica que Pablo no 
argumenta sobre el encarcelamiento de la 
verdad en la injusticia con construcciones 
gnósticas, utiliza el criterio de validez 
general que rige la acción humana: la 
ley. Se trata de la legalidad que Pablo 
extrae del derecho romano. Pablo exhibe 
el encarcelamiento de la verdad en la 
injusticia y muestra que buscando la 
justicia al cumplir la ley se produce la 



LA MALDICIÓN QUE PESA...

252 NÚM. 75 • MAYO-AGOSTO 2014

injusticia. Ésta es la primera maldición que 
pesa sobre la ley. Aun así, Pablo reconoce 
que la ley es una dimensión sustancial 
para la socialización humana, por lo que 
no intenta abolirla, sino resignificarla. 3

Para Pablo, el núcleo de la ley está 
en el séptimo, octavo, noveno y décimo 
mandamiento. Del séptimo al noveno 
están los mandamientos que se refieren a 
la relación del ser humano con los objetos. 
El décimo mandamiento -no codiciarás- 
no puede ser expresado formalmente, los 
otros tres sí y aparecen hoy en todos los 
códigos civiles. El décimo mandamiento, 
aun sin tener formalidad, da sentido 
a las demás normas formales. Para 
Hinkelammert queda claro que la codicia 
es el mandamiento más importante en la 
argumentación de Pablo. La codicia es el 
elemento central en la justicia que busca 
la sabiduría del mundo.

La codicia invierte a la propia ley: la 
justicia que se busca cumpliendo la ley 
lleva a la injusticia. Se comete un crimen 
cumpliendo la ley, sin que ninguna ley sea 
violada. Éste es el gran problema de la ley 
(primera maldición). Pablo interpreta la 
codicia desde el goce. La maximización del 
goce, sin límites, destruye al mismo goce y 
lo invierte. Esta inversión es manejada por 
Marx como fetichismo. Hinkelammert 
anota que es precisamente el análisis del 

fetichismo lo que desaparece en algunas 
corrientes marxistas. Hinkelammert 
insiste que dejar de lado el fetichismo en 
la crítica a la economía anula elementos 
que impiden explicar y dar respuesta a los 
problemas del mundo.

La codicia infinita, según Pablo, es 
destructiva, pero no viola leyes en la 
sabiduría del mundo. Este mensaje es 
recurrente en las parábolas de Jesús: el 
pecado opera en nombre del cumplimiento 
de la ley y no a partir de las violaciones 
a la ley. Pablo logra distinguir entre el 
pecado y los pecados. Los pecados violan 
la ley, el pecado se comete cumpliendo 
la ley. El pecado -en el sentido paulista- 
es la injustica que resulta de buscar la 
justicia mediante el cumplimiento de la 
ley. El pecado, según Hinkelammert, es la 
maldición que pesa sobre la ley (primera 
maldición). 

El pecado es también la base crítica de 
donde parte Marx. Hinkelammert subraya 
que Marx amplía esta crítica de la ley hacia 
la crítica de la ley del valor como ley del 
mercado. La crítica de Marx denuncia la 
opresión que aparece al cumplir la ley del 
mercado. Es la opresión protegida por la 
justicia de la sabiduría del mundo. Aquí 
está el centro de la crítica que hace Marx 
al capitalismo. Para Hinkelammert estas 
opresiones son crímenes, pero al cometerlos 
en el cumplimiento de la ley del mercado 
ya no aparecen como crímenes, sino como 
sacrificios legales.

Marx no hace una copia de la argumen-
tación paulista, sino la desarrolla hacia la 
universalidad y configura al pensamiento 

3 Este planteamiento paulista se encuentra en 
el centro de la obra de Hinkelammert. Él no 
ha intentado abolir o eliminar la racionalidad 
medio-fin, propia de la racionalidad econó-
mica vigente, la ha criticado desde la raciona-
lidad reproductiva buscado intervenirla.



    CRÍTICA DE LIBROS

253ARGUMENTOS • UAM-XOCHIMILCO • MÉXICO

crítico, que va más allá de Pablo; empero, 
la raíz está en Pablo. Hinkelammert en-
cuentra una diferencia entre las posiciones 
de Pablo y Marx. Marx busca la solución 
en la abolición de la ley. Esta concepción, 
para Hinkelammert, constituye una de 
las principales razones del fracaso del so-
cialismo histórico y una de las causas de 
la desorientación de muchos de los mov-
imientos sociales que luchan por mundos 
alternativos. Pablo busca la solución en 
redireccionar la ley, en encauzarla hacia 
la formación de otro orden. Pablo abre 
también el criterio para esta re-dirección y 
para este nuevo encauzamiento: el amor al 
prójimo. No lo manifiesta como un criterio 
moral, sino como un criterio de orientación 
para el sentido de la acción humana.

El pecado no puede ser perdonado, sino 
tiene que ser quitado. Frente a el pecado 
no hay conciencia de culpa. La conciencia 
de culpa es inmunizada por la convicción 
de haber cumplido la ley. Al no haber 
conciencia de culpa no se puede perdonar 
el pecado ¿Qué se perdona? El pecado debe 
quitarse por la experiencia de la conversión: 
un volver a ver, un cambio del punto de 
vista bajo el cual se ve el mundo y se actúa 
en él. La conversión está en ser loco para 
la sabiduría del mundo. La conversión está 
en el camino de la sabiduría de Dios. La 
conversión es el juicio para el cual Jesús 
vino al mundo: quitar el pecado.

Éste es el juego de las locuras que 
desarrolla Hinkelammert. Es el conflicto 
entre el poder que encarcela la verdad en 
la injusticia (sabiduría del mundo) y el 
movimiento que libera la verdad de su 
cárcel (sabiduría de Dios). El laissez faire, 
laissez passez encarcela la verdad en la 
injusticia, se transforma en laissez faire, 
laissez mourir. En la sabiduría del mundo, 
la ley no permite matar, pero sí permite 
dejar morir.

En el juego de locuras están las 
maldiciones que pesan sobre la ley. La 
ley -cargada de la codicia infinita que 
despierta, levanta y activa a la muerte- 
debe eliminar a todos aquellos que buscan 
la liberación de la verdad encarcelada en la 
injustica. La ley tiene que hacer de todos 
aquellos que son locos frente a la sabiduría 
del mundo una maldición, que implica su 
eliminación. La necesidad de maldecirlos 
es la segunda maldición que pesa sobre la 
ley. En la sabiduría de Dios, la liberación 
de los débiles implica la conversión de 
los poderosos, no su eliminación. Si hay 
liberación efectiva de la mujer, el mismo 
hombre tiene que cambiar. Cambiando 
vive mejor, aunque pierda en términos 
de cálculo de poder. Cuando el obrero 
se libera, también el patrón llega a vivir 
mejor, aunque tenga menos en términos 
cuantitativos calculables. Así ocurre con 
todas las liberaciones.4 

4 Ibid., p. 411.




