
  A 20 AÑOS DE LA REBELIÓN ZAPATISTA     DOSSIER

15�����!�"#$������%&#�'*�*+�#����1&*�#

INTERPELACIÓN: efecto decolonial del neozapatismo

Sofía Medellín Urquiaga 
Mauricio González González

La interpelación como acto de habla y exigencia de las condiciones materiales de reproduc-
ción de la vida de los excluidos, es un efecto decolonial que podemos situar como parte de 
las experiencias de comunicación indígena contemporáneas surgidas del andar de “La otra 
campaña” a lo largo de todo el país. La experiencia neozapatista no sólo es un referente de 
construcción de otros modos de hacer y hacerse mundo, sino también es portadora de otras 
formas de voz y escucha, donde una episteme����������
����
��
%���������J�	�
��>�������
-
lidades del color de la tierra, subvirtiendo con ello las formas hegemónicas de comunicación 
y pensamiento.

Palabras clave: neozapatismo, interpelación, giro decolonial, comunicación indígena.

ABSTRACT 

Interpellation, as speech act and requirement of the material conditions of life reproduction of 
the excluded, is a decolonial effect which can place as part of the experiences of contemporary 
indigenous communication emerged gait of “La otra campaña” throughout the country. 
The neozapatista experience is not only a landmark building in other ways to make and 
madding world, also carry other forms of voice and listen where no modern episteme farm 
roots with color of the earth poetic and corporalities, subverting hegemonic forms of com-
munication and thought.

Key words: neozapatismo, interpellation, decolonial turn, indigenous communication.



S. MEDELLÍN, M. GONZÁLEZ     INTERPELACIÓN: EFECTO DECOLONIAL...

16 �3#�45����6�7�89���$!�"*!�;�!%<*�*!�;�!�4=>9

INTRODUCCIÓN

En cada surco de piel que se hace en el rostro de los grandes 
abuelos se guardan y se viven los dioses nuestros. Es el tiem-
po de lejos que se llega hasta nosotros. Por el tiempo camina 
la razón de nuestros antepasados. En los viejos más viejos 
hablan los grandes dioses, nosotros escuchamos. Cuando las 
nubes se acuestan sobre la tierra, apenas agarradas con sus 
manitas de los cerros, entonces se bajan los dioses primeros a 
jugar con los hombres y mujeres, cosas verdaderas les en-
señan. Poco se muestran los dioses primeros, traen cara de 
noche y nube. Sueños son que soñamos para ser mejores.
Por los sueños nos hablan y enseñan los dioses primeros. El 
hombre que no se sabe soñar muy solo se queda y esconde 
su ignorancia en el miedo. Para que pudieran hablar, para que 
pudieran saber y saberse, los primeros dioses enseñaron a los 
hombres y mujeres de maíz a soñar, y nahuales les dieron para 
que con ellos caminaran la vida […] Una luna en cada pecho 
regalaron los dioses a las mujeres madres, para que alimen-
taran de sueño a los hombres y mujeres nuevos. En ellos 
viene la historia y la memoria, sin ellos se come la muer-
te y el olvido. Tiene la tierra, nuestra madre grande, dos 
pechos para que los hombres y mujeres aprendan a soñar. 
Aprendiendo a soñar aprenden a hacerse grandes, a hacerse 
dignos, aprenden a luchar. Por eso cuando los hombres y 
mujeres verdaderos dicen “vamos a soñar” dicen y se dicen 
“vamos a luchar”.

(SUBCOMANDANTE INSURGENTE MARCOS, 2011:73-76).

El sueño es uno de los espacios donde la experiencia abre puertas, azota ventanas, 
estremece a los justos, erotiza al más casto y subvierte lógicas que por condensadas 
no dejan de alterar, de marcar, de hacer rastro. En pueblos de tradición religiosa 
mesoamericana, tal como nos hace saber El Viejo Antonio, las experiencias oníricas 
constatan la consistencia de instancias anímicas en las que mundos Otros son fuente 
de vivencias primordiales, donde al menos una de ellas, “la sombra”,1 viaja para 
encontrarse con los “Dueños”, los “Patrones”, “Las Madres”, seres cuya jerarquía les 

1 En náhuatl tonalij, especie de “alma” cuya cualidad cálida le vincula con Tonatij, el Sol, con la 
fuerza vital y las pasiones.



  A 20 AÑOS DE LA REBELIÓN ZAPATISTA     DOSSIER

17�����!�"#$������%&#�'*�*+�#����1&*�#

coloca en un lugar determinante para el devenir del mundo, poseedores de saber y 
de verdad. El tiempo del sueño se confunde con el del mito, pues los protagonistas 
de los últimos interactúan con el soñante, viajante anímico, siendo su encuentro 
uno cuyos resultados no se reducen a una experiencia subjetiva, sino a aquella que 
marca el destino de la vigilia y más allá. Los sueños en el mundo mesoamericano son 
experiencias privilegiadas en las que territorios aparentemente paralelos se tocan sin 
���

��
��	���	���

Así, soñar no se conjuga en tiempo pretérito, tiene potencia de por-venir. La 
fuerza de muchos de los comunicados del Ejército Zapatista de Liberación Nacional 
(EZLN) sostiene no sólo estas connotaciones vernáculas, sino también las experiencias 
emancipadoras que les han dado cuerpo, voz y posibilidad a otros modos de ser en 
el mundo, otros mundos inéditos a la forma hegemónica. Si bien el inventario de los 
efectos que ha tenido la rebelión zapatista supera la capacidad y aspiración de este 
escrito, habremos de detenernos en al menos uno que hemos podido constatar en 
las nuevas formas de comunicación indígena que subvierten la lógica de dominación 
de los medios de comunicación de este país. Esta consecuencia se enmarca lejos 
del uso práctico, instrumental, que de ello se hace, pues en sentido amplio es un 
modo decolonial de hacer y hacerse mundo. Dentro del contexto (y contenido) de 
este trabajo, situamos las experiencias de comunicación indígena surgidas a la luz 
del neozapatismo como experiencias de interpelación, que “involucra[n] no sólo la 
exigencia de participación discursiva como ‘interpelación’ ético-lingüística, de un 
posible excluido de la comunidad de comunicación, sino igualmente la exigencia 
material del excluido de la comunidad de reproducción de la vida” (Dussel, 2007a:344).

Hablamos de efecto decolonial no sólo por la deducción que podemos extraer del 
grupo de investigadores, académicos y escritores que sostienen esta apuesta geopolítica 
y corpo-política de construcción de conocimiento, sino porque afecta los supuestos 
que incluso ellos portaron algún tiempo, ampliados bajo la mirada, en acto, de los 
���������\
�
�	��
�����������������	�
�������	����������*������{��
�
���	������	�
���
lo testimonia de esta manera:

La “clase” como categoría social fundamental de análisis debía articularse con otra 
categoría, social-antropológica y política: “la etnia”. El marxismo tradicional se en-
contraba indefenso teóricamente. Había que pensar todo de nuevo. Esto proponía 


��

��
���
����������
��Z	��%
��
W����
��������
�	
��Z��
�	��
�	���{���
����
������
�
“colonialidad del poder” mostrada por Aníbal Quijano) e histórico político y religioso. 
Los catequistas del obispo Samuel Ruiz, en Chiapas, se transformarán en comandantes 
zapatistas, con plena conciencia de su dignidad, auto-determinación, originalidad cul-
tural, religiosa, política, judicial, económica y hasta con técnicas agrícolas, educativas, 
sanitarias, etcétera (Dussel, 2007b:498). 



S. MEDELLÍN, M. GONZÁLEZ     INTERPELACIÓN: EFECTO DECOLONIAL...

18 �3#�45����6�7�89���$!�"*!�;�!%<*�*!�;�!�4=>9

Cuando hablamos de pensamiento decolonial nos referimos a la inflexión 
producida al situar las condiciones geopolíticas de la episteme moderna/capitalista/
colonial, superadas por racionalidades no eurocéntricas que comparten en su seno la 
herida colonial.2 Praxis que en su despliegue muestra cómo las aspiraciones universales 
de Occidente son tan sólo unas particulares que han de ser provincializadas, sin obviar 
por ello las correlaciones de fuerza y el privilegio del que goza el centro como lugar de 
enunciación de la ciencia y del humanitas.3 El neozapatismo, sin proponérselo, es hoy 
día uno de los principales referentes decoloniales, lo cual no extraña si se pone oídos, 
pero sobre todo corazón,4 a sus comunicados:

[…] es necesario un poco de respeto al otro que en otro lado resiste en su ser otro, un 
mucho de humildad para recordar que se puede aprender todavía mucho de ese ser 
otro, y sabiduría para no copiar sino producir una teoría y una práctica que no incluya la 
soberbia en sus principios, sino que reconozca sus horizontes y las herramientas que 
sirven para esos horizontes (Subcomandante Insurgente Marcos, 2005 [2003]:129; 
cursivas nuestras).

Esta posición hace del EZLN fuente imprescindible a nivel mundial. Carlos 
Antonio Aguirre Rojas sitúa al zapatismo como el punto de inicio del actual ciclo de 
protestas en el planeta, que abarca tanto al altermundismo, como a los Foros Sociales 
Mundiales y las diversas protestas populares de 2011, que incluyen a indignados de 
varios puntos de Europa y América, destacando la furia de la hoy llamada Primavera 
árabe. Es el neozapatismo la insurgencia reconocida como el primer movimiento 
clara y orgánicamente antisistémico (Aguirre, 2013:7-8), pues no sólo se debate como 
anticapitalista, ya que incluye un nuevo proyecto civilizatorio de cuño indiano nutrido 
por diversas luchas de quienes “abajo y a la izquierda”, construyen mundos donde 
caben muchos mundos:

2 Entendemos por herida colonial aquella en la que se sitúa “la experiencia de los damnés, de 
las y los no adecuados al orden ‘normal’ de la sociedad” (Mignolo, 2010:45). Valga pues esta pe-
����
�����	�	����
�
��	��
��	
�����������
��	<	��
��>�������
�����*��
�������!
���¢
�����E	
�����

��
���
�������������������������
�"�
�����=	���!��*��
�����?
&��E�������
�£[��	��?B��!�\����
Losada” (2009b:269).

3�¢
�����E	
������	{�����	
�������!��
�	�
��>�
��!�����*��	����������	���������
�
�	
�
����
la episteme moderna que ontologizó lo humano de forma eurocéntrica, y el segundo la alteridad 
construida por este (2009a:11-12).

4 En pueblos de tradición religiosa mesoamérica el yolotl, corazón, es otra de las instancias aní-
micas que componen la vida en la Huasteca y la Sierra Norte de Puebla, lugar donde se ejerce la 
función del pensamiento. En estos pueblos se piensa con el corazón, sin metáfora alguna.



  A 20 AÑOS DE LA REBELIÓN ZAPATISTA     DOSSIER

19�����!�"#$������%&#�'*�*+�#����1&*�#

Los zapatistas son usualmente presentados como el primer movimiento guerrillero 
posdesarrollista, posnacional y poscolonial, crítico de los movimientos guerrilleros tra-
�	�	��
��������
���
	���������%
��������
���
��
������	�����
�����
�
�������
�	�
�	����
>��
������	
�	�
��
��<
����
����������
����
����!
���>�������
��
�
��	�	���
�	�������
Estado-nación, refocalizándola hacia una estrategia global a través de formas transna-
cionales de agentividad [agency], incluyendo el uso del Internet, contra las formas de 
������
�	����������������	
���
�	�
�	��
��Z[���{�
����>�����
���������%
��\*��))���
XXVI, traducción del inglés).

En un momento histórico en el que los horizontes libertarios se presentaban 
cabizbajos por el azote ejercido por el socialismo centralista de Estado, donde la 
guerra de guerrillas había sido casi aniquilada por implacables guerras sucias, muchas 
���J��
��Z�	�������������
�W���
��	
�
������

���	
��	�����
�	��
�������
����	������*�
donde las reformas de izquierda no lograban consolidar sociedades más justas y, por el 
contrario, eran cooptadas por la derecha y refuncionalizadas al servicio de las élites y 
de la conservación del incesante apetito acumulativo del gran capital, la voz de los sin 
��\�	�����	�����������%
����	<��*����	������������	����	<��*��	�����	��������
���
����
que este escenario ofrecía:

La izquierda se enfrentará a la provocación más creativa de su historia en América La-
tina. Ahora se podrá comprender el porqué de la crítica a la comprensión mono-étnica 
del Estado (todos los ciudadanos deben ser cultural y homogéneamente iguales) y a 
la noción monolítica de la nación o el pueblo. Esta falacia unívoca reduccionista (una 
nación = un Estado; un pueblo = una identidad colectiva cultural) no se encuentra 
sólo en la tradición política conservadora (criolla dominante), sino que igualmente es 
defendida por los movimientos asimilacionistas “mestizos” (ladinos) populistas y tam-
bién por la mayoría de la izquierda (en especial por los antiguos partidos comunistas 
eurocéntricos) (Dussel, 2007b:499).

El pensamiento de lo Uno, unívoco y totalizante, se vio perforado por la diversidad 
	��
������
��
����
��\
�
�	��
������*�
���B�*������
��	{�����	
��������	����%
�������
ejecución que empujó una dislocación. Lo que hace del zapatismo contemporáneo 
un paradigma del hacer y pensar subversivo es el haberse transformado de vanguardia 
en retaguardia:

De un movimiento que se planteaba servirse de las masas, de los proletarios, de los 
obreros, de los campesinos, de los estudiantes, para llegar al poder y dirigirlos a la feli-
cidad suprema, nos estábamos convirtiendo, paulatinamente, en un ejército que tenía 
que servir a las comunidades (Subcomandante Insurgente Marcos, 2013 [2008]:81).



S. MEDELLÍN, M. GONZÁLEZ     INTERPELACIÓN: EFECTO DECOLONIAL...

20 �3#�45����6�7�89���$!�"*!�;�!%<*�*!�;�!�4=>9

El lugar de la dirigencia se ve ocupado por los muchos, subvertido por las formas 
de los originarios que privilegian la construcción colectiva de decisión y ejercicio 
del poder. Esto hace que no sólo las formas sean distintas, sino que también los 
contenidos se amplíen, pues si bien las fuerzas emancipadoras aspiran a la justeza 
social, no siempre eran lo incluyentes que se requería, pues sus marcos solían cerrarse 
ante los principios que le daban consistencia, principios que eran conocidos y 
compartidos únicamente por unos cuantos:

El vanguardismo�!
��	���<���
�������!��	\������?����<��B�������	���
�{���	������reta-
guardia del intelectual orgánico. Había surgido una nueva manera de hacer política, una 
nueva política […]. De pronto la revolución se transforma en algo esencialmente moral, 
ético. Más que el reparto de la riqueza o la explotación de los medios de producción, 
la revolución comienza a ser la posibilidad de que el ser humano tenga un espacio de 
dignidad (Dussel, 2007b:502).

Ello no es ajeno a la construcción de conocimiento, donde el sujeto solipsista de 
�
� �����{%
� ������
� ����� �
��
� ��	�	��
	
�
� ���� ����
�	����� ���������
��� ��� ���
detumescente, en el que el “autor” se pretendía sustancia de lo pensado y la creación 
capacidad y privilegio de algunos pocos. El pensamiento decolonial es sensible a 
esta política otra, no imitando, sino intentando hacer como ellos. Para Dussel esto 
determina el quehacer teórico de quien produce conocimiento desde la periferia:

La teoría sigue a la praxis, y no puede pretender dicha vanguardia histórica. Más bien 
le toca la tarea de una ��������	
�	����
���
���������
�	�����
�����
�����������
��	����*�
que les permita ahondarlas, enseñarlas, desarrollarlas. La teoría es un servicio obediencial 
(Dussel, 2012: X, cursivas nuestras).

���!
>���

���
�
�
�<	
¥��
����������������
��������B���	
�	��
�	��������\
�
�	����
es el poder obediencial, el mandar obedeciendo, crítica llevada en la piel zapatista a la 
política tradicional (y global) del mando y la obediencia. El Comité Clandestino 
�������	��
�	�����%
��
����
��
��	
�[����
�������kJ��	����
�
�	��
����#	<��
�	���
Nacional (������[ del EZLN), el 26 de febrero de 1994 lo explicaba de la siguiente 
manera, haciendo de la palabra de los sin rostro marca indeleble:

Es razón y voluntad de los hombres y mujeres buenos buscar y encontrar la manera 
mejor de gobernar y gobernarse, lo que es bueno para los más para todos es bueno. Pero que 
no se acallen las voces de los menos, sino que sigan en su lugar, esperando que el pensa-
miento y el corazón se hagan común en lo que es voluntad de los más y parecer de los 
menos, así los pueblos de los hombres y mujeres verdaderos crecen hacia adentro y se 



  A 20 AÑOS DE LA REBELIÓN ZAPATISTA     DOSSIER

21�����!�"#$������%&#�'*�*+�#����1&*�#

hacen grandes y no hay fuerza de fuera que los rompa o lleve sus pasos a otros caminos. 
[…] Fue nuestro camino siempre, que la voluntad de los más se hiciera común en el 
corazón de los hombres y mujeres de mando. Era esa voluntad mayoritaria el camino 
en el que debía andar el paso del que mandaba. Si se apartaba su andar de lo que era 
razón de la gente, el corazón que mandaba debía cambiar por otro que obedeciera. Así 
nació nuestra fuerza en la montaña, el que manda obedece si es verdadero, el que obe-
dece manda por el corazón común de los hombres y mujeres verdaderos […] (CCRI-
�[ del EZLN, 1994:175-176).

Mandar obedeciendo es aquello que preside la visión de su “Otra política” y “Otro 
gobierno”, constitutivos de la triada que soporta la autonomía política neozapatista 
(Aguirre, 2010[2007]:27-28). La teoría decolonial recupera esta enseñanza, siendo 
fundamental para las tesis políticas de Enrique Dussel, donde una de ellas, la Tesis 
4, el poder obediencial, dice a la letra: ‘“Escuchar al que se tiene delante’, es decir: 
obediencia, es la posición subjetiva primera que debe poseer el representante, el 
gobernante, el que cumple alguna función de la institución política” (Dussel, 
2006:36). Ello lo articula con el fundamento etimológico de la palabra obediencia, 
���� ���
�
� �
� ��
�	�
�� ��� �
� �����!
*� ������ �<� �	
�	��
� ������� 
�
�� �� 
�
�	���
‘delante’”, y audire oír, escuchar, poner atención. Para Dussel obediencia tiene por 
contenido el “saber escuchar al otro” (Dussel, 2006:36). Y este poder tiene efectos en 
la praxis de liberación de los movimientos sociales y políticos, concentrada en su Tesis 
15, en la que se evoca en forma por demás directa el quehacer zapatista:

El pueblo, sus movimientos, el liderazgo que es obediencial al pueblo, que “durante 
años y años cosechamos la muerte de los nuestros en los campos chiapanecos […] Iban 
nuestros pasos sin destino, sólo vivíamos y moríamos” [EZLN], se despierta un día, dice 
“¡Ya Basta!”, y se pone de pie. Irrumpe en la historia por su praxis de liberación. Pero 
esa acción tiene una lógica, exigencia, especialmente guiada por el principio político 
crítico de factibilidad. Lo posible se enfrenta a aparentes imposibilidades prácticas que 
hay que subvertir. La praxis de liberación exige principios, coherencia, fortaleza hasta la 
������*��
�	���	
�	���	�
�Z������
����������������<������	
	�
�	����������
����'))�
años enfrentaron a los Cortés, Pizarro o Almagro, hasta el triunfo de Evo Morales) 
(Dussel, 2006:112).

Después del zapatismo no puede conservarse un tipo de poder que dirija, cual 
amo, las aspiraciones libertarias de nadie. No hay futuro para ello, el acontecimiento 
llamado poder obediencial es una hiancia en la historia de las emancipaciones 
mundiales, poder que ha cambiado retroactivamente la forma de su ejercicio no 
sólo para el autonomismo del sureste mexicano, sino para todo aquel que pretenda 



S. MEDELLÍN, M. GONZÁLEZ     INTERPELACIÓN: EFECTO DECOLONIAL...

22 �3#�45����6�7�89���$!�"*!�;�!%<*�*!�;�!�4=>9

hacer de su praxis una de liberación fuera de los márgenes políticos de Occidente y su 
pensamiento político, más allá de la dialéctica acción-reacción y de la del individuo-
sociedad:

El poder reside en la comunidad, que es la soberana y última instancia de toda repre-
sentación. El que “manda mandando” ha fetichizado el ejercicio del poder en alguna 
institución, a la que ha investido de ser el sujeto auto-referente del poder […] Mientras 
que el que ejerce delegadamente el poder institucional obedeciendo al poder originario 
de la comunidad es un “servidor”; es el que manda obedeciendo. El poder de la comu-
nidad es servido en el ejercicio delegado del poder de la autoridad obediente. Es una 
	�����	�������
�����	�	������������������������	
�������
�E�����	�
�����������
�	�
��>�
!
��
��������������«	����>������
������{%
����%�	�
�<��
���
����	�
����!
��
�!�>«�����
otro origen ontológico y metafísico del poder (Dussel, 2007b:503).

REVOLUCIÓN DE REVOLUCIONES

Si el tipo de movimiento que se ejerce desde el zapatismo es antisistémico, no lo es 
menos por las implicaciones que han tenido lugar en las propias comunidades que dan 
cuerpo a sus bases, pues si bien el neozapatismo aprendió a obedecer de las formas de 
gobierno mayanse, éstas retomaron de otros movimientos subversivos contenidos que 
eran por demás inéditos a dichas tierras, revolucionando incluso a los revolucionarios:

El zapatismo era, desde el comienzo, una revolución dentro de las revoluciones, y la 
revolución de las mujeres zapatistas una revolución dentro del zapatismo y del pueblo 
maya. El proceso de liberación hacia los opresores de fuera comenzaba con el enfrenta-
miento hacia las opresiones tradicionales de dentro. La mujer maya, aunque mucho 
menos dominada que la ladina, sufría opresiones antiguas. El proceso emancipador 
se generalizaba y comenzaba por “limpiar la propia casa” (Dussel, 2007b:500-501).

Ello está objetivado en la Ley revolucionaria de las mujeres, una de las más populares 
del zapatismo que es ya un referente no sólo para los feminismos indianos, sino para 
multiplicidad de rebeliones feministas. Este hecho resalta un rasgo sobresaliente del 
neozapatismo: haber hecho de sus reclamos acontecimiento mundial. Neil Harvey 
sostiene que “[l]os zapatistas han sido capaces de conectar sus propias experiencias 
con las de otras comunidades en México, y en otros países que también resisten la 
marginación económica y social” (2011:166). Los marginados entre los marginados se 
hacen escuchar mediante las grafías de esas voces imposibles, fonemas que se entretejen 
y tejen utopías en sus comunicados:



  A 20 AÑOS DE LA REBELIÓN ZAPATISTA     DOSSIER

23�����!�"#$������%&#�'*�*+�#����1&*�#

La pluma de los zapatistas, sus armas reales, han encontrado un sensible cordón no 
sólo entre los indígenas, sino en otras partes de la sociedad mexicana: los obreros, las 
mujeres, los estudiantes, aquellos intelectuales que han elegido alinearse ellos mismos 
con estas luchas. El lugar del otro en la sociedad mexicana está experimentando una 
ruptura profunda. Es una ruptura que precedió a la sublevación zapatista, teniendo di-
versos puntos de fractura a lo largo de décadas desde la masacre de los estudiantes de 
Tlatelolco en 1968, hasta el terremoto de México DF en 1985. Pero la ruptura ocurri-
da el primero de enero de 1994 fue tanto la continuación de estas quiebras tempranas 
como, y a pesar de todo, diferente de ellas. Este es un nuevo comienzo que ha buscado 
�����	����������
������Z�W����EJ�	���Z[�
��*��))+���))����(;W�

La alteridad se encuentra no sólo frente a sí, sino hace constitutiva del nosotros, de 
aquel sujeto de enunciación en el que muchos otros dan soporte amplio a aquellos que 
hablan, que prestan atención y toman la palabra, en el que “detrás de nosotros estamos 
ustedes”, donde no es posible ubicar quiénes somos y quiénes son los interlocutores, 
un nos-Otros radical:

No recuerdo bien a cuento de qué vino la plática, pero el Viejo Antonio me explicó 
que los indígenas caminan siempre como encorvados, aunque no traigan cargando 
nada, porque llevan sobre los hombros el bien del otro. Pregunté cómo mero era eso, 
y el Viejo Antonio me contó que los dioses primeros, los que nacieron el mundo, hi-
cieron a los hombres y mujeres de maíz de modo que siempre caminaran en colectivo. 
Y me contó que caminar en colectivo quiere decir pensar también en el otro, en el 
compañero. —Por eso los indígenas caminan encorvados –dijo el Viejo Antonio–, 
porque cargan sobre sus hombros su corazón y el corazón de todos. Yo pensé que 
para ese peso no bastaban dos hombros (Subcomandante Insurgente Marcos, 2011 
[2004]:192-193).

El tercer hombro somos todos y “todos somos Marcos” cuando de hacer valer la voz 
�����
�
*���
��
��
��
�
�	
�B�	�
�����
��
���\����B��
�%
��������������
��������
<���
cualquiera, un excluido u oprimido que haga de la razón de abajo y a la izquierda su 
causa. La crítica que subyace al zapatismo es contundente, su territorialidad permea 
��������	
�	����
�

�
�����
�
��k
��>��
��
�������	�
������	
��������%�����*��������
hace nada extraño que su ubicación dentro de los géneros propios de la modernidad 
��
��	����
����

Considerados como literatura, los comunicados no participan de un género propia-
�������	�!������������	���>�������	��*����
>��>�����	�
*���%����
�>��
�	�����*����
escritura es un híbrido de formas que tiene lugar fuera de todo encuadre entre los 
cánones literarios. Más aún, a pesar de que Marcos ha sido nominado para numerosos 



S. MEDELLÍN, M. GONZÁLEZ     INTERPELACIÓN: EFECTO DECOLONIAL...

24 �3#�45����6�7�89���$!�"*!�;�!%<*�*!�;�!�4=>9

premios de literatura, algunos analistas literarios han hecho la radical sugerencia de 
�����������
�����	���
����E
������������
���B��	�
�����	���
���
�������
�
���
������%
��
‘universales’ de la estética’” [Carlos Antonio Aguirre Rojas]. Al mismo tiempo estas 
características –su calidad de pastiche, su bricolaje que combina múltiples voces desde 
múltiples centros de habla– toman lugar dentro del campo considerado como “pos-
moderno” y “poscolonial”, o “escritura fronteriza”. Desde una perspectiva crítica, esto 
no es decir que Marcos es “un posmoderno” o colocarlo como productor de literatura 
posmoderna; no obstante, mucha de su producción literaria puede ser leída de esta 
manera. Es esta misma forma híbrida la que inicialmente atrapó la atención de los 
lectores en 1994, haciendo evidente que esta no era una guerrilla ordinaria (Conant, 
2010:250, traducción del inglés).

No puede hacerse una celebración posmoderna ya que por inasibles que aparezcan, 
el zapatismo no ha renunciado a la emancipación de todo aquel que ha sido víctima 
de un sistema que los domeña y niega. Poética que constituye la coherencia de otra 
racionalidad, una que no deja de tener dolor pero cuya voz ágil, multívoca y equívoca 
hace las veces de programa imposible de ceñir:

Los modos y “ni modos” del EZLN han desconcertado a cercanos y lejanos al llamado 
���\
�
�	�����®���
����
�
�	���
������
���
�����	�	�������
������\
*�¯�
\°*��
��
y los zapatistas salimos con alguna de nuestras ocurrencias. Ya ven cómo hacemos 
rompecabezas con los calendarios y las geografías. Y luego resulta que las historias y 
mapas no se entienden si se acomodan mirando hacia arriba, y sólo quedan cabales si 
se mira hacia abajo y si se pone uno de cabeza (Subcomandante Insurgente Marcos, 
2013 [2006]:44).

�
����[���{�
���*��	�	�
��������
��������	
�	�
�*���<�
>
������{
���������!
�������
EZLN un movimiento de enseñanza: el ejercicio dialógico constante de los zapatistas, 
diálogo asambleario pero también coyuntural, opera como alternativa al universalismo 

<���
�������������
��*�
����	�
����	��J�	�
�	�	�

	�
<����
�
��
������{%
����%�	�
����
Occidente. La episteme zapatista5 está basada en universales concretos que aparecen a 
la manera de resultado, no como a priori o punto de partida, lo que exige inclusión de 
demandas diversas:

Los zapatistas, lejos de hablarle al pueblo con un programa pre-hecho y enlatado, como 
hacen todos los partidos de derecha e izquierda, parten de la noción de los indígenas 

5 Episteme a la manera en que la entendió Foucault para dar cuenta, en su caso, de la disconti-
nuidad en el pensamiento de Occidente: “[…] lo que se intentará sacar a la luz es el campo epis-



  A 20 AÑOS DE LA REBELIÓN ZAPATISTA     DOSSIER

25�����!�"#$������%&#�'*�*+�#����1&*�#

tojolabales del “andar preguntado”. “Andar preguntando” plantea una manera “Otra” 
de hacer política, muy distinta del “andar predicando” de la cosmología judeo-cristia-
na occidental, reproducida por los marxistas, conservadores y liberales por igual. El 
“andar preguntando” está ligado al concepto tojolabal de democracia, entendida como 
“mandar obedeciendo” […] lo cual es muy distinto de la democracia occidental, en 
���������������
��
�����<������>���������<����������
��
��Z[���{�
���*��))���'W�

Lo cierto es que lejos de ser un rasgo cultural exclusivo de los tojolabales, es parte 
del gran complejo mesoamericano de este continente y, con el neozapatismo, de sus 
���!
���¢
�����E	
����*�
������������������	
���������, reconoce en el neozapatismo 
“un aporte fundamental a la transformación de la geopolítica y política corporal 
del conocimiento” (2007 [2005]:136). Retomando la experiencia de los Caracoles, 
vislumbra la irrupción de subjetividades inéditas a la ciencia política moderna/colonial:

Sus subjetividades se moldean por medio de la colaboración, no de la competencia. 
[…] están creando un sujeto nuevo, alejado de la formación del sujeto nacional ca-
nónico, y cuya relación con el tipo de sujeto alentado y controlado por el Estado 
mexicano es tangencial. Se trata de una subjetividad fronteriza, por así decirlo, en la 
que sólo quedan trazas de la subjetividad nacional. Cada asamblea de las que forman 
“los Caracoles” se denomina “junta de buen gobierno”. Quienes conocen la historia 
cultural de Abya Yala, saben que la frase “buen gobierno” es una referencia a la Nueva 
corónica y buen gobierno����[�
�
��=��
�ZE	
����*��))����))'���+'��+±W�

Nuestra América retorna vigente a la luz neozapatista, actualidad que ha dejado 
de ser periférica y cuya raigambre marginal, pensamiento fronterizo como le llama 
Mignolo, posibilita alternativas radicales no sólo para el arrojo libertario de los pueblos 
originarios de Abya Yala, sino para el desalojo de un curso civilizatorio que ha sido 
etnocida y ecocida en todo el mundo, un suicidio pasional causado por la acumulación 
moderna capitalista.

temológico, la episteme en la que los conocimientos, considerados fuera de cualquier criterio que 
��������
�
�����
�����
�	��
����
�����{���
���<k��	�
�*�!������������	�	�	�
��>��
�	����
��
�%���
�
historia que no es la de su perfección creciente, sino la de sus condiciones de posibilidad; en este 
���������������<��
�
���������*���������������
�	�������
<��*��
������
��
�	���������!
���
�����

��
a las diversas formas del conocimiento empírico” (Foucault, 1966 [1968]:7). Hablar de episteme 
\
�
�	��
��������
���
������
��
�	���������!
�������������!
�����������
�	�����{B��	��*��	�����	-
ble pero diferente al eurocéntrico.



S. MEDELLÍN, M. GONZÁLEZ     INTERPELACIÓN: EFECTO DECOLONIAL...

26 �3#�45����6�7�89���$!�"*!�;�!%<*�*!�;�!�4=>9

DE LA INTERPELACIÓN COMO VOZ DE LA ALTERIDAD

Un debate que marca la forma de pensar los prolegómenos de la decolonialidad 
en México está signado por el diálogo entre Enrique Dussel y Karl-Otto Apel, que 
	�	�	�������;��>����������
������
�
�����
���*������������
������
���
���������%�	�
�

� �
� J�	�
��	�����	�
��"���� �������%
� ��� �
������{%
���� �
� �	<��
�	������� �
���<��\
�
del mundo en el capitalismo periférico (el factum) debía ser considerada evidencia 
de exigencia ética, sin embargo, había que tomar en cuenta que ello siempre está 
���	
���������
�	��������
�	����	���%�������%�	������	
�*���������
��������
�<	
�
*�
haciendo lo propio con la praxis de liberación asociada con la misma, potenciando 
el dogmatismo y la totalización. Para él, la ética del discurso mostraba ventajas en 
cuanto a su fundamentación trascendental intersubjetivamente válida. Dussel disentía, 
sostenía que si algo obvia dicha ética es el momento previo a esa fundamentación 
trascendental:

[…] antes de poder “aplicar” los principios éticos en el nivel empírico-histórico […], 
�����k���������	�����<��>
�������������	������a priori […] que el Otro ha sido “reco-
nocido (annerkent)” como persona. Es decir, si alguien se encuentra frente a una piedra, 
una mesa, un caballo o ante el esclavo de Aristóteles, no tiene por qué argumentar, 
ni producir un producto para intercambiarlo con “el Otro”, porque no “hay” ningún 
Otro; hay sólo “cosas” (con las que no se argumenta: o se las conoce o se las usa desde 
el poder [Macht]) (Dussel, 2005 [2004]:293).

Para Dussel re-conocer a alguien en la asimetría como persona, pero como Otro, 
es la experiencia ética (el factum) que lo descubre como dominado o excluido. La 
norma ética básica, es decir, argumentar, presupone el participar de una comunidad 
de personas iguales, lo que implica a priori el re-conocimiento del Otro que 

��������
��
�����
�<B�	�
����	�!���������	�	�������������	���%����>����������	���
(anterior a la fundamentación y a la misma argumentación aun como posible)” (Dussel, 
2005[2004]:293).

Así, el momento ético por excelencia para la ética de la liberación consiste en una 
salida materialista: el conocer práctico que perfora la funcionalidad instrumental y 
constituye al Otro como persona, como Otro distinto al sistema. A ello llama Dussel 
racionalidad ético-originaria, por ser anterior a toda argumentación y por tanto a la 
trascendentalización y fundamentación de Apel. El factum��
�	����
�
��
�������
�����
Otro como negada, como interpelante (Dussel, 2005[2004]:295). Dussel reconoce 
a Horkheimer como el pensador crítico que más se acercó a este hecho, al mostrar 
cómo el idealismo racionaliza el sentimiento de rebeldía, de compasión, de amor, de 
���	�
�	�
��>�������
������
�\
����������������	���
�������
�����	��������������	�!���



  A 20 AÑOS DE LA REBELIÓN ZAPATISTA     DOSSIER

27�����!�"#$������%&#�'*�*+�#����1&*�#

sentimientos. La propuesta de la ética de la liberación comparte esta crítica, pero a la 
vez se distancia de ésta al tener un sujeto histórico al que se articula (el bloque social 
de los oprimidos y excluidos, “el pueblo”) y al poder racionalizar la esperanza desde 
una razón ético-originaria y un proyecto de liberación:

La ética del discurso retrotrajo esa problemática a la mera razón discursiva comunitaria 
simétrica-sincrónica, sin descubrir el horizonte de la alteridad más allá de la dialécti-
ca negativa. La comunicación simétrica-sincrónica es horizontal, tautológica –es la 
posición de Aristóteles, por ejemplo, a la que [Dussel] llam[a] “griega”, y la de la ética 
del discurso–; la comunicación o la justicia como término de un proceso que parte de 
la asimetría-diacrónica se establece como una relación vertical –es la posición bantú-
egipcia, mesopotámica, semita–: desde abajo hacia arriba (Dussel, 2005:304).

Una escucha de los de abajo que ha hecho a los zapatistas recorrer el país, enmarcada 
en la posibilidad de aprehender de las muchas luchas, de las luchas otras, considerando 
al colectivo de argumentación heterárquico. Esta pluralidad resbalosa, indómita a 
la sutura totalizante, es un arma que ha hecho agua en todos aquellos que desde la 
academia aspiran a construir instrumentos solidarios a las apuestas populares, un 
momento importante en el que se debe transitar bajo desprendimiento epistemológico:

=�������	
�	���������
��
��
��%
����	�J�	�
�>���	�
���>�����������	�
�����
����������
!
<	�	�
���
�
��������
���&��	������	
�	��
����>���{��	��
��	{�����������
�	\
�	������
EB�������k
������	
�	��
���
���
�J���������	�	�����{���
���*�!��
�
�����
�������
����B���������	������
�����
������	
�	��
�	����������	�����	�����	

�	�����>�
�B�	�	��
sobre la trayectoria histórica de sociedades y poblaciones sujetas a diversas modalidades 
de poder imperial (1992:101). En el espíritu de una larga tradición latinoamericana de 
respuestas transculturales al colonialismo y a la apropiación “digestiva” de culturas 
imperiales, he optado por lo que llamo “poscolonialismo táctico”. Mientras la noción 
de Spivak de “esencialismo estratégico” sirve para acomodar identidades socialmente 
�������	�
���������������
�
�\
������<k��	�������%�	���*������������	
�	�����B��	���
�	�����
�
������������������	�	�����
�
�J�	���������
<���	���!
�	
������
<	����������
posibilidades libertarias. Se concibe al poscolonialismo no como un territorio cercado, 
sino como un campo en expansión de luchas contra el colonialismo y otras formas de 
sujeción. Ya no debemos trabajar dentro de, sino con, tratándolo junto a Ortiz como 
una zona “transcultural” de batallas creativas, “digiriéndolo” tal como Andrade juega, 
aproximándosele como un locus de enunciación liminal como ha sugerido Mignolo, para 
descolonizar el conocimiento y construir un mundo democrático genuino, “un mun-
do donde quepan muchos mundos”, como proponen los zapatistas y el Subcomandan-
te Marcos (Coronil, 2008:426, traducción del inglés).



S. MEDELLÍN, M. GONZÁLEZ     INTERPELACIÓN: EFECTO DECOLONIAL...

28 �3#�45����6�7�89���$!�"*!�;�!%<*�*!�;�!�4=>9

Táctica que corresponde a un punto en la historia, en el que el antagonismo aún 
tolera a su contrincante, erigiéndolo, mas las apuestas autonómicas aspiran a realizar 
un movimiento que renuncie incluso a la decolonialidad en última instancia, y con 
ello a su opositor, condicionando al mundo a que se revele descolonizado política y social-
mente.

INTERPELACIÓN ENCARNADA

Fundamental para el giro decolonial es no quedar reducido a un pensamiento referen-
cial, enciclopédico pues aspira a sumarse a las múltiples prácticas libertarias, se le 
puede aprehender en propuestas como las desplegadas por la comunicación para 
la autonomía, engendradas con y desde el zapatismo. Interpelar no es un concepto 
desenraizado, es un ejercicio permanente que se realiza día a día bajo nuevas formas 
de comunicación, como lo demuestra el quehacer de numerosas radios comunitarias 
indígenas: hacer de los otros unos interlocutores bajo praxis radial.

El recorrido de La otra campaña por el país en 2006 fue uno de los nodos en los 
que la interpelación se manifestó con fuerza. Su paso por la Sierra Norte de Puebla, 
por mencionar un caso, dejó un profundo rastro en la vida de las comunidades 
indígenas nahuas y totonacas de la región, ecos que hoy se siguen escuchando a través 
de radios comunitarias.

Una de ellas, Chuchutsipi Radio, “La voz del pueblo”, empezó a tomar forma 
después de que un 14 de febrero, el de 2006, en el municipio de Ixtepec, las palabras 
��� ���� �	��<���� ��� �
� ��

�	\
�	��� �����
�
� 
����	��
� >� ���� ����

��� ����*� ���
escucharon a través de los radiorreceptores de los hogares de comunidades aledañas 
gracias a la instalación de un transmisor que acompañaba a la delegación de “La 
Otra”. Un año después, con el apoyo solidario de muchas personas y organizaciones, 
Chuchutsipi Radio obtenía su primer transmisor.

Desde entonces esta radio comunitaria indígena también se convirtió en expresión 
de la demanda hecha diez años atrás en los Diálogos de San Andrés Sacam Ch´en de los 
Pobres: “Ya es tiempo de crear en cada pueblo, en cada comunidad, en cada barrio, en 
�
�
���
	��*�	��������������������	�
�	�������
<���������������
���{���	�
������

��
�������	�
�����������������
����������
����	��
���Z����
�
�	���[����
������[�����
de Trabajo 5: Acceso a los Medios de Comunicación, Diálogo de San Andrés Sacam 
Ch´en de los Pobres, octubre 1995).

Tal como Chuchutsipi Radio, fueron muchos los proyectos radiofónicos principal-
mente, que nacieron inspirados, contagiados y fortalecidos por la propuesta zapatista 



  A 20 AÑOS DE LA REBELIÓN ZAPATISTA     DOSSIER

29�����!�"#$������%&#�'*�*+�#����1&*�#

de otra comunicación, una comunicación para la libre determinación y la autonomía. 
Así, en el 2001 Radio Zapote surge en la Escuela Nacional de Antropología e Historia 
(ENAH) a partir de la estancia zapatista durante la “Marcha del color de la tierra”. La 
Red de Medios Libres “Abajo y a la izquierda” nace en 2007, después del paso de la 
delegación del EZLN por el norte del país, retomando el espíritu de la Sexta Declaración 
de la Selva Lacandona y convocando a la construcción –desde abajo y a la izquierda– de 
todo tipo de medios de comunicación libres que apoyen y acompañen a los movi-
mientos sociales de cada lugar. A los colectivos y organizaciones que conforman 
la Red de Medios Libres Chiapas les une el ejemplo zapatista y la Sexta Declaración 
de la Selva Lacandona como un marco de referencia en la lucha que hacen desde esa 
trinchera, desde los medios de comunicación. La Radio Zapatista California, en  
Estados Unidos, es un colectivo de radio alternativo que produce reportajes y pro-
gramas sobre las luchas rebeldes inspiradas por los zapatistas y el neozapatismo en 
EJ�	���>��������������>��
��
�	���
�
�	��
�?���
�	{���	
�
������������������<�
\��
sonoro del Frente Zapatista Sudcaliforniano, adherente a la Sexta Declaración de la Selva 
Lacandona.

Desde los trabajos de la Mesa de Derechos y Cultura Indígena del Diálogo de 
San Andrés el tema del acceso a los medios de comunicación fue incluido como una 
���
��
������
�*��
�����������	�	
������	B��
��	����������
������������	���������	-
tario hasta el nacional, que permita una nueva y positiva relación entre los pueblos 
indígenas y entre éstos y el resto de la sociedad”, considerando además que los medios 
de comunicación propios “son también instrumentos claves para el desarrollo de sus 
culturas” (Propuestas conjuntas que el gobierno federal y el EZLN se comprometen a 
enviar a las instancias de debate y decisión nacional, correspondientes al punto 1.4 de 
las reglas de procedimiento, febrero de 1996).

La construcción de esa otra comunicación y el acceso a medios de comunicación 
propios han sido vistos por los zapatistas como una estrategia fundamental para 
acompañar la lucha por la libre determinación de los pueblos y su autonomía. Así se 
expresaba en la Propuesta de ley sobre derechos y cultura indígena, elaborada por la 
���	�	�������������	
�>�=
�	��
�	���Z�����
W�

Los pueblos indígenas tienen el derecho a la libre determinación y, como expresión de 
ésta, a la autonomía como parte del Estado mexicano para adquirir, operar y adminis-
trar sus propios medios de comunicación.

����
����	��
�	�����
��
�������B��
{������
��%������������	���	��
������
���	���
�
ley Bartlett-Cevallos-Ortega, el derecho a la libre determinación y la autonomía fueron 



S. MEDELLÍN, M. GONZÁLEZ     INTERPELACIÓN: EFECTO DECOLONIAL...

30 �3#�45����6�7�89���$!�"*!�;�!%<*�*!�;�!�4=>9

omitidos, sustituidos por una concesión de Estado, quedando como responsabilidad 
de la federación, estados y municipios:

[…] promover la igualdad de oportunidades de los indígenas y eliminar cualquier 
“práctica discriminatoria” el establecimiento de “condiciones para que los pueblos y las 
comunidades puedan adquirir, operar y administrar medios de comunicación en los 
términos que las leyes de la materia determinen” (Constitución Política de los Estados 
Unidos Mexicanos, artículo 2, B, VI).

El Estado incumplió y mutiló uno a uno los Acuerdos de San Andrés, entre éstos 
todos los relacionados con los medios de comunicación: la transferencia de las radios 
estatales indigenistas a las comunidades, un nuevo marco jurídico que permitiera a los 
pueblos indígenas adquirir, operar y administrar sus propios medios de comunicación, 
la apertura de espacios en los medios existentes para uso de la sociedad civil y los 
���<����	��%
��
�*��
��k
�	���>�������
��������������
k��������
�	���
�
�����������
los pueblos indígenas, la creación de un Consejo Ciudadano de la Comunicación, 
entre otros.

Hasta hoy la mayor parte de estas demandas siguen presentes en la lucha y movili-
zación social en torno a los derechos de comunicación, el acceso y democratización 
de los medios y, en el caso de las radios indígenas, la lucha por el reconocimiento a sus 
derechos colectivos, incluido el derecho a la comunicación vinculado con el ejercicio de 
la autonomía.

Es por ello que la mayoría de las organizaciones y redes de medios comunitarios 
indígenas también siguen haciendo referencia directa a los Acuerdos de San Andrés, 
que en el reclamo de autonomía vinculan el contar con sus propios medios de 
comunicación. Eso ya lo anticipaban los zapatistas y sus asesores que desde 1996 

���
<
��

San Andrés tiene allí su propia dimensión como punto de arranque, de ninguna ma-
���
��������������
�������
�����	�	�
��?
��"���J�����������
�	�������
�����
��
	
�
más amplia de transformación profunda de las relaciones entre los mexicanos. La con-
clusión de la actual fase es sólo el punto [inicial] de una lucha creciente en donde los 
actores principales no están directamente sentados a la mesa, sino latiendo al unísono 
de una negociación que el EZLN ha convertido en un diálogo de nuevo tipo, apoyado 
�������������	�����������������������	
�*���������k
���
��	���\
�>��
�	��
������
����	��
��
�	�	�����	�
�
�Z���	�J���
�����	����������	��
�	�����%
��
����
��
��	
�[����
��
del EZLN, 1996. El diálogo de San Andrés y los derechos y cultura indígena. Punto y seguido).



  A 20 AÑOS DE LA REBELIÓN ZAPATISTA     DOSSIER

31�����!�"#$������%&#�'*�*+�#����1&*�#

A esa transformación profunda se ha apuntado. Más allá de las demandas concretas 
por el reconocimiento formal de derechos, la existencia de las radios comunitarias 
remite a posibilidades de transformación de las relaciones sociales al ser los grupos 
mayormente excluidos, los que irrumpen en el escenario de los poderes establecidos, 
interpelando el poder fáctico del sistema mediático, tomando la voz y exigiendo en 
acto el reconocimiento en el ejercicio concreto de sus derechos que, desde lo local, 
contienen múltiples posibilidades de contribuir al desarrollo y cambio social. La radio 
comunitaria indígena es un ejemplo de interpelación desde la periferia, tomando un 
lugar de enunciación negado históricamente. Hermelindo, radialista de Chuchutsipi 
Radio lo dice así:

Los medios de comunicación comercial nos han invadido nuestras mentes, nuestros 
corazones, los medios de comunicación nos están bombardeando día a día, minuto a 
minuto a ser cierto tipo de personas, a ser personas individuales, a ser personas de con-
sumo. Frente a estos medios de comunicación que tratan de devorarnos como pueblos 
indígenas, pues no nos permiten ser lo que somos, ¿qué alternativa tenemos? Tenemos 
la alternativa de hacer nuestros propios medios. Radio Chuchutsipi es una muestra de 
que sí se puede hacer otra comunicación desde los pueblos.

Los efectos del neozapatismo para el pensamiento otro más que ser reducidos a un 
programa académico, aspiran a formar parte de las apuestas políticas que acompañan 

�	���������������	����
�����
���#
�	����	����������	
������<�	
������

������\
�
�	��
*�
aspira a consolidar una descolonización que en México no es sólo epistémica, o si lo es 
únicamente en un sentido radicalmente amplio, pues los saberes imposibles jugados 
en las alternativas libertarias de varios sectores del país están en curso.

Consideramos que los medios comunitarios indígenas apuntan hacia cambios 
radicales. Los pueblos indígenas, en su condición de subalternidad, ubicados en la 
periferia del sistema, forman parte del sector de los excluidos que la comunidad de 
comunicación habermasiana y el enfoque deliberativo de la democracia pasan por 
alto. Sus mundos de vida (Lebenswelt) con respecto al mundo de vida hegemónico 
y dominador se encuentran en una condición de colonización y exclusión (Dussel, 
1994; Bautista, 1994); su otra razón, la razón del Otro, no encuentra cabida en 
el ejercicio social de diálogo racional que supone la democracia deliberativa. Por 
esto creemos que la interpelación desde la exterioridad, es decir, la que realizan los 
pueblos indígenas en donde se inscribe la lucha de sus radios comunitarias, tiene el 
potencial de ampliar radicalmente los sentidos de la democracia. En la experiencia 
de comunicación indígena se encuentra la transmisión de otros mundos de vida, 
consolidando con ello una sociedad efectivamente plural.



S. MEDELLÍN, M. GONZÁLEZ     INTERPELACIÓN: EFECTO DECOLONIAL...

32 �3#�45����6�7�89���$!�"*!�;�!%<*�*!�;�!�4=>9

BIBLIOGRAFÍA

Aguirre Rojas, Carlos Antonio, “Raíces, orígenes e inicios del neozapatismo mexicano”, Con-
trahistorias, la otra mirada de Clío, núm. 20, marzo-agosto, Contrahistorias, México, 2013.

Bautista, Juan José, “De la comunidad ideal de comunicación a la comunidad real de comu-
nicación”, en Enrique Dussel (comp.), Debate en torno a la ética del discurso de Apel. Diálogo 
��������	���������	
��
�	�������	������, Siglo XXI Editores/ Universidad Autónoma Metro-
politana Unidad Iztapalapa (Filosofía), México, 1994, pp. 90-97, pp. 312.

���	�J���
�����	����������	��
�	�����%
��
����
��
��	
�[����
�������kJ��	����
�
�	��
����
Liberación Nacional, ������[ del EZLN*��E
��
���<����	�����*����"����	��[
��%
����
León (prólogo), Elena Poniatowska y Carlos Monsiváis (crónicas), Documentos y comunica-
dos, EZLN, Era, México, 1994, pp. 332 

Conant, Jeff, A Poetics of  Resistance. The Revolutionary Public Relations of  the Zapatista Insurgency, 
AK Press, Oakland /Edinburgh, 2010, pp. 384.

Coronil, Fernando, “Elephants in the Americas? Latin American Postcolonial Studies and 
[��<
���������	\
�	���*����E
<���E��
�
*����	�����������>��
�����"��YB���
�	�Z����W*�
Coloniality at Large. Latin America and the Poscolonial Debate, Duke University Press (Latin 
America Otherwise: Languages, Empires, Nations), Durham, 2008, pp. 630.

Dussel, Enrique, “La razón del Otro. La ‘interpelación’ como acto-de-habla”, pp. 55-89, en 
Enrique Dussel (comp.), ������	��	�����	�	��	�����	
��	
�������	
�	�����	��!��
�	��������	���������	
desde América Latina, Siglo XXI Editores/Universidad Autónoma Metropolitana Unidad 
Iztapalapa (Filosofía), México, 1994, pp. 312.

——, “La ética de la liberación ante la ética del discurso”, en Karl-Otto Apel y Enrique Dus-
sel, Ética del discurso y ética de la liberación, Trotta (Colección Estructuras y Procesos, Serie 
Filosofía), Madrid, 2005 (2004), pp. 394. 

——, 20 Tesis políticas, CREFAL/Siglo XXI Editores (Filosofía), México, 2006, pp. 174.
——, Materiales para una política de la liberación, Facultad de Filosofía-UANL/Plaza y Valdés, 

México, 2007a, pp. 374.
——, Política de la liberación. Historia mundial y crítica, Trotta (Colección Estructuras y Procesos, 

Serie Filosofía), Madrid,  2007b, pp. 587.
²²*��"��
���
���������
��*����Y��J�[�
�
�����[
��
�	��
�?
�

��*�Asedios a la totalidad. 

Poder y política en la modernidad desde un encare de-colonial, CEIICH-UNAM/Anthropos (Pensa-
miento crítico/Pensamiento utópico, 210), México, 2012, pp. 354.

Foucault, Michel, Las palabras y las cosas. Una arqueología de las ciencias humanas, Elsa Cecilia Frost 
(trad.), Siglo XXI Editores (Teoría), México, 1968 (1966), pp. 375.

[�
��*���
���*�"�	��������	
��	����	��	��	����������	����������������	��	#�����	
��	�����������	��������	
emancipador y las revueltas sociales*�KJ�	���
��J��[
��%
�Z��
��W*��
�
�Y�
��=
<���*�EJ�	��*�
2004 (2002), pp. 369.

[���{�
���*��
���*����������	\
����������	����
�	��������	����
������������	�����
�	����
transmoderno decolonial desde Aimé Césaire hasta los zapatistas”, en Santiago Castro-



  A 20 AÑOS DE LA REBELIÓN ZAPATISTA     DOSSIER

33�����!�"#$������%&#�'*�*+�#����1&*�#

[���\�>��
����[���{�
����Z����W*�"�	
���	
����������	$���������	����	���	
�%����
�
	����������	
más allá del capitalismo global, Siglo del Hombre/Universidad Central/ IESCO-UC�=���	��	
�
Universidad Javeriana/Instituto Pensar (Biblioteca Universitaria, Ciencias Sociales y Hu-
manidades, Serie Encuentros), Bogotá, 2007, pp. 307.

[���{�
���*��
����>�"�
�E
�

�	�
�����
���������%
��\�Z����W*�����������	�������!	��	�
�
Twentieth-Century Eurocentric Mythologies: Universalist Knowledge, Decolonization, 
and Developmentalism”, en The Modern/Colonial/Capitalist World-System in the Twentieth 
Century. Global Processes, Antisystemic Movements, and the Geopolitics of  Knowledge*�=�
�
��*�¢��-
tport, CT/Londres, 2002, pp. 307.

Harvey, Neil, “Más allá de la hegemonía. El zapatismo y la otra política”, en Bruno Baronnet, 
Mariana Mora Bayo y Richard Stahler-Sholk (coords.), Luchas “muy otras”. Zapatismo y auto-
nomía en las comunidades indígenas de Chiapas, UNACH/CIESAS/UAM-Xochimilco (Colección 
Teoría y Análisis), México, 2011, pp. 577. 

Medellín Urquiaga, Sofía Irene, Radio Chuchutsipi “La Voz del Pueblo”. Surgimiento y potencialidad 
de una radio comunitaria totonaca, tesis de maestría en desarrollo rural, Carlos Cortés Ruíz (dir.), 
Posgrado en Desarrollo Rural, Universidad Autónoma Metropolitana-Unidad Xochimil-
co, México, 2010, pp. 286.

E	
����*�¢
����*�La idea de América Latina. La herida colonial y la opción decolonial, Silvia Jawer-
<
���>�Y��	��
�`
�<
�Z��
���W*�[��	�
�Z`	<�	����
��<���
���	�
�
����=���
�	����W*�`
���-
lona, 2007 (2005), pp. 241.

——, “Desobediencia epistémica (II), pensamiento independiente y libertad decolonial”, Otros 
logos, Revista de Estudios Críticos, Iván Jacobo Herrera (trad.), año 1, núm. 1, Centro de Es-
tudios y Actualización del Pensamiento Político, Decolonial e Interculturalidad,  2009a: 
pp. 8-42.

——, “La idea de América Latina (la derecha, la izquierda y la opción decolonial”, Crítica y 
Emancipación, año 1, núm. 2, 1er semestre, CLACSO, Buenos Aires,  2009b, pp. 252-276.

——, Desobediencia epistémica. Retórica de la modernidad, lógica de la colonialidad, gramática de la deco-
lonialidad, Ediciones del Signo (Colección Razón Política), Buenos Aires, 2010, pp. 126.

Nunca más sin nosotros, Acuerdos de la Mesa de Derechos y Cultura indígena entre el Ejército Zapa-
tista de Liberación Nacional y el Gobierno Federal, San Andrés Sacamch´en de los Pobre , Casa Juan 
Pablos (Serie Jetien Karem), México,  febrero de 1996.

Subcomandante Insurgente Marcos, “El mundo: siete pensamientos en mayo de 2003”, en 
Siete imágenes del mundo. Comunicados del EZLN, La Boca-Barracas, Tierra del Sur, 2005 (2003), 
pp. 138.

——, Relatos del Viejo Antonio, Rebeldía, México, 2011 (2004), pp. 232.
——, “Palabras en la Casa Museo del Doctor Margil A.C. (17 de noviembre de 2006)”, 

Contrahistorias, la otra mirada de Clío, núm. 20, marzo-agosto, Contrahistorias, México, 2013 
(2006).

——, “Palabras a la Caravana Nacional e Internacional de Observación y Solidaridad con 
las comunidades zapatistas”, Contrahistorias, la otra mirada de Clío, núm. 20, marzo-agosto, 
Contrahistorias, México, 2013 (2008).




