FOUCAULTY EL LIBERALISMO
Racionalidad, revolucion, resistencia*

Jacques Bidet* *

En 1978, en sus cursos del College de France, Foucault comienza a abordar lo que se anuncia
como la nueva politica. Transita entonces de las “técnicas sectoriales del poder” (prisiones,
hospitales, asilos, escuelas) a la “tecnologfa del poder del Estado”, que incluye una reflexién
sobre la gobernabilidad y el liberalismo. En este ensayo se aborda esa reflexién en su relacién
con el andlisis de Marx. Ello nos permite descifrar el lugar de la revolucion y la resistencia en
el gran relato foucaultiano.

Palabras clave: Foucault, Marx, gobernabilidad, liberalismo, revolucién, resistencia.

ABSTRACT

In 1978, in his courses of College de France, Foucault begins to tackle what promises to be
the new politics. He goes then of “sectorial skills of the power” (prisons, hospitals, asylums,
schools) to the “State’s technology power”, which includes a reflection on the governmental
action and the liberalism. In this essay this reflection is tackled in his relation with the analysis
of Marx. It allows us to decipher the place of the revolution and the resistance in Foucaults
great narration.

Key words: Foucault, Marx, governance, liberalism, revolution, resistance.

* Traduccién del francés de Rhina Roux. Publicado en Argumentos. Estudios criticos de la sociedad,
ndm. 52, nueva época, afio 19, UAM-Xochimilco, México, septiembre-diciembre de 2006.

** Esta reflexién se concentra en los textos de Michel Foucault Securité, territoire, population y
Naissance de la biopolitique. Son citadas, respectivamente, con las siglas 1978 y 1979, en referencia
a los afios en que estos cursos fueron pronunciados. La sigla DE remite a la obra de Foucault Dizs
et Ecrits, volimenes 1 a IV. La argumentacién presentada en este texto presupone conceptos y
explicaciones expuestas en Jacques Bidet, 7/héorie générale (1999), referida con lasigla TG y Explication
et reconstruction du Capital (2004), referida como ERC. Constltense las referencias bibliograficas
al final del texto.

ARGUMENTOS ¢ UAM-XOCHIMILCO * MEXICO 169



J. BIDET FOUCAULTY EL LIBERALISMO: RACIONALIDAD, REVOLUCION, RESISTENCIA

En 1978, en el momento en que retumba en Francia y en Europa la oleada comunista
surgida del 68 y en que despuntan los “nuevos filésofos” y los “nuevos economistas”,
Foucault comienza a abordar en su seminario del Collége de France lo que se anuncia
como la nueva politica. Hasta ese momento Foucault se habia mantenido en los
mdrgenes de la “gran politica”: prisiones, hospitales, asilos, escuelas, cuarteles. Transita
entonces de esas “técnicas sectoriales” a la “tecnologia del poder del Estado”, hasta
llegar a comentar —a partir de sus precedentes de los siglos XVIII al XX~ las propuestas
de los gobernantes de la época: Chaban y Barre, Giscard y Stoleru. En otras palabras,
el neoliberalismo como estadio presente del liberalismo.

Pero ;qué entendia exactamente Foucault con el término “liberalismo”?, ;cémo se
situaba en relacién con €12, ;cudl fue el sentido general de su intervencién? Se trata
de una cuestién mds dificil de lo que parece. La trataré aqui a partir de su relacién
—indirecta pero evidente— con el andlisis marxista, al mismo tiempo que con la vulgata
marxista de la que toda una generacién intenta liberarse. Un estudio sistemdtico de
la relacién de Foucault con Marx deberia considerar al menos cuatro cuestiones. Me
limitaré aqui a la tercera.

1. A través de multiples referencias, Foucault asume a Marx como un elemento de su
cultura tedrica. No pregona sin embargo ninguna coincidencia con cualquier utopia
colectivista o planificadora. Muestra un compromiso resuelto contra el estalinismo
y sus secuelas y una simpatia mitigada en relacién con el comunismo en general.
La perspectiva dialéctica, totalizante, conduce a sus ojos a terribles atolladeros.
Foucault asume en cambio que hay que hacer ciencia consagrdndose a cuestiones
“especificas”. Pero es a partir de ahi que comienza a desestabilizar los discursos de
la totalidad y particularmente del que era entendido como “el marxismo”. Para
redimensionar esta cuestién habria que considerar su obra completa a partir de su
Historia de la locura (1961).

2. Concentrdndose en el decenio post-68, en los cursos de los anos 1971-1976 y en los
textos de ahi surgidos, podria componerse un florilogio de propuestas y desarrollos
en los que Foucault habla de “clases sociales”, de “la burguesia” y “el proletariado”,
colocando en escena y en teorfa una historia moderna dominada por instituciones
y enfrentamientos de clase; un Foucault para quien la cuestién politica dltima era
saber si “la revolucién —y cudl- vale la pena” (DE, 111:269). Se trata ciertamente de
una propuesta enigmadtica.

3. Durante 1978-1979 —a los que me limitaré— comienza a ocuparse de politica
econémica y social: de la gobernabilidad. Cruza entonces, necesariamente, los
caminos de Marx.

170 XXV ANIVERSARIO * NUM. 69 » MAYO-AGOSTO 2012



EDICION CONMEMORATIVA 1987-2012

4. El debate en torno a Foucault se concentra hoy en la subjetivacién, objeto de
investigacién fecunda de su tltimo periodo: 1980-1984. Transita entonces de la

gobernabilidad al “gobierno de si”.

Estos dos conceptos estdn estrechamente relacionados. Visto retrospectivamente, el
discurso de la gobernabilidad parece incluso ocupar un lugar central en el conjunto de
su obra, marcando a la vez una ruptura y una continuidad entre sus trabajos anteriores
y sus dltimas investigaciones. Merece entonces ser considerado en si mismo. Sefialando
que “vivimos en la era de la gobernabilidad, aquella descubierta en el siglo XvIII”
(1978:112), Foucault comienza finalmente a enfrentarse a la cuestién de la totalidad
social, considerada en términos de la “racionalidad occidental”. Es también a partir de
esa reflexién que podremos interrogarnos acerca de la respuesta que Foucault habria
dado al enigma de “la revolucién”.

Mostraré de entrada que a pesar de las apariencias la investigacién foucaultiana
no puede interpretarse como un elogio del liberalismo opuesto a la ¢ritica marxista
de la economia politica. Conviene mds bien interrogarse sobre el hecho de que,
paraddjicamente, los dos discursos comparten la forma de gran relato. Se muestra
entonces que estos dos relatos proceden de dos formas filoséficas diferentes y que, a
partir de ello, puede comprenderse la tensién entre dos politicas: una llamada revolucién
y otra resistencia.

Faltard adn dilucidar lo que tienen que decirse la una a la otra.

Naturalmente conviene no perder de vista que la publicacién de estos cursos nos
coloca delante de un proceso de investigacion: frente a un camino arriesgado en el
que hay que ir midiendo, bajo formulaciones a veces tajantes y polémicas, los retornos
e incertidumbres. El resumen que Foucault redacté inmediatamente después de su
curso de 1979 (DE, 111:819-825) —también un borrador— marcé una mayor distancia
respecto del liberalismo. Pero las formulaciones, menos prudentes, de su curso oral nos
iluminan sobre ciertos presupuestos profundos de su andar. Va de suyo que uno puede
interesarse en estos dos grandes libros de historia sin preocuparse por las cuestiones de
epistemologfa filoséfico-politica que aqui les serdn planteadas.

¢ELOGIO VERSUS CRITICA DE LA ECONOMIA POLITICA?

Si se recuerda que Marx se consagré esencialmente a una “critica de la economia politica”
(éste es el subtitulo de £/ Capital) sorprende descubrir que Foucault, interesindose en
los mismos autores, fisidcratas y liberales ingleses, parece por el contrario abandonarse
a una suerte de elogio. De fisidcratas y liberales ingleses Marx analizé sus zeorias

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 171



J. BIDET FOUCAULTY EL LIBERALISMO: RACIONALIDAD, REVOLUCION, RESISTENCIA

econdmicas; Foucault, las politicas que inspiraron. No obstante, ambos trabajaron
el mismo material: sus discursos econémico-politicos. Y sin embargo sus recorridos
se oponen frontalmente. Marx intenté demostrar que el objeto de la produccién
capitalista no es, como postulaban fisiécratas y liberales, la “riqueza de las naciones”,
la riqueza concreta, el valor de uso, sino la riqueza abstracta, el plusvalor. Foucault por
el contrario intent6 demostrar que la economia politica liberal tenia como objetivo la
vida, la poblacidn, la riqueza y el poder de la sociedad.

En la primera Seccién del Libro I Marx expuso el modelo de la produccién mercantil,
definida como 1dgica racional de la riqueza social. La ley del valor, que impone la
competencia, asegura la maximizacién de la productividad y la colocacién éptima de los
recursos (ERC, 50-51). Sin embargo —continué en la seccién III- no debemos detenernos
en este nivel de andlisis, porque en el mercado capitalista la competencia no gira en torno
a la produccién de mercancias como valores de uso, sino en torno a la maximizacién
de la ganancia. El objetivo de la produccién capitalista —del empresario capitalista— no
es, por tanto, “la riqueza” sino la ganancia, riqueza abstracta. Marx no niega que el
“modo de produccién capitalista” sea infinitamente mds productivo (de riquezas) que
los precedentes. Sin embargo sefala que la acumulacién capitalista, fundada en la
explotacidn, no se analiza en términos de riqueza, sino de plusvalor. En su encuentro
con los liberales, Marx elabora los conceptos de la diferencia y la contradiccién entre
riqueza y ganancia. Y es a partir de ahf que interpreta el movimiento histérico.

Para Foucault, por el contrario, los economistas liberales simplemente inventan la
“gobernabilidad moderna y contempordnea” (1978:356), es decir “nuestra racionalidad
politica” (DE, 1v:826). Superando el “poder soberano” del Renacimiento y la “razén
de Estado” de la época cldsica, los liberales introducen la figura mds modesta del
“gobierno”, que se limita a promover los “procesos naturales” de la economia (mercantil)
y la “gestién de la poblacién” (comprendida ésta también como un fenémeno natural)
a través de “ciertas formas de libertad” (1978:362-364). El liberalismo desarrolla un
saber que tiene por objeto la riqueza de la nacién, que no se preocupa tnicamente de
los sujetos, ni de los administrados, sino de una poblacién a la que intenta mejorar. La
economia es una ciencia de la poblacién que comprende las reacciones colectivas a la
escasez, la carestia, etcétera. La economia identifica los problemas y las leyes relativos a
un conjunto de personas (tasas de fecundidad, de mortalidad, epidemias, produccién),
es decir de un sujeto colectivo que no es ya el del contrato social. Esto es lo que significa
la “gubernamentalizacién del Estado”. El Estado moderno no tiene como dnico objetivo
“la reproduccién de relaciones de produccién’: gobierna (1978:112). La historia del
capitalismo no puede entonces ser comprendida como habfa pensado Marx.

Naturalmente podemos intentar articular estos dos discursos. Marx no olvida que
si bien la 16gica de los capitalistas es la ganancia —riqueza abstracta—, ésta no puede

172 XXV ANIVERSARIO * NUM. 69 » MAYO-AGOSTO 2012



EDICION CONMEMORATIVA 1987-2012

obtenerse mds que a condicién de la venta de sus mercancias y que, por tanto, éstas
deben portar un valor de uso pertinente, riqueza concreta. Marx puso esta cuestién
en el centro de su estudio sobre la reproduccidn, la crisis y la acumulacién: no estudia
jamds las contradicciones del sistema sino a partir de su relativa racionalidad. Podria
decirse, empero, que no elaboré conceptualmente la coaccién “gubernamental”, es decir
hegemdnica en el sentido gramsciano, que se impone a la clase dominante en la forma
capitalista de la sociedad. Marx no consideré el tejido multiforme del saber social y
de las précticas sectoriales mediante las cuales se ejerce tal poder. Podria agregarse que
Foucault estarfa de acuerdo con Marx en que detrds del discurso liberal hay también
explotacién y que aporté lo que faltaba para comprender que el capitalismo es una
época de progreso...

Sin embargo, si nos contentdramos con este modo de combinar los dos enfoques,
se correrfa el riesgo de ocultar aquello que los separa. Hay que comenzar entonces
por enfrentar una cuestién fundamental: Foucault argumenta a partir de o#7a filosofia
politica que, si no desahucia a Marx, por lo menos vuelve al marxismo radicalmente
problemdtico. Si se quiere comprender en qué se oponen estos dos discursos hay que
partir de lo que los une y comenzar por leer, tal y como se produce, el “gran relato”
foucaultiano.

EL GRAN RELATO FOUCAULTIANO Y LA CUESTION NEOLIBERAL

Foucault propone una “genealogia del Estado moderno y de sus diferentes aparatos
a partir de una historia de la razén gubernamental” (1978:362). Esta genealogia, no
mds que la lechuza de Minerva, no anuncia el futuro. Se desarrolla sin embargo en
una serie de tres “momentos” progresivos que definen una “apuesta politica” dltima:
la cuestién de la “sobrevivencia del capitalismo”, de la invencién posible de un “nuevo
capitalismo”. Con extraordinaria pasién Foucault increpa a sus oyentes, sin duda ain
mal reconvertidos: “ustedes entienden muy bien que si no hay mds que una sola ‘16gica
del capital’, la de la ganancia, su fin estd inscrito entonces en ‘callejones sin salida’ y no
habr4 ‘ya capitalismo’; pero si por el contrario (jcomo voy a mostrarles!) el capitalismo
se produce segin una diversidad de espiritus y racionalidades, entonces se le abre todo
‘un campo de posibilidades™ (1979:170-171). ;No estd aqui nuevamente, sublimada
en una gran interrogante, la inexorable bisqueda del “gran relato™

Los tres momentos son continuamente recordados a los estudiantes de su seminario.
La entrada en la modernidad se realiza con el triunfo, en el Renacimiento, de la figura de
la soberania ejercida por la ley sobre un sujeto sometido: es el “Estado de justicia” regido
por “el sistema del cédigo legal que define lo permitido y lo prohibido” (1978:7).

3%

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 173



J. BIDET FOUCAULTY EL LIBERALISMO: RACIONALIDAD, REVOLUCION, RESISTENCIA

La paz de Westfalia (1648) marca el inicio de la época cldsica, caracterizada por el
Estado administrativoy el desarrollo de instituciones disciplinarias. Mds alld de las formas
legales y judiciales se busca entonces prevenir y corregir con técnicas “policiacas, médicas,
psicolégicas” adecuadas (1978:7). Es la época de la “razén de Estado”, fundada en la
“estadistica” de recursos y poblaciones (1978:280). Es el tiempo de los mercantilistas,
que plantean como objetivo de la economia —por el desarrollo de los intercambios— la
baja del precio del trigo con el fin de exportar y atraer el oro que asegure el poder del
Estado. El “Estado de policia”, en el sentido antiguo del término, busca promover “la
vida” y la “felicidad” de la poblacién, pero en la perspectiva de su propio poderio (DE,
1v:823). En el contexto del “equilibrio entre Estados” (1978:306), de la razén diplomdtica
y militar, aquella l6gica se impone a todos. Es por tanto el “golpe de Estado permanente”
(1978:347): ordenanzas, prohibiciones, consignas, reglamentos, disciplinas locales de la
fabrica, de la escuela, del ejército. En términos de derecho natural y de contrato social,
una limitacién interna a la razén de Estado se deja escuchar, aunque débilmente.

Esa partir de 1750, con los fisidcratas, que aparece la figura del Gobierno. Su principal
técnica de intervencién es la economia politica. Esta no busca de entrada el comercio
internacional sino la produccién nacional. El mercado, como légica de produccién, es su
“lugar de verificacién” (1979:33). El mercado supone presupuestos juridicos de libertad
que la gobernabilidad liberal intenta promover: no la libertad en general sino la “libertad
del mercado, la libertad del vendedor y del comprador, libre ejercicio del derecho
de propiedad, libertad de discusién, eventualmente libertad de expresidn, etcétera”
(1979:65). Y es por estas intermediaciones, la econdmica y la juridica, que se realiza
—contra el Estado de policia ilimitado— la autolimitacién de la razén gubernamental.
De otra parte se desarrolla el dominio multiple de la intervencién gubernamental, pero
bajo una forma mds flexible que en la anterior época disciplinaria: la de la bisqueda
de la “seguridad” fundada sobre lo aceptable, lo probable, suponiendo procedimientos
de “normacién” (1978:59). Emergen asi los conceptos de caso, de riesgo, de crisis,
etcétera. El contexto, como hemos visto, es el de la “poblacién”, que Marx no hace
mds que “rodear” a través del concepto de “clase” (1978:79).

Notemos aqui de entrada que un problema decisivo podria ser el de la divisién de la
“tecnologia gubernamental liberal” entre estos dos polos, uno de los cuales se ejerce sobre
el mercado, al que guia sometiéndosele y el otro sobre la poblacidn, ala que toma a su
cargo por la via de la organizacién. No es seguro —como veremos— que la problemdtica
foucaultiana permita aprehender en todas sus implicaciones esta bipolaridad, a pesar
de que contribuye poderosamente a actualizarla.

Es en contraste con esta forma cldsica del liberalismo que a partir del 24 de enero de
1979 Foucault comienza a estudiar la nueva opcién, mds unilateralmente mercantil, que
emerge entonces sin éxito: la del neoliberalismo. Foucault la asume como una respuesta

174 XXV ANIVERSARIO * NUM. 69 » MAYO-AGOSTO 2012



EDICION CONMEMORATIVA 1987-2012

al keynesianismo, al que considera como el origen de una “crisis del liberalismo”
(1979:71). Este “nuevo dispositivo de gobernabilidad” es explorado desde los afios
treinta por Hayek y otros. Pero es la situacién de Alemania, ano cero, la que va a nutrir el
terreno de experimentacién. La destruccién total del orden econémico anterior permite
hacer tabla rasa y plantear el problema de otra manera: abordar el mercado no como
un hecho natural, sino como un objetivo a realizar y universalizar, como un “proyecto de
sociedad”: que la sociedad se vuelva un mercado. Dejando de perseguir fines concretos,
de obrar mediante medidas y correctivos, el Estado se limitard a fijar las reglas del juego
dejando jugar a los actores econémicos. Fue ésta la doctrina recuperada por Giscard
contra los compromisos keynesianos anteriores. Cuando se excluye de este modo la
idea de plan, de intervencidn sustancial en la economia, se ha instaurado un “Estado de
derecho” exclusivamente regido por “principios formales”: los que requiere el mercado
(1979:177). Hay que hablar entonces de un “orden econémico-juridico” en el cual
“lo juridico forma lo econémico” (1979:168) —y también lo reciproco, porque se trata
“de reglas de derecho que son necesarias a partir de una sociedad regulada desde y en
funcién de una economia competitiva de mercado” (1979:166). Se abandona entonces
la idea de que el empleo puede ser un objetivo y la igualdad una categoria socialmente
pertinente: se regulard la “cuestién social” fuera del derecho y en los mdrgenes de la
economfa como una cuestién moral, relativa a la pobreza moralmente aceptable. El
neoliberalismo estadounidense va ain mds lejos con la “teorfa del capital humano”
(1979:225-235) que, en contra de Marx [que no conocerd sino el “trabajo abstracto”...,
y Foucault abunda en este sentido (1979:227)], consiste en tomar al trabajo como un
capital, que el trabajador considera desde el punto de vista de la “asignacién éptima de
los recursos escasos con fines alternativos”. Y esta “mutacién epistemoldgica” (1979:228)
va a invadir, como se sabe, todo el campo social, de lo conyugal a lo penal.

Foucault insiste en subrayar, repetidamente, sus distancias respecto de esos “modos
de accién al menos tan comprometedores para la libertad” como los que “se quieren
evitar’, o sea “el comunismo, el socialismo, el nacionalsocialismo, el fascismo”
(1979:70-71). De esta “fobia del Estado” (1979:77) evoca los peligros [por ejemplo la
genética, (1979:234)], subraya las “connotaciones politicas inmediatas” (1979:237),
evidentemente enojosas. Pero, afiade, “este producto politico lateral” no autoriza a
quedarse en la “denuncia”. Eso serfa “falso y peligroso” desde el punto de vista de las luces
que esos andlisis aportan sobre muchos fenémenos. Foucault evoca entonces cuestiones
tan diversas como las inversiones educativas, la baja tendencial de la tasa de ganancia, el
crecimiento japonés y hasta el posible desarrollo del Tercer Mundo. Observa que en esta
direccidn se orientan las “politicas econdmicas”, “sociales”, “educativas” y “culturales”.
Subraya “la eficacia del andlisis y de la programacién” neoliberales (1979:239) —a
considerar también, ciertamente, con “su coeficiente de amenaza”. Foucault ve ah{ “el

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 175



J. BIDET FOUCAULTY EL LIBERALISMO: RACIONALIDAD, REVOLUCION, RESISTENCIA

tema-programa de una sociedad en la cual habria una optimizacién del sistema de la
diferencia, en la cual un campo serfa dejado a los procesos oscilantes, en la cual habria
tolerancia hacia los individuos y las prdcticas minoritarias” (1979:265).

En todo ello se trata por supuesto de descripciones de “racionalidades” respecto de
las cuales Foucault se sitda en otra parte mds netamente en posicién de observador (DE,
111:818-825). Sin embargo, sorprende no verlo mds comprometido en la evaluacién
de esta “racionalidad”. ;Se puede ir al fondo de estas pretensiones de gobernar racio-
nalmente sin preguntarse sobre su racionalidad sustancial? Foucault describe el
neoliberalismo como una tecnologia que intenta a la vez unir el derecho y la economia
y separar la economia de lo social. Lo que significa producir un derecho separado de lo
social, es decir, también de lo politico. Una idea semejante ;no deberia suscitar un cierto
malestar tedrico en el seno de la racionalidad liberal?

Parece vélido pensar que fue justamente tal malestar lo que llevé a Foucault, desde
el 28 de marzo de 1979, a regresar al estudio del liberalismo cldsico. Se trata en efecto
entonces, seguin el programa que evocaba al principio de su curso, de pensar en conjunto
las cuestiones de derecho politico y de utilidad econémica. Foucault subrayaba que en
el seno del “liberalismo” existen dos vias para pensar esta unidad: “la via revolucionaria”,
que parte de los derechos del hombre y “la via radical utilitarista”, orientada hacia la
independencia de los gobernados (1979:43). Pero fue més bien la segunda la que le inspiré
en la dltima parte de su curso, consagrado a la reconstruccién de un cierto liberalismo.

EL GRAN CUADRO FOUCAULTIANO: SOCIEDAD CIVILY ARTES DE GOBERNAR

Foucault no deja nunca de sefalar que estas tres figuras de la razén gubernamental:
Soberanfa, Estado, Gobierno, que emergen mds o menos sucesivamente, no se excluyen
sino se conjugan, se superponen y deben ser tratadas como un “tridngulo” (1978:111),
es decir, como formando la compleja figura de la racionalidad politica moderna. Falta
sin embargo pensar su unidad.

El objetivo es ya no tender a “escindir el arte de gobernar en dos ramas: el arte de
gobernar econémicamente y el arte de gobernar juridicamente”. Es decir, se trata de
superar la escision entre el homo oeconomicusy el homo juridicus. Y esto es lo que realiza
el liberalismo dédndose un “campo de referencia nuevo™: “la sociedad civil” (1979:299).
De este concepto —y a partir de Ferguson— Foucault proporciona dos lecturas: una,
dirfa yo, en términos de Gemeinschaft (comunidad) y la otra en términos de Gesellschaft
(sociedad), cuya supuesta fusion brinda efectivamente —y milagrosamente— la clave
del problema. Segtn la primera lectura, la sociedad civil debe comprenderse como
la forma de vida concreta de una comunidad histérica, que es siempre simbiosis

176 XXV ANIVERSARIO * NUM. 69 » MAYO-AGOSTO 2012



EDICION CONMEMORATIVA 1987-2012

espontdnea de intereses desinteresados, atravesada por las relaciones interesadas de la
economifa; por lo tanto hecha de relaciones que no son “ni puramente econémicas ni
puramente politicas” (1979:311) y que se inscriben en una relacién de “subordinacién”
(1979:312), es decir en una relacién entre gobernantes y gobernados. El problema a
resolver es lograr “gobernar segtin las reglas del derecho” en un “espacio de soberanfa
[...] poblado por sujetos econémicos” (1979:298). La segunda lectura nos ensefia que
la sociedad civil, entendida ya como concepto especificamente moderno, nos da la
solucién por “indexacién” del derecho a una economia de mercado: es la “economfia
juridica de una gobernabilidad indexada a la economia econémica” (1979:300). En
contraste con Marx, quien enfrenta el “mal infinito” del capital, su propensién ilimitada
a la riqueza abstracta, Foucault —en clave liberal- tiene constantemente en la mira la
propensién ilimitada del Estado al poder mds concreto. Ajustdndose a la espontaneidad
del juego econémico natural, cuya naturaleza es permanecer abierto, no totalizable, el
gobierno “se autolimita” —palabra clave. Respeta asi “las reglas del derecho” respetando
la “especificidad de la economia” (1979:300).

Sin embargo, uno puede preguntarse si Foucault no reemplaza de este modo el
programa que se habfa trazado: el de pensar el “tridngulo” de lo heterogéneo. Lo que
se dificulta es que este concepto de sociedad civil, traducido en términos de economia
mercantil, ignora la otra dimensidn de la gobernabilidad: aquella de “la disciplina”, de
la “policia” y mds generalmente de la gestién de la poblacién, que Foucault ha analizado
tan notablemente también en términos de gobernabilidad. Reduce asi subrepticiamente
el problema del “tridngulo” a dos términos: derecho y economia. Foucault lo resuelve
ficticiamente por la traduccién de los dos términos el uno en el otro, planteando
que obedecer al derecho es obedecer a la economia y reciprocamente. Tal operacién
ha sido posible gracias a una idea débil del “derecho”, argumentada regularmente en
el discurso de Foucault por una débil representacién del tema moderno del contrato
social, reducido a la idea de que con él se “renuncia” a los derechos (1979:278). Idea
contraria al axioma planteado por Rousseau (quien habia comprendido bien la leccién
de Spinoza), segtin el cual no se renuncia jamds en realidad a ningin derecho. Sélo
una traduccién estrechamente utilitarista hace del derecho algo a lo que se podria
renunciar. Parece, al final, sumamente dificil encontrar en este concepto de sociedad
civil la solucién a los problemas que Foucault plantea, como los de la heterogeneidad
de la racionalidad politica moderna.

Sin duda es también lo que intuye Foucault, quien al final de su dltimo curso —y
como ultima leccidén a extraer de su ensefianza— nos propone un cuadro de conjunto
en el cual los tres elementos del “tridngulo” —Soberanfa, Estado, Gobierno— se
presentan como el juego de tres artes de gobernar: “Vean el mundo moderno, el que
conocemos desde el siglo XIX, toda una serie de racionalidades gubernamentales que

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 177



J. BIDET FOUCAULTY EL LIBERALISMO: RACIONALIDAD, REVOLUCION, RESISTENCIA

se entrelazan, se apoyan, se cuestionan, se combaten unas a otras. Arte de gobernar
la verdad, arte de gobernar la racionalidad del Estado soberano, arte de gobernar la
racionalidad de los agentes econémicos” (1979:316). No es sino hasta este momento
cuando aparece claramente que su enfoque desborda el cuadro del “liberalismo cldsico”,
puesto que las “politicas nacionalistas” y las “politicas estatales” —incluso “algo como
el marxismo”, dice, “indexado [...] a la racionalidad de una historia que se manifiesta
poco a poco como verdad”— participan también del mismo “debate politico” (1979:316).
“Nuestra racionalidad” se amplia, en esta peroracién ecuménica, en racionalidades
diversas. Queda claro que Foucault otorga al “liberalismo” una posicién privilegiada. Si
quedaba alguna duda sobre este tema, nos referiremos a la férmula —dos veces repetidas
en la dltima pdgina— segun la cual el liberalismo, alinedndose en la racionalidad de los
“sujetos econémicos” y de los sujetos “en tanto que sujetos de interés” (“interés en el
sentido mds amplio del término”, ciertamente) ha fundado un “arte de gobernar sobre el
comportamiento racional de quienes son gobernados”, un “arte de gobernar la racionalidad
de los propios gobernados” (1979:316).

La cuestién planteada al finalizar la lectura de estas lecciones no es entonces saber en
qué medida Foucault se adhiere a los enunciados que refiere, sino cudl es su pretensién
tedrica al reconstituir todo el escenario politico-social moderno como un asunto entre
“gobierno” y “gobernados”.

EL ARTE DE GOBERNARSE

A este tema nos conduce la cuestién, planteada de muy lejos, en términos de “el arte
de gobernar”. De muy lejos, porque este es el motivo de una figura de la que nadie
habia escuchado hablar en el debate filoséfico-politico moderno: la del pastorado, con
la cual Foucault introduce —con gran perspicacia, hay que decirlo— el concepto de
“gobernabilidad”. Foucault actualiza una linea de pensamiento y de précticas que toman
cuerpo en el cristianismo antiguo, sobre todo mondstico: la del “gobierno de las almas”.
Esta figura liga un imperativo de conocimiento de cada uno y de salvacién de todos a
una categorfa de obediencia que implica también al gobernante en la misma suerte de
sujecién. Segun esta conducta de conductas, el sujeto se encuentra convocado a una
critica de su verdad interna, a una designacién auténtica de s, que oscila entre sujecién
voluntaria y resistencia. La férmula evangélica del “buen pastor” —que se escribe que
conoce a sus ovejas y que sus ovejas lo conocen, que cada uno cuenta tanto como todos,
que él estd a la busqueda de la oveja perdida y que da su vida por sus ovejas—, se integrd
naturalmente en el cuerpo revolucionario de la modernidad. Resurgié en términos
religiosos y politicos en el tiempo de la Reforma y la Contrarreforma. El desarrollo

178 XXV ANIVERSARIO * NUM. 69 » MAYO-AGOSTO 2012



EDICION CONMEMORATIVA 1987-2012

del espiritu cientifico quité al soberano su cardcter trascendente. El pastor politico no
gobierna ya a imagen de Dios, porque Dios mismo ya no gobierna: reina solamente,
por leyes generales, a las que la razén tiene acceso. El gobierno se vuelve un asunto de
responsabilidad humana y de razén social. Es a justo titulo que Foucault inscribe en
esta linea tanto la emergencia sucesiva del Estado administrativo y del gobierno liberal,
como las “insurrecciones de conducta”, que se suceden de la época de las Reformas a
la de las Revoluciones, hasta 1917 (1978:234).

Foucault no brinda en estas obras un desarrollo analitico profundo de esta figura para
el estudio de la racionalidad politica moderna —sino sélo para conducirnos en la pista de
herejias, resistencias y otras disidencias con una insistencia particular en el caso de la URSS,
pastoral en exceso (1978:204). El objeto de este paradigma es, en un sentido, mds extenso
y fundamental. Le dio a Foucault la clave para un reciclaje profundo de toda la cuestién
llamada del “liberalismo”, porque le permiti6 refundar todo el andlisis de la racionalidad
social y politica moderna a partir del concepto “arte de gobernar”, es decir a partir de
la relacion entre gobernantes y gobernados. Y es precisamente esta manera de plantear
el problema politico la que le permite evitar la cuestion, revolucionaria, del derecho
considerado a partir de la cuestién de su “comienzo”, o sea, “el problema teérico y juridico
de la constitucién originaria de la sociedad” (1979:312). Esto se expresa igualmente en
una cierta definicién de la libertad: “La libertad no es jamds algo distinto —lo que ya es
bastante— a una relacién actual entre gobernantes y gobernados” (1979:64).

Frente a ello, se puede objetar que la cuestién politica moderna no puede reducirse
a la cuestidn, negociable entre gobernados y gobernantes, de un “arte de gobernar”.
Porque para los sujetos modernos ;no se trata mds bien (desde Hobbes) de gobernarse?
O mds atin: ;un arte de gobernar puede, en la época moderna, darse de otra manera
que como modo de transaccién entre sujetos que pretenden gobernarse? ;Y no es la
cuestién planteada en el interior mismo del liberalismo por la critica anti-utilitarista,
comprendida la de Rawls?

Podria considerarse que, ante tal pretensidn, serfa mds realista partir de lo que es:
las relaciones de poder, de saber-poder, porque a partir de ahi se piensan también las
resistencias. Y fue a esto a lo que se dedicé Foucault con éxito. Pero ;puede plantearse
en estos términos el problema politico moderno en su verdadera radicalidad? Nuestra
pretension de gobernarnos a nosotros mismos, de la que parte toda una linea de filosofias
politicas a través de Hobbes, Locke, Rousseau, Kant y —como veremos también— Marx,
sserfa algo irreal? Es notable que en el discurso de Foucault la evasién de esta cuestion se
revele en el hecho de que este “nosotros” sea reemplazado regularmente por el “se”. Pdgina
tras pdgina, toda esta racionalidad del arte de gobernar es escrita, nos es propuesta en
términos de “s¢”. Y se observa que la cuestidn de la democracia, que evoca el resumen en

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 179



J. BIDET FOUCAULTY EL LIBERALISMO: RACIONALIDAD, REVOLUCION, RESISTENCIA

términos de “democracia parlamentaria”, estd paraddjicamente ausente de la investigacién
presentada, como si ella fuera extrinseca a “nuestra racionalidad moderna”.

Esta incertidumbre se traduce en las categorfas que Foucault nos brinda para la
resolucién del problema. Quien habia declarado el fin del humanismo y enterrado la
figura del hombre hace resurgir aqui la del somo. Después de Hume, Foucault instala
frente a “la heterogeneidad formal”, la separacién radical entre el homo oeconomicus,
sujeto de interés y el homo juridicus, sujeto de derecho (1979:280). Y se ha visto a qué
precio la “sociedad civil” le proveyd la sintesis entre estos términos. En realidad, mds
que esta pareja dudosa, la figura del “tridngulo” podria haberle conducido a identificar
mejor la naturaleza del desafio politico moderno: el de una subjetividad politica. La
exigencia politica no es simplemente de una parte econdmica o racional’y de otra parte
juridica o normativa. Es racional, normativa e identitaria en el sentido de que de lo que
se trata es de gobernarse a st mismo. Es esto lo que se expresa en el “giro lingiiistico”,
por el pasaje de una filosofia del s#jero a una filosofia de la zransaccién. Es en todo caso
la leccién que puede extraerse del andlisis habermasiano de la accién comunicativa. La
pretension politica moderna es la de gobernarse, en dltima instancia, por via del acuerdo
discursivo. Las pretensiones modernas de gobierno deben por lo tanto responder a la
triple exigencia “ilocucionaria” de ser racionales, justos y de ser los nuestros, aquellos que
nosotros planteamos (TG, 11-17).

FOUCAULTY MARX, INEXTRICABLES

Existe un autor que demostré por qué el liberalismo econémico no estaba capacitado
para afrontar esta triple exigencia ilocucionaria: Marx, en su andlisis de la Seccién I del
Libro I, consagrado a la 16gica social de la produccién mercantil. El primer capitulo
expone su racionalidad (la configuracién competitiva, fundada en la propiedad
privada, maximiza la produccién y optimiza la localizacién de los factores) y su
legitimidad (que no conoce mds que propietarios libres e iguales). El segundo capitulo
considera la tercera exigencia: la de la identidad del ciudadano y de la autenticidad
de su pretension gubernamental. Marx expone ahi que el dinero y la forma mercado
de la que es condicién no es un hecho natural porque la historia ha producido otro
tipo de acuerdos: implica entonces un acto social. “Al comienzo era la accién”, dice
Marx —a comprenderse no en el sentido histérico, sino como principio de una légica
social. Tal accién entre productores-comerciantes supuestamente /7bres, no puede ser
sino un pacto, pero de servidumbre voluntaria. Porque es un acto instituyente que se
olvida ¢l mismo si considera al mercado como un orden natural al que uno se declara
sometido. Elaborada en el capitulo 2, esta inversién de la figura hobbesiana en un

180 XXV ANIVERSARIO * NUM. 69 » MAYO-AGOSTO 2012



EDICION CONMEMORATIVA 1987-2012

pacto de servidumbre mercantil debe considerarse como la critica del concepro liberal
del contrato social mercantil. Su objeto, o su efecto, es enunciar a la vez (1) que es
imposible para seres libres someterse a una ley de la que no habrian sido autores y (2)
que pierden toda libertad estableciendo “libremente” una ley supuestamente natural
—es decir, trascendente— como constitutiva del orden social. La supuesta “ley” del
mercado —que no es en realidad sino una “regla” que uno se da— implica por tanto la
misma suerte de “contradiccidon pragmdtica” que el contrato de esclavitud, en el cual
se niega la posibilidad de contratar. Semejante “ley” no puede entonces ser considerada
como un “hecho de razén”. Es en realidad un hecho histérico.

Foucault reencuentra este problema de /a institucién cuando sehala que los
neoliberales rechazan la visién tradicional liberal del mercado como fenémeno natural y
lo transforman en un puro objetivo racional. Finalmente abandonard el neoliberalismo,
que separa la razén y el derecho. Su repliegue en el liberalismo cldsico, como hemos
visto, no le permite en realidad hacerlo mejor. Por lo tanto, considerando su texto con
atencidn, el empleo particular que hace de la nocién de “sociedad civil”, la distancia
epistemoldgica con la que la trata, le permite encontrar un camino entre lo que podria
llamarse el institucionalismo constructivista de los neoliberales y el naturalismo histérico
del liberalismo cldsico. Esto es por lo menos lo que se deduce de su traduccién de las
categorfas de la “sociedad civil” en términos de “realidades de transaccién”: “creo que
hay que ser muy prudentes en cuanto al grado de realidad que se atribuye a esta sociedad
civil”. Esta no debe ser considerada como una “realidad primera e inmediata” frente
a las instituciones politicas: “Es algo que forma parte de la tecnologfa gubernamental
moderna [...] eso no quiere decir que ella no tenga realidad. La sociedad civil es como
lalocura, como la sexualidad. Son lo que yo llamarfa realidades de transaccidn, es decir
que es en el juego de relaciones de poder y de aquello que se les escapa, que nacen
de alguna manera, en el encuentro de los gobernantes y los gobernados, estas figuras
transaccionales y transitorias que, por no haber existido todo el tiempo, no son menos
reales” (1979:300-301). Esta realidad de transaccién no es lo real de la estructura de la
sociedad considerada; no define su esencia. No es tampoco una pura idealidad a realizar.
Es la de un orden real de enunciados implicados en pricticas reales, que configuran
esta forma social histéricamente determinada.

Esto es justamente lo que, en relacién con Marx, he propuesto entender en términos
de “metaestructura’. Existe en efecto un autor que considera la cuestién institucionalista
en tales términos: nuevamente Marx. Porque segtin su andlisis la “ley del mercado”, no
siendo un hecho antihistdrico de la razén, es un hecho de la historia: en su forma histérica
de ley universal y exclusiva de las relaciones sociales, es precisamente el capitalismo quien
la pone, y la pone como su presupuesto. El mercado —la “sociedad civil” en este sentido—es el
presupuesto del capitalismo, que lo ensancha indefinidamente a medida que se despliega

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 181



J. BIDET FOUCAULTY EL LIBERALISMO: RACIONALIDAD, REVOLUCION, RESISTENCIA

histéricamente. Por tanto Marx, después de haber abierto su exposicion tedrica por el
mercado, forma de la transaccién, comienza el estudio del orden estructural del capital,
que pone la relacién mercantil, la sociedad civil, como su presupuesto mezaestructural de
transaccion, su orden de razén y de referencia (ERC, 220-223).

En este sentido, es Marx quien nos dice de qué habla Foucault en sus libros sobre
el liberalismo y el neoliberalismo. Foucault no es un “ideélogo” del liberalismo. No
propone tampoco, en el arte liberal de gobernar, la clave para la comprensién inmediata
de prospectos efectivos de la historia. Enunciando la verdad del liberalismo, no sefala
que el liberalismo sea la verdad. Expone solamente la pretensidn, la posicién de verdad
del liberalismo la cual, naturalmente, no estd desprovista de efectividad. Como insiste
desde La arqueologia del saber, Foucault se propone hacer algo distinto a una historia
del pensamiento. No estudia simplemente teorias, sino enunciados: enunciados que
toman cuerpo en dispositivos y practicas. Enunciados o tecnologfas, inseparablemente
technéy logos. Analiza las relaciones entre pricticas y enunciados. Pero precisamente la
fuerza del andlisis dialéctico de Marx es enfrentar la cuestién de saber en qué tipo de
estructura social se desarrollan prdcticas que tienen como presupuesto tal metaestructura,
es decir tales pretensiones, tales enunciados: los de la sociedad civil comprendida, a
la manera de Foucault, como transaccién. De la Seccién I a la Seccién 1T del Libro I,
Marx pasa de alguna manera del estudio del liberalismo al del capitalismo. Este paso
Foucault no lo franquea. Supone por supuesto las molestas realidades del sistema, que
su investigacién a menudo hace surgir elocuentemente. Pero en este estudio general de
“nuestra racionalidad”, ellas quedan fuera de su objeto. A diferencia de Marx, Foucault
no se compromete en la relacién dialéctica entre racionalidad e irracionalidad del
sistema. No le pedimos entonces lo que no puede darnos.

Sin embargo la paradoja es que, en cierto modo, hay que buscar en Foucault “lo
que falta en Marx”. Marx, en este sentido mds liberal que los liberales, hace —al menos
en su gran obra teérica—, como si toda la modernidad se pensara a partir del mercado,
comprendida la “forma organizada” que (a partir de la fibrica) se desarrolla en su seno
y que, virtualmente, debe finalmente reemplazarla, conduciendo a la abolicién de la
“forma mercado” y a la construccién de un concepto superior de subjetividad social
solidaria. Es Foucault quien revela, mds profundamente que quienes desde Weber lo
habian precedido, que la racionalidad politica moderna se desarrolla paralelamente a
la forma mercado, en esta forma organizada de la que ha explorado las racionalidades
ambiguas en los terrenos del hospital, la cdrcel, la escuela y el ejército, el urbanismo y la
actividad cientifica, actualizando la cuestién de los “saberes poderes” ahi anclados (los
cuales conciernen también a otros campos, como los de la sexualidad y la locura, cuya
comprensién supone otros universos de conceptos que aquellos de la sociedad civil, del
modo de produccién o del Estado...). Esto no debe ser simplemente comprendido como

182 XXV ANIVERSARIO * NUM. 69 » MAYO-AGOSTO 2012



EDICION CONMEMORATIVA 1987-2012

un “complemento” aportado a Marx. Porque ejerciéndose en términos de saber-poder
en el terreno de la gobernabilidad, Foucault abre un nuevo objeto de investigacién.

Comprender las cosas de este modo permite entender la leccién de Foucault sin
dejarse ganar por la musica liberal —y aprovechar esta leccién. Si tiene razén en este
punto, eso significa también que el arte de gobernar inaugurado por eso que llama
“liberalismo” se presenta también en términos de poder “administrativo”, “disciplinario”,
“policiaco”. Foucault dice haber descubierto el modelo en la forma organizada (versus
mercantil) de la fdbrica, analizada por Marx en £/ Capital. La primera cuestién planteada
por la politica moderna es sin duda la de la relacién entre estos dos modos de transaccién
(estos dos modos de coordinacién social propuesta) y del antagonismo entre aquellos
que tienen allf respectivamente la carga, en los dos polos (mercado versus organizacién)
de la racionalidad econémico-politica. Y ella no se reduce a la cuestién (racional) del
costo de transaccién, porque, en su pretencion ilocucionaria, remite también a aquella
cuestién (normativa) de la legitimidad, de la justicia, de la ley, tanto como a la de la
soberania (auténtica). Falta saber en qué sentido se entiende el término de soberania.
Bajo este nombre, Foucault pone en escena un arte de gobernar que habria aparecido en
primer lugar. Y la entiende en el sentido de una soberania trascendente. La pretensién
moderna del ciudadano designdndose como soberano marca sin embargo el origen mismo
de la idea moderna de soberanfa “auténtica”. Y cuando ésta aparece histéricamente,
hacifa tiempo que habia comenzado a conjugarse en occidente la cuestién del mercado
y la de la organizacién de la sociedad, y es justamente en la co-imbricacién antinémica
de estas dos figuras que la cuestién politica moderna, la del ciudadano-soberano, ha
podido emerger lentamente (ERC, 268-276).

Lo propio de esta cuestién moderna de lo politico es en efecto avanzar a través de
la triple pretensién “ilocucionaria” que es la de la contractualidad social supuesta entre
seres pretendidamente libres e iguales. Que este orden no tenga mds que una existencia
metaestructural de transaccién, de pretension, que sea “invertido en su contrario”, en el
sentido en que las relaciones sociales modernas, las estructuras de clase se constituyen
precisamente en la doble mediacion en la cual se plantea esta pretensién (la del mercado,
como lo muestra Marx, y la de la organizacidn, como lo hemos percibido en la linea
de Weber), pero reasumiéndola sin cesar ~he aqui desde donde se piensa el proceso
revolucionario inmanente a la modernidad. Tal es “el problema tedrico y juridico de
la constitucién originaria de la sociedad” (1979:312) que queria evitar Foucault: el
presupuesto necesario, reconducido sin cesar hacia costas nuevas en la carne y la sangre
de luchas histéricas, de una filosofia de la revolucion.

Lo importante no es saber en qué medida Foucault se adhiere a los liberalismos
de los que habla. Lo importante es mds bien, de una parte, su reinterpretacién de
“nuestra racionalidad politica” moderna en términos de relaciones entre gobierno y

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 183



J. BIDET FOUCAULTY EL LIBERALISMO: RACIONALIDAD, REVOLUCION, RESISTENCIA

gobernados, alternativa a la pretensién revolucionaria de gobernarse. Pero es también
la positividad del saber-poder dado a la gubernamentalidad moderna, y su contraparte
seguin la cual el ciudadano supuestamente soberano no escapa tampoco a la sujecién
a saberes y poderes.

El enfoque que parte de la figura pastoral, que no conoce de entrada mds que
gobernantes y gobernados, dibuja —como aquella que procede de la injusticia mds
que de la pretensién de justicia—, las perspectivas de la resistencia. Y es posible que la
revolucién tenga todo que aprender de la resistencia, de su subversién inventiva, y
que ambas deban leerse mutuamente en el espejo de la subjetivacién. Pero ésta es otra
cuestién que merece ser estudiada en si misma.

BIBLIOGRAFIA

Bidet, Jacques, Théorie générale, PUF, Paris, 1999.

——, Explication et reconstruction du Capital, PUF, Paris, 2004.

Foucault, Michel, Sécurité, territoire, population. Cours au Collége de France, 1977-1978,
Gallimard, Parfs, 2004.

——, Naissance de la biopolitique. Cours au College de France, 1978-1979, Gallimard, Parfs,
2004.

——, Dits et écrits (vols. 1 a 1V), Gallimard, Paris, 1994.

184 XXV ANIVERSARIO * NUM. 69 » MAYO-AGOSTO 2012



71 IR L frime
“ 1 AL P

2




Solaris (detalle) (2009), éleo y aluminio sobre madera,
32x24 c¢m, col. particular, Ciudad de México.



