
83ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

El origen de La Plaza Pública en México: 
usos y funciones sociales*

Georgina Isabel Campos Cortés

* Este artículo forma parte de la tesis de doctorado en Ciencias Sociales “Hacia una resignificación 
del espacio público: usos sociales de la Plaza Vizcaínas”, UAM-Xochimilco, México, 2011.

La idea central de este ensayo es encontrar las características que nos permitan conocer, 
diferenciar y profundizar en las singularidades de la transformación de la plaza pública 
mexicana. Esto a partir de la exploración de los rasgos de la misma en las diferentes culturas 
donde se originó este tipo de espacio. Se hace una contrastación de las formas de pensamiento 
que lo concibieron a partir de objetivos y funciones específicas; por ello ponemos atención 
en las tensiones teóricas que generan la modernidad y la posmodernidad como formas de 
pensamiento diferenciados; realizamos un breve estado de la cuestión política sobre cómo se 
concibe el concepto de espacio público a la par que realizamos una descripción histórica sobre 
el papel de la plaza pública en diversas culturas, ya que ello supone interpretar su perspectiva 
de realidad y sus manifestaciones de acuerdo con sus propios criterios culturales.

Palabras clave: plaza pública, espacio público, modernidad, apropiación.

ABSTRACT

The central idea of this paper is to find the characteristics that allow us to know, to differentiate 
and examine the singularities of the transformation of the Public Plaza Mexicana. This from 
the exploration of the features of the public square as such in different cultures where they 
originated this kind of space. It makes a contrast of forms of thought which conceived with 
objectives and specific functions, which is why we pay attention to theoretical tensions 
generated modernity and postmodernity as distinct ways of thinking, make a brief state of 
the political over how they conceived the concept of public space while making a historical 
overview on the role of the Public Square across cultures, as it means to interpret their view 
of reality and its manifestations in accordance with their own cultural criteria.

Key words: public square, public space, modernity, appropriation.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

84 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

Introducción

La idea central en este ensayo es exponer el papel que la plaza pública ha tenido en 
diversas culturas, lo que supone interpretar, con los propios criterios culturales que la 
caracterizan, la realidad de las manifestaciones sociales efectuadas en ella. A partir de la 
reflexión histórica expondremos el origen y la concepción que en México tuvo la plaza 
pública; primero desde su especificidad espacial y temporal, y en un segundo momento, 
comparándola con el origen de la plaza antigua. Para efectuar dicha indagación, y su 
transcurrir temporal y geográfico, la historia es el mejor registro para manifestarnos 
cómo se efectúo su planeación y su creación, así como las funciones y objetivos que le 
fueron prescritos, antes que se manifestara en ella un uso social heterogéneo.

La finalidad de este apartado es hallar vestigios de que en toda cultura e historia 
de la plaza pública, los usuarios –sean griegos, romanos, burgueses, prehispánicos, 
conquistadores o modernos– recrearon y recrean los espacios públicos por el uso social 
actual más allá de las actividades para las que fueron diseñadas.

La perspectiva histórica nos devela lo particular y es rica en detalles porque desarrolla su 
análisis a partir del origen y el auge del espacio público como área donde se desarrollan los 
eventos, por ello lo particular de dicha perspectiva radica en que se ocupa del desarrollo 
del objeto en cuestión que, en nuestro caso, es el “espacio público con modalidades y 
ritmos propios para cada país, aunque llegan a constituirse –históricamente– en rasgos 
de un área cultural latina”.1 

Nuestro último objetivo es plantear nuevas líneas de investigación en plazas públicas 
que no contienen patrimonio edificado, y que tampoco son objeto de manifestaciones 
públicas, invitamos a investigar en el impacto que tienen dichos espacios de manera 
subjetiva en sus usuarios, es decir, el sentir y la experiencia del sujeto a través de los 
cambios históricos y sociales que permiten estas reflexiones teóricas y que a la vez son 
producto de procesos concretos.

En este sentido, como producto de la contrastación de formas de pensamiento que 
conciben objetivos y funciones para el espacio público –o antiguamente denominado 
“ágora”–, nuestro primer eje es reflexionar e intentar posicionar la mirada con la 
que concebimos a la plaza pública, esto es, reconocer entre las tensiones teóricas 
modernidad-posmodernidad, nuestra propia forma de mirar la plaza pública y sobre 
todo el papel que le otorgan al sujeto en la construcción de la realidad social.

1 Xavier Guerra François y Annick Lempéiere et al., Los espacios públicos en Iberoamérica. 
Ambigüedades y problemas. Siglos XVIII-XIX, Fondo de Cultura Económica/Centro Francés de Estudios 
Mexicanos y Centroamericanos, México, 1998, pp. 5-7.



85ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

La contrastación de dichas posturas, nos permiten como segundo eje, plantear un 
estado de la cuestión desde la política sobre cómo se concibe el concepto de espacio 
público. Posteriormente, nuestro tercer eje, es indagar y comprender el papel de la 
plaza pública en las diversas culturas, ya que ello supone interpretar su perspectiva de 
realidad y sus manifestaciones de acuerdo con sus propios criterios culturales. A partir 
de dicha reflexión histórica, nuestro cuarto y último eje se constituye en comprender 
el origen y la concepción de la plaza pública en México, como nuestra realidad social, 
primero desde su especificidad espacial y temporal; después, en contrastación con las 
funciones sociales atribuidas desde el origen de las plazas antiguas.

¿Posturas opuestas o complementarias? Modernidad/posmodernidad 
y el papel del sujeto social

¿cómo se explican y acontecen las relaciones entre el modo de pensar y conocer de 
una sociedad y la subjetividad de los sujetos sociales en los tiempos contemporáneos? 
La concepción de la plaza pública no es nueva, la carga de funciones y objetivos que 
podrían realizarse en ella es, desde sus orígenes y hasta la fecha, un entramado que se 
encuentra sujeto a modificaciones de acuerdo con la sociedad de que se trate. Por ello, 
si el espacio público es un lugar donde la tradición y la modernidad se conjugan, éste 
no puede reducirse a formulaciones de los teóricos modernos o posmodernos; desde 
nuestra perspectiva, cobra especial importancia el sentido socialmente construido 
que le otorgan quienes actúan en él. La acción social que despliegan sus usuarios es el 
motor que origina la existencia actual de la plaza pública, siendo el sujeto el usuario 
y productor de dicho espacio.

La tensión teórica que genera posicionarse o no en la visión moderna o posmoderna 
es una discusión reiterada y aún no agotada, es un debate que nos permitirá ahondar 
en nuestro objeto de análisis para intentar posicionar nuestra mirada, es decir, cómo 
y desde dónde concebimos a la plaza pública.

Jürgen Habermas2 ha señalado que desde finales del siglo XVIII se constituyó una 
nueva conciencia del tiempo en la cultura occidental: es la modernidad, o, también 
llamada “actualidad”. Concebida como un pasaje hacia lo nuevo –con ello su renovación 

2 Jürgen Habermas, “A Nova intransparencia: a crise do Estado de bem – estar social e o 
esgotamento de energias utópicas”, Novos Estudos, num. 18, CEBRAP, Sao Paulo, Brasil, 1987 (citado 
por José Manuel Valenzuela Arce, “Modernidad, posmodernidad y juventud”, Revista Mexicana de 
Sociología, núm. 1/9, enero-marzo, año LIII, núm. 1, UNAM, México, pp. 167-202.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

86 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

es continúa–, es un horizonte referido a la actualidad diaria, y abierta a un futuro que 
nunca llega, pese a que el entrecruzamiento entre tradición e innovación es constante. 
Dicho de otro modo, la modernidad implanta una concepción del tiempo en la que 
el presente pasa a ser concebido como un mero estadio de un proceso en tensión de 
futuro. El tiempo presente pasa a ser un tiempo siempre mejorable, reformable o 
superable, ya que la historia avanza en la dirección adecuada, aquella guiada por un 
desarrollo científico-tecnológico liberador de las rémoras y prejuicios característicos de 
las sucesivas etapas históricas precedentes. El horizonte de futuro pasa a convertirse en 
una expectativa, siempre por otra parte inacabada, que cumplir. Por ello, lo moderno, 
no se circunscribe a una definición cronológica, sino a un periodo de reflexión y 
contrastación de lo nuevo frente a lo antiguo.

Los discursos modernos comparten una cierta metavisión, un código de formas 
que las hacen ser propias de una época en que el culto a la razón otorga un sentido 
estratégico a la funcionalidad, dejando espacios a la neutralidad técnica y administrativa 
que se expresa a partir de una instrumentalidad. Estos discursos nos proyectan la crónica 
de una historia anunciada. Así, al pensamiento moderno se le debe comprender en 
plural, como un conjunto disímil de propuestas reflexivas, tejidas desde muy distintas 
realidades históricas y de ambientes culturales abiertos. Sin embargo, a pesar de las 
diversidades que lo integran, encuentra su unidad en la representación de la realidad 
como racional y funcional.

Tres son los elementos constituyentes de la modernidad: la ruptura, la crisis y el 
progreso. La ruptura, fue su origen, y se supone una búsqueda perpetúa en términos de 
su pretendida aprehensión del presente, aunque éste se desvanece a diario ya que, en su 
propia lógica, el presente es pasado al día siguiente. En consecuencia, la crisis es el estado 
en el que se encuentra esta forma de mirar y explicar la realidad, donde las metas están 
siempre por llegar, pero no se han alcanzado porque su constante devenir no le permite 
concretar sus objetivos. El progreso forma parte de lo que va a llegar –pero como a diario 
se es moderno y el día pasado es antiguo, el progreso no se alcanza a definir–; así, la crisis 
y el progreso están en una relación indisoluble y característica de la modernidad que, pese 
a todo no ha llegado a concretarse. De acuerdo con estas tres características constituyentes 
de la modernidad, coincidimos con la afirmación de Berman, Marshall: “la modernidad 
es una contradicción incesante”,3 lo que también nos permite comprender porqué la 
modernidad puede mantenerse aún como proyecto vigente.

3 Marshall Berman, Todo lo sólido se desvanece en el aire, Siglo XXI Editores, México, 1991, pp. 
XI-XII.



87ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

La modernidad, por principio, es una categoría que, como el tiempo, avanza 
negándose, debido a que en su objetivo supuso: la libertad de conciencia que abandona 
el cielo de las ideas y apostó por el código procesal de la nueva racionalidad científica, y, 
también, de dominio.4 Se concibió como narrativa que ostentaba un sistema filosófico 
capaz de tener planteamientos y soluciones para todo el espectro de problemas de la 
vida social, consolidándose y mutando en metanarrativa. Esta idea del progreso como 
objetivo, que caracteriza a la conciencia del ser moderno, implica que esta categoría 
del progreso posee una dirección lineal, necesaria. Sin embargo, el punto endeble de 
la modernidad como proyecto es que encierra una integración forzada, ya que intenta 
organizar racionalmente la cotidianeidad social de manera universal y homogeneizante. 
Esto se puede verificar en el eje de la modernidad, llamado progreso, este concepto 
data del periodo renacentista, y el proyecto formulado por los filósofos del iluminismo 
en el siglo XVIII, ambos se basaban en el desarrollo de una ciencia objetiva y una moral 
universal. Dicha certeza abona –muy a su pesar– a que la modernidad se extinga, y, como 
una representación compartida, dicha certeza se confronta con esta otra: la sociedad 
no es homogénea y la diversificación social, además de manifestarse, se acompaña de 
complejas relaciones, de microespacios, donde se pondera la subjetividad.5

Pero el sujeto como fuerza creadora siempre ha sido cuestionado. El entramado que 
se conforma de las relaciones sociales entre el individuo y la sociedad, ha sido abordado 
desde diferentes perspectivas, por ello, es difícil plantear la cuestión del sujeto, tanto 
el modo de pensar y conocer de una sociedad como la subjetividad manifestada en 

4 Xavier Guerra François y Annick Lempéiere et al., Los espacios públicos en Iberoamérica..., op. cit.; 
Luis Villoro, El pensamiento moderno. Filosofía del Renacimiento, Fondo de Cultura Económica/El 
Colegio Nacional, México, 2005, pp. 89-90; Anibal Quijano, “Modernidad, identidad y utopía 
en América Latina”, Imágenes desconocidas. La modernidad en la encrucijada posmoderna, Clacso, 
Buenos Aires, 1998, p. 18.

5 Marcela Lagarde concibe a la subjetividad como “la particular concepción del mundo y de la 
vida del sujeto. Está constituida por el conjunto de normas, valores, creencias, lenguajes y formas 
de aprehender el mundo, conscientes e inconscientes, físicas e intelectuales, afectivas y eróticas. 
[...] la subjetividad se estructura a partir del lugar que el sujeto ocupa en la sociedad y se organiza 
en torno a formas específicas de percibir, de sentir, de racionalizar, de abstraer y de accionar sobre 
la realidad. La subjetividad se expresa en comportamientos, en actitudes y en acciones del sujeto, 
en cumplimiento de su ser social, el marco histórico de la cultura. En suma, la subjetividad es la 
elaboración única que hace el sujeto de su experiencia vital”. Marcela Lagarde, “Los cautiverios de 
las mujeres”, México, 1993, p. 302. Citado por M. Calvillo y Favela, “Hacia la categoría de sujeto 
social en la teoría sociológica”, revista Polis, Investigación y Análisis Sociopolítico y Psicosocial, núm. 
96, UAM-Iztapalapa, México, 1996, pp. 13 -51.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

88 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

tiempos contemporáneos. Sin embargo, sin el sujeto social como categoría clave sería 
imposible pensar en la posibilidad de repensar el espacio público como un área para 
el encuentro o desencuentro social.

La emergencia del individuo, en la historia de Occidente, tuvo lugar durante la 
Ilustración (siglo XVII); en esta corriente se gestó el ideal de conocer y explicar la 
naturaleza a partir de la razón, en manifiesta oposición con lo sobrenatural, lo tradicional 
y lo no terrenal. El individuo se encontraba determinado, hasta ese momento, por 
pertenencia a instancias colectivas como el pueblo, la corporación, la iglesia o la familia, 
por lo que el hombre no se había desarrollado como individuo autónomo. Dos siglos 
más tarde, la sociología clásica, en su época de desarrollo durante el siglo XIX,6 mantenía 
la idea de que el mundo podía ser salvado por la sociedad, existía una confianza en el 
poder de la acción social para crear una sociedad perfecta.

El tránsito de la visión colectivista de la sociedad a una en la que el papel del sujeto, 
en la constitución de la sociedad, tiene su centro de gravedad en el sentido y origen de 
la acción del sujeto social, es decir, en la determinación de los actores sociales y el papel 
activo de los mismos en la construcción del mundo social. El énfasis en el papel y en la 
actividad en el individuo fue realizado por Georg Simmel quien –intentando rebasar el 
ámbito específico de la sociología, a la sociedad como categoría de análisis– realiza un 
diagnóstico crítico del significado de la modernidad, en el cual el eje nodal es la cultura 
a la que define como “una síntesis de desenvolvimiento subjetivo”.7 Cuando Simmel 
denota a la subjetividad como componente singular del sujeto, conjunta su atención 
en el arte que le permite, desde su óptica, rechazar y criticar las doctrinas morales que 
planteaban una ley universal que el agente debía observar para su conducta al margen 
de su individualidad. Con ello, Simmel plantea que no hay un solo mundo, sino más 
bien una pluralidad de mundos, donde ninguno puede reclamar para sí la primacía 
ontológica o epistemológica sobre los demás, “hay y debe haber distintas verdades 
para formas y posiciones de vida distintas”.8 Con dicha afirmación, Simmel reitera en 
la “resistencia del sujeto a ser nivelado y utilizado en un mecanismo social-técnico”,9 
y el papel particular que tiene, para la acción del sujeto, la interacción ocurrida entre 
diversa gente. Al analizar y relacionar los hechos con los sujetos, Simmel mira a la 

6 En su apogeo, la sociología tuvo como principales exponentes a Auguste Comte, Emile 
Durkheim, Max Weber. 

7 Georg Simmel, en Jean-François Lyotard, La condición posmoderna, Editions de Minuit, París, 
1979.

8 Idem.
9 Idem.



89ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

sociedad desde el individuo, desde la acción y la interacción individuales, lo cual aboca 
a la sociología, al análisis de la acción y de la interacción desde la individualización10 
de los hechos sociales, desde la socialización11 del individuo.

Desde esta perspectiva, la cultura aunque es el marco que delimita la interacción entre 
la gente, existe per se, como la historia, ejerce dominio en el individuo, al grado de llegar a 
determinar el tipo de interactor de que se trata, así como las formas en las que interactúa 
éste; no obstante la individualidad, la diferencia, la singularidad de cada sujeto no es negada 
por la cultura, ya que es en el individuo donde radica la capacidad de experimentarla e 
interpretarla. Es decir, el individuo aunque se encuentra condicionado por la cultura, se 
mueve en su cotidianeidad a partir de sus propias experiencias de vida. 

En este contexto, los elementos que dotan a la categoría de sujeto social con capacidad 
singular son la subjetividad, la experiencia de vida, así como las decisiones y acciones 
que realiza; a estas particularidades se debe el rescate del individuo en el análisis 
sociológico, en tanto producto y productor de la sociedad y de la historia. La esencia 
creativa, crítica e imaginativa del sujeto permite analizar el proceso de interacción del 
individuo en alteridad, en conflicto, en negociación, en condiciones de heterogeneidad 
y diversidad social.

Ante esta realidad socialmente heterogénea aparece la posmodernidad (algo más allá de 
la modernidad) como una forma de pensamiento que ve la realidad a partir de reacciones 
y abandonos, porque éstos son producto de nuevas percepciones del mundo y de la 
vida; es aquí donde se desvanecen las certezas, que ahora bien reclaman redefiniciones. 
La posmodernidad no es una nueva era, tampoco es un después de la modernidad, se 
produce de ella y en ella, es el desencanto de la modernidad, como apunta Habermas, 
“desencanto que asume múltiples rostros y rebasa al pesimista mundo de las vanguardias, 
se interioriza en amplias capas sociales o deambula como idioma de desconsuelo”.12 
Este desencanto cuestiona el núcleo de la idea de desarrollo, pues no tiene confianza 
en éste. La modernidad ha dejado de ser la orientadora hacia el futuro, y el cambio 
ya no es un valor positivo. Ahora, esta posmodernidad representa el surgimiento de 
una subjetividad diferente, de un ambiente cultural que camina por senderos que no 

10 Individualización entendida como la internalización de la cultura. George Simmel, Cuestiones 
fundamentales de sociología, Gedisa, Barcelona, 2002.

11 La socialización para Simmel es un marco de regulación a partir de valores, los cuales proveen 
una regulación moral que rige el comportamiento del colectivo en sociedad, ya que fue creado con 
el interés especifico de mantener el orden. Idem.

12 Jürgen Habermas, “Modernidad un proyecto incompleto”, en Nicolás Casullo (coord.), El debate 
modernidad/posmodernidad, Ediciones el cielo por asalto, Buenos Aires, 1989, pp. 131-145.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

90 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

son los de progreso y desarrollo, es esta posmodernidad una experiencia de vida, que 
ocurre en lo cotidiano.

Sin embargo, la posmodernidad permite pensar que asumirla como punto de vista 
de la realidad, es vivir entre modernos y premodernos, aunque esto implica ostentarse 
desde una pluralidad de espacios y temporalidades, así como un vivir después del 
presente relativizando diferencias; lo que nos lleva a caracterizarla como una perpetúa 
búsqueda y ruptura que no confía en los metarrelatos, o bien, que es parte de lo 
moderno que se niega a sí mismo. De ahí que coincidamos con Jürgen Habermas, al 
considerar que el fracaso de la modernidad supuso una fragmentación de la totalidad, 
es preciso en este ocaso, extraer las lecciones de la modernidad misma, manteniéndose 
sin posturas dogmáticas y en un espacio neutral, ya que de ello depende en mucho 
hacer palpables, poder observar y comprender en el espacio público y en sus orígenes, 
todos los cambios ocurridos en él.13 

En consecuencia con lo anterior, establecemos como necesario conocer y reflexionar 
acerca del pensamiento antiguo y su visión de la realidad; esto será condición, para 
nuestro caso, sólo si avanzamos en las razones históricas que llevaron a la creación 
y consolidación de la plaza pública. Acceder a la experiencia pasada y presente que 
generó y genera la realidad de la plaza pública en nuestro imaginario social, es conocer 
históricamente la cosmovisión que yace en su diseño y función, ya que ello nos permitirá 
contrastar la experiencia antigua con la contemporánea, además de avanzar en el análisis 
y reflexión de la lógica que comparte, o no, con la plaza pública mexicana.

Hasta aquí es claro que la revolución del pensamiento se consolidó a la par de procesos 
de racionalización, individuación y desencanto del mundo –procesos que caracterizaron 
el advenimiento de la modernidad–; éstos implicaron la lucha por la igualdad, la 
libertad y los derechos individuales que la caracterizaron en su origen. Finalmente, se 
debe señalar que la centralidad de la idea de “cambio” vino a ser el fundamento que 
orientara la dinámica constante de la sociedad, y de su actividad, con la pretensión 
del progreso y de desarrollo. Sin embargo, al concebir la modernidad como unidad de 
pensamiento que pugnaba por el cambio como una verdad absoluta, también ancló 
su fragilidad en describir la realidad como racional y funcional lo que, en su esencia, 
conlleva la posibilidad de ser productora de una diversidad de formas de pensamientos 
–ya que la racionalidad misma permite ser entendida de diversas maneras– originando, 
precisamente, cuestionamientos sobre su validez. En consecuencia, el posmodernismo 
cuestiona la naturaleza de su origen, realiza una crítica a la modernidad, y se fundamenta 
en no pretender unidad en su concepción de la realidad, cuando éstas se hallan fincadas 

13 Ibid., p. 142.



91ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

en lo que suponen una unidad en metanarrativas. No hay un solo saber, Jean-François 
Lyotard afirma: 

[...] nuevos lenguajes vienen añadirse a los antiguos, formando los barrios de la 
ciudad vieja –el simbolismo químico, la notación infinitesimal– [...] Se puede sacar 
de este estallido una impresión pesimista: nadie habla todas esas lenguas, carecen de 
metalenguaje universal, el proyecto del sistema-sujeto es un fracaso, el de la emancipación 
no tiene nada que ver con la ciencia, se ha hundido en el positivismo de tal o tal otro 
conocimiento particular.14

Lo cierto es que entre el pensamiento moderno y el posmoderno sólo existen límites 
artificiales, pues suponen una crítica que puede renovar y hasta puede constituirse en 
la continuidad del proyecto que no ha sido realizado y que aún puede consolidarse 
de la mano de la posmodernidad sin anular sus diferencias particulares. Por ende, no 
pretendemos ser absolutistas y posicionarnos en uno de los extremos, ya que en la 
confrontación de la percepción de la realidad hay que considerar los riesgos que se corren 
cuando se manejan absolutismos. Para nosotros el riesgo sería ignorar o generalizar 
las representaciones15 particulares de los sujetos en su tiempo y espacio específicos, 
cuando su conocimiento es personal e histórico y con límites territoriales. Si al observar 
nuestro objeto de reflexión, si sólo apreciáramos a la plaza pública desde la modernidad, 
es decir, unitaria, esto significaría apreciarla como construcción y edificación, objeto de 
planeación y conservación, en síntesis, tal como es: como patrimonio de una cultura, 
donde el sujeto no se encuentra en acción en el presente mismo. Concebirla de esta 
forma, limitaría el papel actual de la investigación restringiéndola sólo al registro de su 
mantenimiento o estado de conservación. En este entendido, al ubicar la plaza pública en 
la conflictiva configuración de su constitución y cambios, entre el pensamiento antiguo y 
el moderno, nos permite observarla desde diversas formas: concebirla y registrarla como 

14 Jean François Lyotard, La condición posmoderna, Ediciones Minuit, 1990, p. 77.
15 Representación entendida como modos de ordenamiento de una realidad en un momento dado 

y compartida entre sujetos individuales y colectivos por identidad. (n.a) Ahora bien, la identidad 
la comprendemos, como señala Gilberto Giménez, como la representación que tienen los agentes 
(individuos o grupos) de su posición en el espacio social y de sus relaciones con otros agentes que 
ocupan la misma posición o posiciones diferenciadas en el mismo espacio. En cuanto a representación 
de un sí mismo o de un nosotros socialmente situados, la identidad es esencialmente distintiva, 
relativamente duradera y tiene que ser socialmente reconocida. Gilberto Giménez, “Modernización, 
cultura e identidades tradicionales en México”, Revista Mexicana de Sociología, núm. 4, año LVI, 
UNAM, México, 1994, p. 261.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

92 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

un ordenamiento peculiar en cada época, con imaginarios singulares y acordes con ella y 
con los sujetos que las crearon (y hoy las usan) y disponen de ella por experiencia vivida, 
en conflicto o en negociación, es decir, nos proponemos indagar en la interiorización 
del espacio a partir de la experiencia de uso, como forma de pensamiento adecuada que 
recupera al sujeto como agente, es decir, como fuerza portadora de acción. 

Teoría del espacio público

Con el objetivo de evitar presupuestos e intentando conocer el espacio público en 
su circunscripción sociocultural e histórica, necesitamos comprenderlo sin “escindir 
las acciones de las nociones que esgrimen los actores sobre ellas, sustituyéndolas por 
las nociones del investigador”.16 Para ello, planteamos los aportes particulares de las 
disciplinas que consideramos puntuales para el tema del espacio público ya que, como 
afirma Nora Rabotnikof, el espacio público 

[...] es importado al campo de las ciencias sociales porque tiene un sentido para nosotros 
en tanto que lo encontramos bajo la forma de un ideal investido de valor o de deseo y 
porque no se limita a ser una mera herramienta de descripción de los que es, tal como 
es [...] el espacio público parece nombrarse de diversas maneras y en todas ellas, los 
discursos que se construyen en torno a esta categoría contienen una carga compleja de 
supuestos y connotaciones.17

De esta manera, la noción de espacio público se registra en investigaciones de corte 
histórico, en las cuales lo público tiene raíces remotas y todas hacen referencia a las 
estructuras comunitarias donde el individuo no es reconocido como particular, ni como 
persona, ya que el vocablo público tenía dos significaciones principales, la primera era el 
pueblo,18 es decir el conjunto de habitantes de una ciudad, mientras que la segunda se 
refería a lo público de lo que se hacia o se decía a la vista de todos o bien era conocido 

16 Rossana Guber, El salvaje metropolitano: a la vuelta de la antropología posmoderna, reconstrucción 
del conocimiento social en el trabajo de campo, Legasa, Comunicación y sociedad, Buenos Aires, 
1974, p. 75.

17 Nora Rabotnikof, “Introducción: pensar lo público desde la ciudad”, en Patricia Ramírez Kurí, 
Espacio público y reconstrucción ciudadana, Flacso/Miguel Ángel Porrúa, México, 2003, p. 23.

18 El término pueblo entendido aquí como el público, tiene además el carácter de población, 
alude a lo corporativo, es decir, al conjunto de estamentos y corporaciones. Guerra y Lempéiere, 
Los espacios públicos en Iberoamérica..., op. cit., p. 12.



93ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

de todos,19 lo que implica a la voz pública: la publicidad. Como afirma Jorge Brenna, 
“lo individual y lo particular estaban subordinados al bien común”, de ahí la falta de 
reconocimiento de la persona como tal, ya que “el espacio público, como territorio 
independiente de la vida privada de los individuos, no existía en las sociedades europeas 
de la alta Edad Media”.20

Este concepto tiene una larga historia en la cultura occidental y sus dimensiones más 
propias se encuentran mejor delineadas en el desarrollo del Estado clásico occidental: 
el europeo. En éste, el espacio público, el simbólico que no es el mismo que el de la 
antigua plaza griega, aparece como necesario una vez que el Estado se convierte en 
garante del interés general. De manera histórica Jurgüen Habermas analiza el nacimiento 
del espacio público realizado de opiniones y dedicado a esto mismo, se trataba de un 
espacio de libertad en cuanto a los temas comentados.21 

Para el caso mexicano que es el que nos ocupa, durante su periodo colonial y después 
en el independiente, a partir del origen de su diseño para develar la función y objeto 
que había de cumplir dicho espacio. La descripción histórica y sociológica de la plaza 
pública mexicana es realizada por dos autores, Jéromme Monnet (2001) y Soledad 
Cruz (1993), y aunque de manera independiente realizan sus exposiciones sobre el 
tema, ambos documentos se complementan y confirman los sucesos, se describen los 
cambios ocurridos en el principal espacio público de la ciudad de México, que es la 
Plaza Mayor, la cual es un referente inmediato y básico para comprender la función 
de los otros espacios públicos del área central de la ciudad de México. En esta línea 
histórica habría que enfatizar que los analistas destacan la organización de la sociedad 
a partir de la Plaza Mayor, y la secuencia de fenómenos sociales que habrían de 
caracterizar al público a partir de la segregación social, los mestizajes, educación y 
recursos económicos que ocurre a partir de ella.22 

19 Philippe Ariès y Georges Duby, Historia de la vida privada, 2. “De la Europa feudal al 
Renacimiento”, Santillana Ediciones Generales, Madrid, 1991, p. 22.

20 Jorge Brenna, “Territorialización de lo público y lo privado”, revista Relaciones, núm. 17-18, 
UAM-Xochimilco, México, 1998, p. 8.

21 Guerra y Lempéiere, Los espacios públicos en Iberoamérica..., op. cit., p. 27.
22 María Soledad Cruz Rodríguez, “Segregación étnica, igualdad leal y procesos urbanos en la Ciudad 

de México”, revista Sociológica, “Lo público y lo privado”, mayo-agosto, UAM-Azcapotzalco, México, 
1993, pp. 85-102; Jerome Monnet, “Espacio público y lugares comunes en la Ciudad de México y Los 
Ángeles”, revista Perfiles Latinoamericanos, “La nueva segregación urbana”, Flacso-México, diciembre, 
núm. 19, año 10, 2001, pp. 131-151.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

94 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

De esta forma la Plaza Mayor se constituye históricamente en el espacio y en el medio 
con el que se edificaba la nación, por lo tanto lo público era el espacio que significaba 
ser el área de encuentro y de vínculo, de unidad e identidad. La Plaza Pública es para la 
perspectiva histórica uno de los espacios de la ciudad tradicional,23 llegando a ser para 
la investigación el “laboratorio social donde surgen formas distintas de apropiación 
colectiva de la ciudad”.24

El análisis histórico detalla también para el caso mexicano, lo que sucede después 
de la Revolución Mexicana, y de manera general en Iberoamérica, ya que se manifiesta 
como problema central del siglo XIX, la construcción de la nación, expresándose éste 
en la elaboración de la Constitución, la representación política, la ciudadanía, las 
elecciones, las libertades individuales, la opinión pública, etcétera; lo que implicó que 
el espacio público fuese objeto de reflexión contemporánea para diversas disciplinas. 
De esta manera, durante la década de 1960 y hasta 1980, por lo menos en México se 
realiza un profundo y productivo seguimiento del origen y función del espacio público 
a partir de un corte netamente histórico y/o político. 

Desde la dimensión jurídica, se determina de manera normativa la función o posibles 
usos en el espacio público a partir de derechos, se determina que es de acceso colectivo 
y también que la posesión no es material, sino simbólica y, por ende, le pertenece al 
colectivo nacional, o bien como lo define Jordi Borja: 

El espacio público es un concepto jurídico (pero no únicamente): [porque se encuentra] 
sometido a regulación específica por parte de la administración pública, ya sea propietaria 
o posea la facultad de dominio sobre el suelo, la cual garantiza la accesibilidad a todos 
y fija las condiciones de desarrollo e instalación de actividades.25

Ahora bien desde la política, la cual es una perspectiva más prolífera, define a los 
espacios públicos como lugares privilegiados para practicar el ejercicio de la ciudadanía 
y la expresión de los derechos civiles; lo que en la práctica se refiere al uso del espacio 
como el ámbito de las manifestaciones sociales de manera abierta, donde tales acciones 

23 Francisco de las Rivas y Juan Luis Sanz, “Sobre la arquitectura del espacio público contem-
poráneo”, en Ramón Mario Castrillo, Ciudad, territorio y patrimonio, materiales de investigación, 
Alfonso Álvarez Mora (coord.), Pograma de Doctorado 1998-2000, Instituto Universitario de 
urbanística, 2000, p. 142.

24 Patricia Ramírez (coord.), Espacio públicoy reconstrucción ciudadana, op. cit., p. 31.
25 Jordi Borja, “La ciudad es el espacio público”, en Patricia Ramírez (coord.), Espacio público y 

reconstrucción ciudadana, op. cit., p. 65.



95ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

son orientadas por la libre elección y el reconocimiento y tolerancia expresa del otro, 
la opinión pública moderna así como por la representación social. 

Es en la perspectiva política en la que ubicamos fundamentalmente a Hannah Arendt 
y Jurgüen Habermas como los teóricos que ahondan en la constitución del espacio 
público como un espacio para el diálogo y la confrontación, constituyéndose por la 
libertad y voluntad de los sujetos. En particular es Hannah Arendt quien afirma que 
la política “se basa en el hecho de la pluralidad de los hombres”,26 y el acto fundante 
de esta pluralidad es la libertad inherente a la acción humana, libertad que en Arendt 
supone libertad política o no es en absoluto (libertad), ya que ésta es para la autora la 
facultad humana que configura el mundo como plural y diverso, libertad que implica la 
capacidad de dar existencia a algo que no existía antes.27 Lo que Philippe Ariès  y Georges 
Duby denominan “populus: una comunidad de hombres y varones, distinguidos por su 
estatuto, la libertad [...] ser libre equivale a participar en derechos y deberes, unos y otros 
fijados por la ley. Derecho y deber de trabajar comunitariamente en el mantenimiento 
de la res publica”.28 Así es como Hannah Arendt define el espacio público –enfatizando 
el ágora griega– a partir del término de libertad, la cual está constituida por la acción 
que realizamos en público y para lo público; esta facultad humana, afirma Arendt, llega 
a ser política cuando configura al mundo como plural y diverso, es decir, la referencia 
a la libertad es asimismo sensible “en” su propia interioridad –entre hombres libres–, 
como función de la necesidad. Según Alejandro Sahuí lo importante de la libertad en 
Hannah Arendt radica en este poder hacer lo que debe querer, porque sin ello Arendt 
no comprendería que significaría ser libre. Por ello, la libertad en Hannah Arendt es 
clave para que el espacio público sea un lugar de aparición de los sujetos, aunque esto 
suponga negar la individualidad, pero de encuentro con ellos mismos y con los demás, 
es decir, donde la pluralidad se manifiesta como producto de la libertad inherente a 
la acción29 humana de elegir, de opinar o de socializar.30 Sin embargo, al profundizar 
en la perspectiva griega el hombre no podría negar su dimensión política a costa de su 
presunta dimensión privada, por tanto el ser que está en la polis, es por ende parte de 

26 Hanna Arendt,1997:45 citado por Alejandro Sahuí, 2002:242-243.
27 Alejandro Sahuí, 2002:243.
28 Philippe Ariès y Georges Duby, Historia de la vida privada, op. cit., 1991, p. 29.
29 Esta autora establece la diferencia entre acción, labor y trabajo para especificar con ellos que la 

acción a la que caracteriza como política, es la única actividad que se acontece entre los hombres, sin 
la mediación de las cosas, por lo que al ser condición de la pluralidad humana, es también condición 
de toda vida política o pública. Alejandro Sahuí, 2002:244.

30 Cfr. Alejandro Sahuí, 2002:242-243.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

96 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

esa familia, ambas referencias se desprenden del concepto koinonia (aristotélico) que 
para Arendt denotaría “lo común a todos” y por lo tanto, excluido del lugar poseído 
privadamente. Por ello, la libertad se constituye en un poder hacer de lo que debe querer, 
es decir, es el acto de realizar nuestra voluntad, ya que estar en el mundo es estar entre 
los hombres, es el inter homines esse que en los griegos coincidía con la polis, y fuera de 
la cual no podría concebirse una vida verdaderamente humana, ya que es ahí donde se 
hace evidente la libertad de elección, y de opinión, por lo que es la libertad lo que los 
constituye un fenómeno de la voluntad.31 Dicha visión construye el espacio público 
como un lugar de relaciones donde, por medio de las acciones y de los discursos de 
los ciudadanos, se da el entendimiento común entre las personas.

De esta forma el espacio público en Arendt es el lugar para realizar la política, por 
elección, sólo así es el lugar donde se origina la relación entre unos y otros. Por lo que la 
razón de la existencia del espacio público es el constituirse en un espacio para la política, 
abierto, plural, evidente y visible, por lo que emerge de la libertad pública-política. 

En el ágora griega su función y su propósito no se regían por completo los principios 
políticos modernos de libertad e igualdad; en la democracia ateniense, el sistema 
político representado por la Asamblea de los atenienses era el único medio de actuación 
política; es ahí el lugar de la toma de decisiones colectivas y vinculantes. En tanto para 
Habermas el ágora moderna, reivindica la dimensión intermedia.32 Por ello para este 
autor el nacimiento del espacio público está realizado de opiniones y dedicado a esto 
mismo, por lo que es un espacio de libertad en cuanto a los temas comentados.33

Así los elementos de libertad, acción y pluralidad en Arendt y, de espacio intermedio 
y vigorizador de opinión pública para libertad en cuanto temas –y no como expresión 
individual del sujeto–, para Habermas, se constituyen en el análisis de Nora Rabotnikof 
en los tres sentidos tradicionales o criterios heterogéneos con los que se identifica al 
espacio público con lo político, a saber: el colectivo, la visibilidad y la apertura.

Para Nora Rabotnikof el criterio de lo colectivo permite que lo público aluda a lo 
que es de utilidad para todos, lo que concierne a la comunidad, lo que es común, 
lo perteneciente a todo un pueblo y de ahí su referencia a la autoridad colectiva. Al 
relacionar este criterio de lo colectivo, con el espacio público, en opinión de Fernando 
Bazúa y Giovana Valentí, la categoría de espacio público puede ser analizada desde 
un sentido descriptivo y/o desde un sentido valorativo; la diferencia entre ambos radica 
en que el sentido descriptivo se vincula con los individuos, los derechos, los procesos, 
problemas y situaciones; es decir, nos dirige a la discusión del público como ciudadano, 

31 Alejandro Sahuí, 2002:243.
32 Jürgen Habermas, 1994:216.
33 Guerra y Lempéiere, Los espacios públicos en Iberoamérica..., op. cit., p. 27.



97ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

los individuos como miembros del Estado (polis) y los derechos públicos como 
los derechos individuales de todos los ciudadanos, todos ellos característicos de la 
modernidad estatal occidental; el sentido valorativo se refiere a lo público como bienestar 
público, o bien valor fundacional y objetivo estratégico del Estado y sobre todo de la 
acción gubernamental.34 

Vincular ambas opiniones, lo colectivo con sentido descriptivo y sentido valorativo, 
nos permite comprender lo que en estos tres autores (Robatnikof, Bazúa, Valentí) se 
caracteriza como lo público con lo general y lo común a todos por pertenecer a un 
Estado que proporciona derechos, y en el cual se asumen deberes, y donde el Estado 
es quien tiene a su cargo, como objetivo, mantener y proporcionar la garantía de 
que lo público es común y de todos. El segundo criterio de visibilidad puede ser 
comprendido como lo manifiesto o lo que se despliega a la luz del día, en el sentido 
de lo conocido y sabido. Por lo que aquí las prácticas visibles ante las miradas de los 
demás son públicas, pero no necesariamente llegan a ser o son siempre políticas, tal 
es el caso de las interacciones públicas cotidianas.35 En este criterio de visibilidad lo 
tangible y lo intangible convergen en la noción de espacio público. En el momento que 
lo tangible es, desde la política de gobierno, considerado como infraestructura física y 
lo intangible del espacio es considerado por el gobierno el desarrollo y la priorización 
de planes de fortalecimiento de la cultura ciudadana y de educación cívica –cuando, 
desde la política, se le reasigna su lugar privilegiado para estimular o fortalecer a la 
cultura ciudadana, entendida ésta como el proceso de aprendizaje para autorregulación 
social mutua, respeto entre personas y si fuera necesario, la modificación de las normas 
jurídicas que desarrollen el carácter de ciudadanos. Lo que Hannah Arendt denomina 
“ciudadanía, es decir tener derechos”.

El tercer criterio, denominado apertura confirma a la visibilidad, y caracteriza al espacio 
público por ser accesible o abierto a todos; lo que declara no objeto de apropiación 
particular, es decir, su apertura lo distribuye.36 Este tercer criterio abre las puertas a la 
heterogeneidad social, ya que para los estudios sociopolíticos, la apertura es un término 
empleado como sinónimo de relaciones anónimas entre sujetos heterogéneos orientadas 
por la libre elección individual, el reconocimiento del otro y la tolerancia recíproca.37 

34 Fernando Bazúa y Giovana Valentí, “¿Cómo hacer del Estado un bien público?”, revista Sociológica, 
“Lo público y lo privado”, mayo-agosto, UAM-Azcapotzalco, México, 1993, pp. 25-26.

35 Nora Rabotnikof, “Introducción: pensar lo público desde la ciudad”, en Patricia Ramírez, 
Espacio público y reconstrucción ciudadana, op. cit., p. 18.

36 Ibid., pp. 18-20.
37 Emilio Duhau y Ángela Giglia, “Espacio público y nuevas centralidades. Dimensión local y 

urbanidad en las colonias populares de la Ciudad de México”, en revista Papeles de Población, num. 41, 
julio-septiembre, Universidad Autónoma del Estado de México/CIEAO, México, 2004, p. 169. 



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

98 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

Este mismo criterio para Alejandro Sahuí le permite enfatizar en que “la pluralidad como 
una de las características centrales de la sociedad contemporánea que ante el encuentro 
de diferentes culturas y civilizaciones en espacios comunes, la secularización casi general 
y la ruptura con las tradiciones, costumbres y formas de ver el mundo, hacen que el 
respeto de la pluralidad y diversidad se constituya hoy como el reto principal con el cual 
se enfrenta nuestra corriente comprensión del espacio público”.38

En este plano, habremos de considerar la manera en que Patricia Ramírez define la 
heterogeneidad social como un atributo del carácter público del espacio que representa 
la síntesis del reconocimiento colectivo, de la existencia de diversos actores con origen 
y experiencias particulares, lo que en principio los diferencia o integra. La inclusión 
de la heterogeneidad social para definir al espacio público, nos conduce a la relación 
que se establece entre funciones y usos posibles que suceden en él, y aun cuando 
es constante hallar una serie de supuestos que repetidamente lo valoran de manera 
positiva por encima de cualquier otro tipo de territorio, debemos evitar prejuicios para 
no correr el riesgo de negar el conflicto y la capacidad dinámica de los actores, como 
experiencias y relaciones naturales de la acción social. Por ello la heterogeneidad social 
no sólo es planteada y visualizada desde la perspectiva política, sino también desde la 
perspectiva social y, más aún, por la cultural; por lo que, heterogeneidad o pluralidad 
se constituye en parte del contenido de las características constitutivas del origen y 
del presente del espacio público, así como de sus funciones. Como afirma Ramírez, 
por el hecho de “aludir a características tales como edad, género, actividad, formas de 
participación y de cultura de las poblaciones que usan su territorio transformándolo; 
ya sea que se encuentren motivadas por intereses o necesidades diferentes, e incluso 
contrapuestos”,39 la heterogeneidad se hace válida.

En la perspectiva política también este mismo concepto nos remite al espacio público, 
en oposición al espacio privado, a partir de la dimensión de la vida social en la que los 
individuos pueden, cuando tienen derechos por nacimiento, tratar asuntos o problemas 
que puedan ser considerados públicos y definir colectivamente su interés como público 
ciudadano así como las acciones públicas y/o estatales necesarias para realizarlo. Así, el 
espacio público en la democracia representativa –que es la que existe–, es el espacio de 
manifestación social en la que la población es convocada y está representada a partir de 

38 Alejandro Sahuí, 2002:242.
39 Patricia Ramírez, “Representaciones socio-espaciales de la cultura del consumo en la Ciudad 

de México”, en Miguel Ángel Aguilar, C. Cisneros y Eduardo Nivón (coords.), revista Diversidad, 
“Territorio y cultura en la ciudad de México”, tomo 2, UAM-Iztapalapa/Plaza y Valdés, México, 
1999, p. 99.



99ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

unos cuantos, y son éstos quienes manifiestan oralmente las peticiones o demandas por 
las cuales se organizaron y convocaron para hacerlas manifiestas en el espacio público. 
Los tres ejes con que la política sitúa/ubica/orienta el espacio público nos hablan de 
éste como espacio para la opinión pública moderna, las elecciones y la representación, 
es decir, los usos atribuidos para los que fue planeada y creada.

En consecuencia a esta breve exposición de la teoría del espacio público, enfatizamos 
que en el marco del sentido descriptivo, reconocemos que la Plaza Pública es un bien, 
es patrimonio, es producto histórico y nacional, pero también producto de la acción 
en la vida cotidiana y con ello experiencia de vida, ya que es en el sentido descriptivo 
donde recae la posible experiencia que se genera entre la relación hombre/entorno, y 
de ella cómo se estructura, cómo se concibe y sobre todo cómo se imagina al espacio 
público. Por ello, para acceder a la experiencia tanto antigua como actual que generó 
y genera la plaza pública en nuestro imaginario social, es indiscutible la necesidad de 
conocer históricamente la cosmovisión de su diseño y función, ya que ello nos permitirá 
contrastar la experiencia antigua con la contemporánea, además de avanzar en el análisis 
y reflexión de la lógica que comparten o no, el origen, diseño y distribución de la plaza 
pública mexicana con sus precedentes similares.

Funciones de la Plaza Pública: de los griegos al Renacimiento

La cultura griega es sin lugar a dudas el antecedente cultural de donde proviene el 
origen de la llamada “civilización occidental”; su manifestación es evidente en la 
concepción urbanística, así como el desarrollo en las artes, la filosofía y en la cultura. Es 
en ella donde se registran las primeras huellas de lo que propiamente se conoce como 
una “plaza pública”, la cual se caracteriza por las dos funciones principales, a saber: 
religiosas y políticas. Una tercera actividad, la económica, también cobró auge en este 
espacio; afloró debido a la confluencia y el aumento de la población, y contribuyó 
a conformar a la plaza como el lugar para efectuar transacciones comerciales y del 
necesario intercambio, para la compra y venta de productos, en los locales situados 
dentro de la plaza. En ella, la vida pública activa era el modelo de la existencia misma, 
reflejada ésta en el papel público del individuo, y tenía como prioridad o principio que 
el bienestar personal dependía por completo del bienestar de la polis.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

100 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

La forma física de la plaza pública nos habla de edificios que acotaban la Plaza por 
tres lados:

1. Para la actividad religiosa existía un edificio estrictamente para el culto a héroes y dioses, 
aunque además, esta función concebía e imponía que este espacio tuviera un valor 
sagrado con lo que se limitaba (por no decir que se le prohibía o excluía) la entrada a 
personas “impuras”, pureza en el sentido de no ser delincuentes o criminales. 

2. Para las tareas de la Asamblea, de la Comisión de gobierno de la ciudad (hoy 
llamado ejecutivo), así como edificios para el archivo, de almacén y, como oficinas 
de los distintos magistrados. Desde esta función el espacio era concebido como el 
centro de la vida política y administrativa de la ciudad, esto lo caracteriza con la 
función política.

3. La tercera función, la económica, otorgaba un carácter multifuncional a la plaza 
pública, al imponerse de facto sin requerir de construcciones materiales.

Es importante resaltar que, aunque desde el periodo micénico40 se establece la dualidad 
entre espacio público y privado, es hasta la época clásica,41 cuando se registra la existencia 
de estos intercambios comerciales en el espacio abierto, lo que obviamente nos habla de 
que esta función no exigía edificios particulares para sus operaciones, y al encontrarse 
la Plaza al aire libre ésta fue aprovechada, y poco a poco llegó a ser caracterizada por 
su multifuncionalidad. Esto último se registra también durante el imperio romano, 
aunque el foro se diferencia principalmente del ágora, en que es un espacio sin orden, 
entremezclándose edificios para el culto, la justicia y los negocios, pero tenían en común 
algo muy importante, que el peatón dominaba la escena.

El diseño urbanístico de construcciones majestuosas, expresaba la grandeza y el poder 
del César. Evidencia de este proceder es el acto reiterativo entre uno y otro imperio 
y su correspondiente emperador, que construyeron plazas para manifestar su poder y 
preservar su nombre. Lo característico del imperio romano y su concepción de plaza 
pública se reduce a dos líneas, la primera de ellas refiere al hecho de que la llamada plaza 
pública es el foro que fue construido en tiempos del César, mismo que fue el modelo 
a seguir para las nuevas ágoras imperiales que se construyeron las cuales fueron 12 en 
total. La segunda línea, es el sentido que le otorgaban a dicho foro, éste significaba 

40 Periodo micénico es el segundo periodo de los tres característicos de la cultura griega que se 
sitúa entre 1500 y 1100 a.C.

41 Lo que se llama Grecia clásica comprende un periodo de dos siglos que se puede delimitar entre 
la expulsión del tirano de Atenas 510 a.C. y la conquista de Grecia por Filipo II en el 338 a.C..



101ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

mercado, o bien donde se vendían mercancías, además de que este foro, a diferencia 
del ágora griega, se encontraba cerrado por pórticos que contenían tras de ellos, los 
locales comerciales y, de frente, contenían la sede del Senado. La especialización del 
foro por funciones, hizo que estos se multiplicaran y así se diferenciaran, el foro civil 
se separó de los foros de mercado, de legumbres, animales, pescado, etcétera.

En la época medieval, es el espacio de reunión ciudadana, comienza por un simple 
ensanchamiento del espacio de circulación. Así se destine éste a mercadear o a actividades 
religiosas, es punto de encuentros sociales. Su innovación en materia urbanística es que 
lo bordean las viviendas de los habitantes de la ciudad. La diferencia principal con el 
foro y con el ágora es que no fueron espacios de exclusivo uso peatonal. 

El centro de la ciudad medioeval sobre todo en las ciudades creadas a partir del siglo 
XI fue la iglesia y en menor número de casos, el castillo. En otros casos es el edificio del 
gobierno de la ciudad el que centraliza las miradas, pero la plaza, como lugar público 
de reunión, siempre está presente y tiene un rol protagónico. Por ello las condiciones 
y el significado del espacio público cambian, ya que la plaza pública era en el orden de 
lo cotidiano, el escenario donde se evidenciaban las jerarquías sociales, básicamente 
porque en ella “la publicidad más legitima residía en la práctica religiosa. Para ello [...] 
la devoción y la piedad, como señales de la fe, exigían por varias razones manifestaciones 
públicas y colectivas”.42 En ella el hacerse ver era un acto central de la existencia. La 
plaza es el lugar privilegiado tanto para las festividades populares como para las oficiales. 
La diferencia entre una y otra radica en que para las festividades populares y para los 
carnavales, en dicho espacio, el lenguaje que afloraba consistía, en su mayor parte, de 
obscenidades y expresiones o palabras injuriosas, aunque pareciera profano para la 
Iglesia y vulgar para el Estado Feudal, ambas instituciones las legitimaban, puesto que 
era en las festividades oficiales donde se consagraban las jerarquías sociales, se exaltaba 
el pasado para consagrar el orden así como las reglas que lo regían, a saber: jerarquías, 
valores, normas y tabúes, puesto que la colectividad era recíprocamente responsables de 
su salvación. También, es posible observar que estos periodos (medieval y renacimiento) 
comparten la visión del mundo como infinito de formas y manifestaciones, la cultura 
oficial se caracterizaba por su tono serio, religioso y feudal por lo que la visión de la 
realidad fuera también dual, en función de las dos entidades más importantes, la Iglesia 
y el Estado Feudal, es decir, su visión se constituía por lo sagrado y lo profano.

El sentido colectivo del medioevo fue reemplazado por el individualismo del 
seiscientos que caracteriza el periodo conocido por Renacimiento, preparando el 
absolutismo del Barroco. Durante este periodo histórico se plantearon varios proyectos 

42 Guerra y Lempéiere, Los espacios públicos en Iberoamérica..., op. cit., p. 62.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

102 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

de “ciudad ideal” con una plaza como núcleo central y jerarquía máxima de la red de 
espacios públicos.

La plaza renacentista difiere de la medioeval porque se convierte en el nudo 
circulatorio principal. He aquí planteada la gran diferencia entre una plaza medioeval 
y una renacentista; la una, simplemente utilitaria en su estructura y equipamiento y la 
otra, necesariamente tenía que ser “bella” para gloria del poder y de la ciudad.

La más perfecta expresión del periodo Barroco nos es ofrecida por las plazas reales. 
Francia dio los primeros modelos de este tipo. Se buscaba embellecer la ciudad y 
glorificar al régimen monárquico. La organización urbana barroca fue una consecuencia 
natural de la organización social de la época. Todo estaba dirigido a las altas clases 
sociales quedando la población humilde fuera de los planes urbanísticos. El Estado 
sólo se preocupaba de embellecer con plazas y avenidas ciertas zonas, abandonando 
a la suciedad y al caos la mayor parte. En 1867 se prohíbe la entrada de animales y 
gente mal vestida a las plazas. 

En el siglo XVIII en Londres se presentan proyectos innovadores a causa del 
crecimiento y densificación urbanos muy acentuados, además de la reconstrucción 
necesaria a causa del terrible incendio que devoró el centro de la ciudad en 1666. Los 
nuevos loteos de tierras privadas, muchas veces grandes exresidencias de la nobleza, 
se proyectaron alrededor de espacios abiertos, que luego de un largo proceso se 
transformaron en plazas ajardinadas o “squares”, bordeados de viviendas de fachada 
parecida. Formalmente pueden recordar el modelo de la plaza real francesa, pero no 
en su espíritu, siendo dedicados a la clase media y alta urbana.

En París el hecho urbano refleja en el siglo XIX la situación de la industria. Luis 
Napoleón, como Napoleón III, y su prefecto el Barón Haussmann fueron responsables 
de una serie de transformaciones urbanas, bajo el plan general de renovación urbana 
en 1853, que es la base del París de hoy, atendiendo preferentemente a un interés 
estratégico-militar de defensa frente a las revueltas populares que habían caracterizado 
la primera mitad del siglo. Se rompe la ciudad medieval con avenidas que permitan 
una comunicación rápida e impidan las barricadas y puedan circular cañones y tropas. 
Es una racionalización urbana, técnica y política. Las plazas de Londres quedaban 
aisladas del tráfico, mientras que en París salvo contadas excepciones eran, no otra 
cosa, que ensanchamiento de calles. Pero las plazas que se crearon en París, según lo 
que se conoce como Plan Haussmann, entre 1853 y 1869 fueron lugares abiertos a 
todo público lo cual significó una gran renovación. 

Es relevante afirmar que las diferentes perspectivas del espacio público, provenientes 
de la cultura griega, el imperio romano y los periodos medieval y del renacimiento, 
son la permanencia de dos referencias canónicas de la plaza pública, a saber: el espacio 
público griego y el espacio público burgués. En el primero, la llamada ágora es donde 



103ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

los ciudadanos se reúnen para debatir sobre asuntos concernientes al gobierno de la 
ciudad. Mientras que el segundo, es creación de la Ilustración; éste es resultado de 
institucionalizar los medios de la moral, para reproducir la dominación política e 
impugnar el principio absolutista de la verdad, y afirmar con ello que la ley proviene 
de la autoridad. 

Ya en el siglo XIX surge un movimiento arquitectónico representado principalmente 
por Le Corbusier, quien pugna y representa el proyecto de ciudad funcional. Dicho 
modelo de ciudad se guía a partir de cuatro funciones: separar zonas industriales y 
comerciales, de viviendas, zonas verdes, calles y avenidas. Habrá diferentes vías según 
los usuarios: de alta velocidad, vías normales, vías peatonales, de vehículos lentos y 
bicicletas. Le Corbusier entendía que cada barrio debe tener su parque, cada ciudad 
su parque metropolitano y cada región su parque natural, es decir, una ciudad que no 
rompa la unidad natural. Con este modelo surge la ciudad moderna que acaba con la 
ciudad burguesa del siglo anterior.

Orígenes y singularidades de la representación de la plaza pública en México

Del ágora griega a la plaza en el periodo renacentista, es difícil establecer la articulación 
con otros espacios del mismo estatuto en América Latina. Sin embargo, François Guerra 
afirma que “a mediados del siglo XIX con ritmos y modalidades propias en cada país, 
existen ya en América Latina los principales elementos del espacio público moderno 
que se caracterizan por ser espacios en los que se congregan, se comunican y actúan 
los hombres, pese a que es tenaz la persistencia de nociones antiguas del público y de 
lo público, así como los imaginarios y practicas políticas que conllevan”.43

Sin embargo, la plaza en México tiene expresiones particulares, y su historia lo 
demuestra. En la existencia de la plaza pública se advierten tres etapas, que se remontan 
a la época prehispánica, con presencia y función específica durante la colonia y, 
posteriormente, en la época moderna. Expondremos brevemente las características 
de éstas. 

En la época prehispánica hay una conjugación de las concepciones de la región 
olmeca, de las culturas mayas y mexica, las cuales se constituyen en el antecedente de la 
plaza en México. El modelo básico de estas culturas, en cuanto a formas y actividades, 
la comparten con otros modelos provenientes de las otras culturas alejadas de las 
prehispánicas, las que ya hemos descrito (la griega y la romana, principalmente).

43 Guerra y Lempéiere, Los espacios públicos en Iberoamérica..., op. cit.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

104 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

Los trabajos arqueológicos y antropológicos44 afirman que poco se sabe del origen 
de la plaza mexicana, sólo se tiene certeza de que respondió a necesidades sociales y 
económicas primordiales de los primeros asentamientos que eran dependientes de la 
agricultura, quienes, a su vez, se distinguían por ser sedentarios con cierta visión estática 
de la realidad, ya que su entorno se ordenaba en círculos concéntricos alrededor de su 
ranero en un espacio radial.

George Andrews, antropólogo e historiador, afirma que el medio natural, su 
cosmología, lo sagrado y lo profano confluyeron en los pueblos mesoamericanos para 
comprender los albores, balbuceos y creación de la plaza.45 

En acuerdo con Andrews, Blanco y Dillingham describen que los mayas asimilaron 
de los olmecas algunos conceptos ancestrales donde el mundo material y el mundo 
espiritual se organizaban bajo una estructura que comprendía cinco partes: cuatro 
esquinas o lados y un centro. Esta geometría es representativa del ritual de centrar, 
que es la lógica de posicionar al centro el mundo terrenal y a partir de ahí reproducir 
el orden cósmico en las formas materiales, haciéndolas accesibles al género humano 
y sus necesidades.46 

Esta naturaleza simbólica de la estructura ha permitido descubrir que el término 
o glifo maya nab sea recuperado y analizado para encontrar que hacia referencia al 
termino plaza, así como también era utilizado para nombrar extensos cuerpos de 
agua como lagos, océanos y ríos. Esta concepción de la plaza como agua, explica la 
comunión espiritual que se establecía con el otro mundo y que fue fundamento de los 
olmecas. Concretamente, la plaza prehispánica se caracterizó por su destacada función 
ceremonial, manifiestamente religiosa y mitológica en su forma. 

Otro elemento singular, con base mitológica de los poblados indígenas, era el 
atrio47 de la iglesia; éste, a diferencia del espacio público plaza, era un sitio al aire 
libre confinado por muros. El conjunto templo y atrio parece responder y reproducir 

44 Anthinea Blanco y Red Dillingham, La plaza mexicana: escenario de la vida pública y espacio sim- 
bólico de la ciudad, PUEC-UNAM, México, 1984, p. 17; Soledad Cruz, “Segregación étnica...”, op. cit. 

45 Citado por Anthinea Blanco y Red Dillingham, La plaza mexicana..., op. cit., p. 18.
46 Friedel, citado por Anthinea Blanco y Red Dillingham, La plaza mexicana..., op. cit., p. 19.
47 Anthinea Blanco y Red Dillingham afirman que el atrio hallado en las ciudades indígenas 

continuaba las costumbres prehispánicas. El atrio en otras culturas fue el patio principal de algunos 
templos y casas romanas (llamadas también domus). En las iglesias cristianas se trata de un patio 
porticado situado a los pies de la iglesia y que servía para acceder a ésta. Solía tener una fuente y 
soportales, y el acceso era libre a cualquiera. Actualmente muchas iglesias conservan un atrio a su 
entrada, aunque su forma es muy diversa, pero, en general, suele estar señalado con columnas y 
cadenas pues se trata de lugar sagrado.



105ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

la disposición de los espacios sagrado y profano. La pirámide-templo había estado 
reservada para la clase sacerdotal, los altos prelados y la élite social, mientras que la 
gente común efectuaba sus ritos de adoración desde el espacio abierto de la plaza frente 
al templo, es decir el atrio.

Lo ritual de esta plaza junto con los cercanos templos y edificios les representaba el 
orden del universo. Por ello, se afirma que el legado conceptual de la plaza prehispánica 
para la ciudad colonial y moderna, corresponde al de una traza bien ordenada y 
claramente rectangular, localizada en la posición central de importancia simbólica.

La segunda representación de la plaza mexicana es la colonial, ésta es descrita como 
un espacio cuadrado rodeado de portales con arcadas. Su implantación representa la 
derrota de la plaza prehispánica en México Tenochtitlán, alrededor del año 1525. La 
característica principal de la plaza colonial radica en la conjugación de las influencias 
prehispánicas y europeas; esta interrelación de culturas tuvo como resultado que la 
principal función de la plaza fuera uso social y de comercio, o de mercado. 

Sin embargo, aunque diferente en su forma y función a la plaza prehispánica, y pese a 
la destrucción de la cosmología y de los rituales simbólicos que implicó la destrucción de 
la misma, el patrón de la traza48 reticular que en el siglo XVI introdujeron los españoles49 
coincide con la lógica prehispánica de centrar; a partir de la conquista los españoles 
iniciaron la reorganización de la antigua ciudad indígena teniendo como directriz la plaza 
antigua que será nombrada por los conquistadores “Zócalo”, y con ello la traza urbana 
obedeció a una retícula en forma de ajedrez, el convento se situaba encima de las ruinas de 
un teocalli anterior. Al respecto, Blanco y Dillingham afirman que “durante este periodo 
las plazas fueron centro de una rica y variada vida urbana”, siendo las razones principales, 
agrega: “a que la mayoría de las viviendas eran frías, tenían poco mobiliario y a menudo 
eran también lugar de actividades comerciales y de trabajo”.50

Sobre la organización de la sociedad, Jérome Monnet identifica, del análisis de 
Octavio Paz, dos principios contradictorios: uno, la segregación jerárquica organizada por 
las autoridades, y por el cual asignaban posiciones sociales clasificadas a partir de una 

48 La traza, es una herencia europea renacentista o mediterránea, a partir de ella destaca el 
tamaño y orientación oriente-poniente de las manzanas, se le nombro así y fue concebida como un 
sinónimo de la ciudad, tan conveniente para la ocupación de los nuevos territorios conquistados y 
para el control efectivo de la población insumisa, tenía su origen en el núcleo central, generador y 
articulador de todo el sistema urbano: la plaza mayor.

49 Un artículo que estudia la diferenciación del espacio por raza y color de piel lo realiza Soledad 
Cruz, “Segregación étnica...”, op. cit.

50 Anthinea Blanco y Red Dillingham, La plaza mexicana..., op. cit., p. 38.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

106 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

relación de proximidad /distancia con respecto al poder, y, el segundo principio, el mestizaje 
producido por las prácticas sociales –las cuales introdujeron en la jerarquía a individuos 
que no tenían lugar preestablecido–, por lo que este proceso se convirtió en un factor de 
movilidad social en ambos sentidos ascendente y descendente, lo que en última instancia, como 
afirma Monnet, contribuyó a una capacidad de integración más que de segregación.51 
Respondiendo a esta organización social, en general, la plaza mayor mexicana, durante el 
siglo XVI y sucesivamente, fue definida como el principal espacio público, cuya función 
permitiría extender el mercado para cumplir con el provisionamiento a la población 
urbana, permitiendo el mestizaje biológico y cultural.

En los planeamientos urbanos sucesivos se puede leer esta continua función, 
mantenida por el gobierno central: la de ser el instrumento de una definición del público 
conforme a un proyecto particular.52 Tal como lo retoman Blanco y Dillingham: 

Los espacios públicos como las Plazas fueron sitios para el abastecimiento, venta de 
alimentos y otras mercancías; para procesiones, desfiles y espectáculos; para castigos y 
ejecuciones civiles y religiosas; para el abastecimiento de agua, los desechos sanitarios, 
recolección de basura, para socializar y jugar; para representaciones teatrales, para el 
acopio y distribución de noticias. Esta actividad en la calle prevaleció en todas las 
ciudades hasta fines del siglo XIX, cuando comenzó la suburbanización y la sistemática 
especialización del uso de suelo.53 

Aunque la función de mercado ya se encontraba en la plaza prehispánica de 
Tenochtitlán, la variante radica en que la corona española recaudaba impuestos de los 
tenderetes del mercado que eran rentadas por el gobierno de la ciudad. Dicha función 
permitió que la plaza se caracterizara, durante el periodo colonial, como un centro de 
variada vida urbana, toda la población a excepción de los más adinerados vivían en 
vecindades de manera hacinada, lo que originaba en gran medida que el intercambio 
social y la comunicación acontecieran en la calle.54 

Y si la plaza Zócalo fue, durante este periodo, objeto de constantes remodelaciones 
–la pavimentación de las calles fue a costa de los viejos canales–, se desempeñó como 

51 Jérôme Monnet, “Espacio público y lugares comunes en la Ciudad de México y Los Ángeles”, 
en revista Perfiles Latinoamericanos, “La nueva segregación urbana”, Flacso-México, diciembre, núm. 
19, año 10, 2001, p. 134.

52 Ibid., p. 137.
53 John B. Jackson, citado por Blanco y Dillingham, La plaza mexicana..., op. cit., p. 38.
54 Blanco y Dillingham, La plaza mexicana..., op. cit.



107ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

mercado que abastecía a los pobladores, también fungió como espacio para actos 
públicos. Asimismo, algunas veces se le denomina “plaza de armas”, ya que durante la 
conquista fungió como un sitio militar para ubicar y exhibir a los destacamentos de 
tropas. En general, dentro de estas nuevas planeaciones, la Ciudad de México fue divida 
en barrios que se asentaron sobre las estructuras territoriales de los capullitin mexicas. 
Las tierras situadas alrededor del lago fueron divididas en encomiendas,55 que luego se 
transformaron en ayuntamientos. Los pueblos de indios estaban situados originalmente 
en las orillas de las ciudades españolas, aunque con el paso del tiempo los límites fueron 
cada vez menos claros y los indios llegaron a vivir en los pueblos españoles, casi siempre 
por razones de trabajo. Lo más evidente, es que toda la ciudad de México, se llenó de 
suntuosas construcciones, ya fuera para el culto religioso, como edificios destinados a la 
administración, o bien residencias de la élite criolla y peninsular.

El atrio, que no fue un elemento común en los templos europeos de esa época, fue 
heredado por el periodo prehispánico, así como por las necesidades de conversión religiosa 
en el siglo XVI; por lo que el espacio abierto, llamado atrio, fue una solución arquitectónica 
singular por las necesidades de la conquista espiritual a partir de 1521.

Durante los primeros 80 años de la colonia, había un número tan importante de 
indígenas a convertir,56 que el interior de los pequeños templos resultó insuficiente para 
las ceremonias religiosas.57 El atrio se encontraba bardeado y separado de la plaza del 
mercado, por ello éste fue el escenario de actividades educativas y rituales, en donde se 
impartían clases sobre oficios diversos y sobre el nuevo modo de vida occidental. De esta 

55 Las encomiendas fueron una institución característica de la colonización española de América 
establecida como un derecho otorgado por el rey en favor de un súbdito español (encomendero) 
con el objeto de que éste percibiera los tributos que los indígenas debían pagar a la corona, en 
consideración a su calidad de súbitos de la misma; a cambio, el encomendero debía cuidar del bienestar 
de los indígenas en lo espiritual y en lo terrenal, asegurando su mantenimiento y su protección, así 
como su adoctrinamiento cristiano. La encomienda fue una institución que permitió consolidar la 
dominación del espacio que se conquistaba, puesto que organizaba a la población indígena como 
mano de obra forzada de manera tal que beneficiaran a la corona española.

56 “Evangelización” entendida en un sentido más amplio que la mera introducción de nuevos 
principios religiosos y que pasaba por la enseñanza de otro idioma, el castellano, el aprendizaje 
de nuevas artes y oficios, así como la implantación de instituciones sociales, políticas, jurídicas y 
económicas ajenas al mundo prehispánico, con un objetivo claro: la incorporación del “indio” a 
la cultura cristiana europea. Cf. Edmundo O’Gorman, “Reflexiones sobre la distribución urbana 
colonial de la ciudad de México”, Boletín del Archivo General de la Nación, 9:4 (octubre-diciembre), 
México, 1938, pp. 795-797.

57 Ibid., p. 32.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

108 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

forma, durante el periodo colonial, la religión católica proporcionó el sustento ideológico 
a toda actividad individual o social, hasta antes del periodo de los Borbones.

Asimismo, aunque diferente en su forma y función, el legado conceptual de la 
plaza prehispánica para la ciudad colonial, y posteriormente para la plaza moderna, 
corresponde al de una traza bien ordenada y claramente rectangular, localizada en la 
posición central de una importancia simbólica, por ello la lógica de centrar coincide 
con el patrón de la traza reticular que el siglo XVI introdujeron los españoles.58 En la 
ciudad se mezclaban el mito y la realidad, por ello las plazas eran más que para transitar, 
intercambiar mercaderías, comercio o reunión. Su diseño convoca a la participación 
colectiva en ceremonias rituales y para la recreación de importantes mitos, eran áreas 
definidas que permitían la comunión con la sacralidad.59 

El periodo de transición del espacio colonial a la plaza moderna comenzó con la 
renovación urbana de 1789, donde por disposición del conde de Revillagigedo se ordena 
que la Plaza mayor de la ciudad de México se limpiara de puestos y vendimias para 
celebrar la proclamación de Carlos IV como rey de España; sin embargo, después de 
las festividades ya no se permitió más la reinstalación de los puestos y se les reubicó 
en construcciones que contenían cajones al interior, hoy llamados locales.60 Tal como 
afirma Jérôme Monnet :“es en el siglo XVIII cuando se registra la expulsión del mercado 
de la Plaza Mayor y en su lugar se instala la Plaza de Armas, con la que se otorga un 
espacio que sirva para la manifestación de las autoridades y el público es espectador 
de la Iglesia y del virreinato”.61

De esta forma la época moderna en el caso mexicano, se caracteriza por el ascenso 
de los Borbones al trono de España donde el poder se concentra en la persona del 
rey, siendo fuertemente debilitada la presencia y el poder de la iglesia, la cual había 
fungido como instrumento de la corona española para la administración y control de 
la Nueva España. Ideológicamente, este cambio tenía su sustento en el racionalismo 
y el empirismo científico ilustrado, que tendió a desplazar el pensamiento teológico 
sustentado por la fe. Ahora tanto el liberalismo, el racionalismo y la ilustración se 
constituyen en elementos de sustento ideológico de las reformas tanto artísticas como en 
el establecimiento de clases sociales. La influencia del pensamiento racionalista dentro 
de la ideología ilustrada llegó para inspirar criterios definitorios que reorganizarían la 
ciudad; manejando conceptos como buen gusto, hermosura y comodidad, se estableció 

58 Soledad Cruz, “Segregación étnica...”, op. cit.
59 Ibid., p. 22.
60 Anthinea Blanco y Reed Dillingham, La plaza mexicana..., op. cit., p. 43.
61 Jérôme Monnet, “Espacio público y lugares comunes...”, op. cit., p. 137.



109ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

la calidad de ciudadanos y de condiciones higiénicas segregando socialmente por clase, 
raza y color de piel.62 

Al igual que en el periodo de transición colonial a la modernidad, el reemplazo de 
actividades acontece desalojando a la plaza pública del mercado abierto e instalando en 
ella actividades recreativas y mobiliario decorativo así como simbólico. Sin embargo, es 
durante los tres años que fungieron como emperadores Carlota y Maximiliano que se 
hicieron mejoras en la ciudad y en particular en el Zócalo, al introducir en la plancha, 
vegetación y un quiosco para que las bandas militares ejecutaran interpretaciones para 
los paseantes.63

Jérôme Monnet afirma y define este proceso: 

Durante el siglo XIX, el espacio sufre un aburguesamiento, primero visual, al ser 
reemplazado por un jardín designado al paseo de los habitantes bien vestidos y bien 
educados, con lo que el público es un público de ciudadanos que se representan a sí 
mismos como élite de buena educación y buena situación.64

 
Hacia finales del siglo XIX, el gobierno de México decide realizar numerosas 

obras urbanísticas que si bien tenían como centro de atención la ciudad de México, 
terminarían por afectar a todo el territorio del Distrito Federal. Entre éstas se encuentra 
la construcción del Gran Canal del Desagüe, iniciado hacia 1878 y terminado en 1910. 
Sin embargo es durante el Porfiriato que la ciudad mexicana es limpia y moderna, 
reflejando con ello el lema del presidente “paz y progreso”.65 Con mayor agudeza el 
énfasis durante este periodo fue el apartar los mercados de las plazas reubicándolos en 
edificios construidos ex profeso (locales) y en condiciones de salubridad. En conclusión, 
durante el periodo porfirista, la remoción del mercado tuvo como objetivo otorgar 
dignidad e importancia simbólica a la plaza.

Posteriormente, pese a que la Revolución de 1910 ocasionó caos en distintas ciudades 
del país, la condición física de la Plaza Mayor, de la ciudad capital, no cambió radicalmente 
hasta la década de 1940. El régimen resultante de la Revolución Mexicana de 1910 
monumentalizó su propia concepción del público, planeando la Plaza Mayor de la ciudad 
de México como una inmensa explanada desnuda, destinada a las manifestaciones de las 
masas organizadas por el partido hegemónico en apoyo al gobierno.66

62 Soledad Cruz ,“Segregación étnica...”, op. cit.
63 Anthinea Blanco y Reed Dillingham, La plaza mexicana..., op. cit., p. 45.
64 Jérôme Monnet, “Espacio público y lugares comunes...”, op. cit., p. 137.
65 Blanco y Dillingham, La plaza mexicana..., op. cit.
66 Jérôme Monnet, “Espacio público y lugares comunes...”, op. cit., p. 137



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

110 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

Ahora bien, durante la década de 1940, el urbanismo no se enfocó al espacio central 
como antiguamente se realizaba, ahora la expansión de la ciudad exigía la atención ya 
que ésta iba conformando lo que hoy se conoce como Distrito Federal, caracterizándose 
por el desplazamiento de la población del área central, primero la de los residentes 
más pudientes quienes encontraron desde la década de 1920 nuevos fraccionamientos 
para ubicarse en la periferia del centro, pero aún dentro de la ciudad “conocida”; y, 
segundo de manera intensiva durante las décadas de 1940 y 1950 –a esto corresponde 
las construcciones de ciudad Satélite para la clase media hacia el norte, o al oriente 
como ciudad Nezahualcóyotl para las clases populares.

Con el periodo de apogeo económico conocido como milagro mexicano (décadas de 
1950 y 1960), la ciudad de México vivió una época de urbanización sin precedentes 
en el país. Su población se duplicaba en menos de 20 años, y fue absorbiendo poco 
a poco a los poblados cercanos, hasta desbordarse del territorio del Distrito Federal. 
Fueron inauguradas numerosas obras públicas en ese periodo. Entre ellas se puede citar 
a la Ciudad Universitaria y el Estadio Azteca.

Por estas razones el urbanismo moderno es sin dudas el símbolo más típico de esta 
voluntad de producir espacios nuevos racionales, funcionales y ventilados, producto de la 
Carta de Atenas de la década de 1930. Sin embargo, esto se contrapone a la vida de barrio 
donde, en la experiencia mexicana, la gente se conocía, se reencontraba y se vigilaba. 

Ahora, la expansión de la ciudad hace necesaria la construcción de nuevos espacios 
que respondan a las necesidades y expectativas de la sociedad. Ejemplo de estos nuevos 
espacios son las plazas comerciales, aunque en éstas el uso al que se encuentran sujetas 
está dirigido y vinculado predominantemente a la acción del ocio y el consumo, 
haciendo así de la ciudad y sobre todo de la plaza pública un espacio frío, funcional 
y anónimo. Sin embargo la tradición que la ciudad colonial y las plazas establecieron 
como mercados o tianguis permanece hasta la fecha, pues aún ahora, se escucha entre 
la gente decir “voy a la plaza”, como sinónimo de “voy al mercado”.67 

A manera de síntesis de la experiencia de la plaza pública en México, es posible 
afirmar que en cada uno de estos periodos que definieron a los tres prototipos de plaza, 
no se observan diferencias sustanciales en cuanto a su forma física, pero sí en su uso y 
significado cultural, lo cual es objeto de descubrimiento para este ensayo.

Al igual que en el caso griego y romano, en el de México las ceremonias religiosas y 
cívicas, fungen en primer lugar como razón del establecimiento de la plaza, asimismo, 
el intercambio social, el comercial y la recreación han sido los aspectos comunes que 

67 Sonia Lombardo de Ruiz, Plaza de las Vizcaínas, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 
México, 1970, p. 7.



111ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

se registran en las tres fases de desarrollo de la plaza pública mexicana, así como en 
la historia de la plaza griega y romana. Y aun cuando cada cultura es particular e 
históricamente ha diseñado su percepción de la vida y del espacio, lo cierto es que 
la plaza mexicana colonial y moderna es producto del encuentro de dos culturas: la 
prehispánica y la europea.

Como es evidente, lo público está presente en el pensamiento político en periodos 
anteriores a la Ilustración. Sin embargo debemos enfatizar primero en el Renacimiento 
como una época que trajo al urbanismo un renovado interés en los conceptos griegos 
y romanos sobre la forma de la ciudad y de las plazas.

Gracias a ello, la ciudad mediterránea, heredera de la civilización grecorromana, es 
aquella en la que en los mismos espacios coexisten todas las actividades básicas para 
la vida diaria, formando las ciudades que ahora son la suma de unas y otras y crecen 
recreando las actividades. La plaza mexicana es un modelo que se impone sobre 
el arquetipo anglosajón en el que se apuesta por barrios especializados, dedicados 
en exclusiva a la actividad laboral, a zonas residenciales o a barrios lúdicos. Lo que 
hace que “el espacio público es tan sólo una de las múltiples expresiones del Espíritu 
Grave (concebido como forma de pensamiento y sentimiento colectivos que han 
ido sedimentado en objetos), que tiene la cualidad de poseer memoria, de actualizar 
las experiencias ocurridas en el pasado, nos habla de los vaivenes de la economía, 
el progreso científico, el predominio de ciertas ideologías, los conceptos estéticos y 
constructivos y en general de la organización social”, y más aún, “son la expresión del 
espíritu grave aquellos espacios que toman cuerpo como en calles y plazas, jardines e 
iglesias, etcétera”.68 

Así, la primera diferencia entre el ágora griega y la plaza moderna radica en la 
redefinición del principio de legitimidad, esto es, del pasaje de la legitimidad de 
origen patrimonial (carismático-hereditaria) a la legitimidad formal (constitucional-
contractual), y con ello el principio del Estado que deja de ser propiedad del soberano 
y se concibe el Estado como representación del interés general (así el Estado, al menos 
formalmente, deja de ser privado para pasar a ser propiedad colectiva de los ciudadanos). 
Tal como afirma Luis Villoro: “no pertenece al orden de la naturaleza, es producto del 
contrato voluntario que los individuos conciertan para lograr sus fines”.69

68 Francisca Lima, “Los espacios públicos de Xochimilco: un recorrido a través del tiempo y sus 
significaciones”, en Portal M. Ana, Vivir la diversidad. Identidades y cultura en dos contextos urbanos 
de México, 2001, p. 116.

69 Luis Villoro, El pensamiento moderno. Filosofía del Renacimiento, Fondo de Cultura Económica, 
/El Colegio Nacional, México, 2005, p. 87.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

112 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

Las plazas premodernas y la moderna: diferencias y vínculos

Nuestra pretensión ha sido mostrar que lo público está presente en el pensamiento 
político en periodos anteriores a la Ilustración. Sin embargo debemos enfatizar primero 
en el Renacimiento como una época que trajo al urbanismo un renovado interés en los 
conceptos griegos y romanos sobre la forma de la ciudad y de las plazas.

En este mismo tránsito hacia la modernidad, es decir en la Edad Media, la plaza 
fue un escenario de jerarquías, donde se demostraba y se hacía énfasis en la distinción 
económica y cultural. Aunque con mayor énfasis es en la modernidad donde se presenta 
como imperativo la ruptura, que supone la libertad de conciencia abandonando el cielo 
de las ideas por el nuevo código de la racionalidad científica.

La conquista y colonización en América hispana se hizo imponiendo la concentración 
de población en medios urbanos, lo que permitió un control muy eficaz y muy de 
acuerdo con la política absolutista, imperialista y centralizadora de los colonizadores.

El avance de la conquista de territorios y pueblos, se hizo en función de la fundación 
de ciudades, las cuales se organizaron entre sí como un sistema y donde cada una 
dependía de su territorio para la sobrevivencia de su población. Las ciudades asumieron 
un carácter centralizador y representativo de la vida de cada país, concentrador del 
poder político, religioso, económico y social.

En las ciudades precolombinas no existía la plaza como tal, es más exacto hablar 
de “centro ceremonial”. La plaza como dominante de la armazón urbana surge en el 
Nuevo Mundo, se encuentra físicamente en el medio del núcleo poblado y constituye 
un lugar distinto, inolvidable, que no se puede confundir con ningún otro, utilizado 
e intensamente frecuentado. El predominio de las funciones comerciales en las plazas 
españolas se transfiere a América donde también se dan otras actividades, desde 
procesiones religiosas hasta desfiles militares. Las funciones de la plaza americana le 
otorgaban cargas simbólicas variadas. Fue ágora, foro, teatro, mercado.

Hasta aquí es claro que la revolución en el pensamiento se consolidó conforme 
procesos de racionalización, individuación y desencantamiento del mundo, son los 
procesos que caracterizaron el advenimiento de la modernidad e implicaron la lucha 
por la igualdad, la libertad y los derechos individuales. Finalmente, se debe señalar 
que la centralidad de la idea de “cambio” vino a ser el fundamento que orientó la 
dinámica constante de la sociedad y de su actividad con la pretensión del progreso y 
el desarrollo.

Sin embargo, al concebir la modernidad como unidad de pensamiento que pugnaba 
por el cambio como una verdad absoluta, también ancló su fragilidad en describir la 
realidad como racional y funcional, lo que en su esencia conlleva la posibilidad de ser 
productora de una diversidad de formas de pensamientos, ya que la racionalidad misma 



113ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

permite ser entendida de diversas maneras originando, precisamente, el pensamiento 
posmoderno, es decir, algo más que modernidad pura y simple.

En consecuencia, el posmodernismo es producto de la crítica a la modernidad, 
y se fundamenta en no pretender unidad en su concepción de la realidad cuando 
ésta se halla fincada o supone una unidad en metanarrativas; pese a ello el proyecto 
posmo, sufre de contradicciones porque la modernidad misma es su génesis, es decir, 
niega metanarrativas que le originan ser. Por ello afirmamos que lo cierto es que 
entre el pensamiento moderno y el posmoderno sólo existen límites artificiales, pues 
suponen una crítica que puede renovarse y hasta constituirse en la continuidad del 
proyecto que no ha sido realizado y que aún puede consolidarse, pese a sus diferencias 
particulares.

Ahora bien, cuando nos proponemos indagar en la interiorización del espacio por 
experiencia de uso, el posmodernismo aflora como forma de pensamiento adecuada 
al recuperar al sujeto como agente, como fuerza portadora de acción, aunque ello 
implica asumir el posmodernismo y sus concepciones, sin sentido, sin significados, lo 
que finalmente y de manera contradictoria son ejes constitutivos del ser social.

En este entendido, ubicar la plaza pública en la conflictiva configuración de su 
constitución y cambios entre el pensamiento antiguo y moderno, nos permite observarla 
desde diversas formas, de concebirla, de registrarla, etcétera, como un ordenamiento 
singular en cada época, con imaginarios únicos y acordes con ella y con los sujetos que 
las crearon (y hoy las usan) y disponen de ella por experiencia vivida, en conflicto o 
en consenso. De manera particular, el Centro Histórico de la Ciudad de México y sus 
plazas, nos plantea retos para la investigación, como el pretender descubrir e interpretar 
cómo conciben y desde qué pautas o estrategias de apropiación y uso del espacio, los 
agentes sociales se experimentan entre sí, con el espacio plaza y además como construyen 
representaciones contemporáneas de la plaza pública. No obstante que la Plaza Mayor 
es un espacio público politizado y que se mantiene como un espacio para manifestarse 
y demandar soluciones, no es el mismo uso, ni el caso, para plazas públicas de menor 
importancia y sin contenido patrimonial, tal es el caso de la Plaza de Regina o bien el 
de la Plaza Vizcaínas en el Centro Histórico de la ciudad de México.

Y precisamente, enfatizamos en el uso social al que están disponibles estos tipos de 
espacios públicos por no ser espacios atractivos para el turismo, así como para políticas 
públicas, ya que en ellas el uso social les otorga vitalidad a partir de su uso, y en ellas 
se imponen formas particulares de apropiarse y modos de pertenencia singulares, que 
habrían –puntualizando– de estudiarse etnográficamente.

 



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

114 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

Entre lo antiguo y lo moderno: Conclusiones

Nuestra pretensión fue indagar históricamente en las interacciones sociales y las prácticas 
de apropiación de la plaza pública en México, en medio de dinámicas que genera el 
proceso de globalización tales como la privatización de espacios dedicados al ocio y al 
consumo; ya que estas nuevas actividades y distribución del espacio son hoy elementos 
estructurantes del espacio público. 

De manera particular, el Centro Histórico de la Ciudad de México sigue planteándonos 
retos para la investigación, como el pretender descubrir e interpretar cómo conciben, 
y desde qué pautas o estrategias de apropiación y uso del espacio, los agentes sociales 
se experimentan entre sí en el espacio de la plaza, y, además, cómo construyen 
representaciones contemporáneas de la plaza pública.

Lo público está presente en el pensamiento político de periodos anteriores a la 
Ilustración, la plaza pública es un espacio premoderno y moderno, su estatus se modifica 
de acuerdo con la forma como el sujeto adapta el espacio para su satisfacción, y el 
predominio de actividades religiosas y políticas la hacen un objeto vigente. En este 
sentido se confirman los planteamientos de Aristóteles, al conferirle a los actos humanos 
una capacidad creadora y en consecuencia que nos demuestran que son procesos 
culturales específicos.70 Asumimos que la vida moderna es un proyecto vigente, pese a 
que establece la vida en un ritmo, en un tiempo, en unas imágenes, en un espacio ya 
no sólo real, sino simulado, para indicar los espacios de ficción que se nos atraviesan 
a diario. Asimismo, enunciar el fracaso, o la promesa inconclusa con respecto a la 
democracia en la modernidad, no se puede realizar sin evitar uno de los instrumentos 
más precisos de ella como es la crítica.

En este marco es necesario resignificar el uso de la noción y de la evidencia tangible 
llamada “espacio público”. La plaza pública es el mejor ejemplo, ya que es un sitio 
caracterizado actualmente por convocar social y económicamente y por poseer una 
imagen urbana patrimonial e identitaria. Esta caracterización nos permite afirmar que 
es ahí precisamente donde la modernidad aconteció en cambios, ya que donde había 
intercambio social, el individuo y la colectividad ha disminuido, se ha replegado a 
espacios privados de carácter familiar y también a espacios privados donde se privilegia 
el consumo por encima de la interacción social. Es también en estos espacios donde lo 
tradicional y lo moderno se conjugan, donde la comercialización de diversos productos 
y el auge del sector servicios hacen del espacio público otra representación más amplia 
que aquella concebida por la modernidad, o por el urbanismo y la arquitectura, ya que 

70 Roberto Goycoolea, “Las ciudades ideales de Platón y Aristóteles”, Revista Ciudades, “Utopías 
urbanas”, núm. 60, octubre-diciembre, RNIU, Puebla, México, 2003, p. 14.



115ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

además de diversas actividades, la heterogeneidad social nos plantea la existencia de 
diversos usos que en ella se desarrollan. En esencia la modernidad es contradictoria, sus 
paradojas hacen necesario considerar las acciones que determinan el destino actual de 
los espacios públicos. Por ello, así como la ciudad se hace por sus expresiones, el espacio 
público se ha vuelto cada vez menos espacio físico y la plaza ha sido reemplazada por 
diversas modalidades de los centros comerciales, obligando al antiguo espacio público, 
el de la política, a transformarse en un mercado, no quedando, en consecuencia, otra 
posibilidad que éste se convierta en un símbolo. Por ello nuestra propuesta pretende 
situar en su realidad actual a la plaza pública como una veta para la investigación social, 
ya que aún puede ser concebida y vivida por quienes la usan, construyendo con su 
actuar una representación de la vida urbana por experiencia. 

El cambio de visión de la realidad, desde lo antiguo a lo moderno, que se expresa 
en la concepción tradicional de la plaza pública, manifiesta una transformación en el 
objetivo de su creación, en el sentido de que, para los griegos la formación del espacio 
público-político más bien estaba fundada en una estética de la figuración hacia una 
ciudad ideal, donde cada uno debe sobresalir para conseguir la gloria; mientras que 
para los modernos la formación de un espacio público-político obedecía en principio 
al motivo moral de la emancipación. Así, la plaza publica moderna del siglo XIX 
es consecuencia de la coexistencia de ideas, imaginarios y practicas nuevas que por 
simplificar llamamos modernidad o actualidad, así como elementos heredados de ese 
otro mundo contra el cual se constituyó, y que ella misma llamó Antiguo Régimen.

Así es como desde la Ilustración y hasta la fecha, aunque de manera disciplinaria, 
el espacio público tanto como la plaza pública es concebida como el ámbito de las 
manifestaciones sociales, lugar de expresión, de la libre elección, tránsito, reconocimiento 
y tolerancia, de acceso colectivo y como posesión colectiva o bien de la nación, en 
síntesis, espacio para la democracia en su buen desarrollo. Lo público es la sociedad 
misma, ya que ella lo concibe, la mantiene y la vive, su actuar no es creación artificial, no 
se encuentra basada en el pacto o contrato de todos con todos, sino como ordenamiento 
natural. Por ello y pese a que todas las funciones que se le atribuyen al espacio público 
como la plaza, aunque impuestas por la visión del mundo predominante, también 
nos refieren a un uso particular de dicha área, y al cual lo concebimos nosotros como 
producto de la experiencia de la vivencia cotidiana (sentir, transitar y ocupar el área). 
Como lo define Armando Silva: “el uso conduce a un encuentro de especial subjetividad 
con el objeto determinado que se emplea, es un vehículo para experimentar o vivir en 
la práctica, es una acción activa y cambiante”.71

71 Armando Silva, Imaginarios urbanos: Bogota y Sao Paulo: cultura y comunicación urbana en 
América Latina, Tercer Mundo Editores, Bogota, 1992, p. 145.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

116 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

En este tenor, la cuestión que nos interesa proponer para su indagación en torno al 
uso actual que hacen de ella y en ellas los actores sociales; es decir, tiene que ver con el 
uso e interiorización de los espacios y sus respectivas vivencias, pese a los cambios, la 
expansión, el incremento poblacional y las nuevas actividades del sector terciario que 
modifican la urbe. La acción, la cotidianeidad de los ciudadanos, y hasta su percepción 
del entorno inmediato a su vivienda, ello es crucial para explicar la compleja relación 
hombre/espacio/sociedad; los individuos logran conocer los espacios públicos (como la 
plaza), recorrerlos, reconocerlos en su historia particular y pueden dar cuenta de ellos.

La intención de nuestra reflexión se orienta a la confirmación de si las plazas son 
en la actualidad espacios que invitan a ser recorridos, si permiten la interacción entre 
extraños, o bien qué tipo de sensaciones generan, si todas estas formas de conocerla son 
ejes constitutivos de la vida cotidiana y nos permiten concebir, caracterizar o identificar 
a la plaza pública como un elemento social y cultural inherente a los ciudadanos.

Por último, enfatizamos que al recurrir al concepto de uso, lo hacemos reconociendo 
de antemano que en la acción de utilizar interviene la capacidad del sujeto, que bien 
puede anular o deificar (por intereses y actividades particulares) el carácter de lo público, 
produciendo así formas singulares de apropiación e imposición de su actuar en la plaza 
pública, hasta el grado de llegar a privatizar el bien público.

Lo central de este ensayo es una gran pregunta que nos hacemos, de cuya respuesta 
dependerá una aproximación mayor al conocimiento de los usos posibles que en 
la actualidad se hace de la plaza pública, cualesquiera y, no sólo la Plaza Mayor, 
denominada Zócalo, a saber: ¿Cuáles son las estrategias que despliegan los usuarios de la 
Plaza Pública para apropiarse de ella?

Bibliografía

Aguilar D., Miguel Ángel, “Apuntes sobre la vida urbana contemporánea: de las experiencias 
fragmentadas a las restituciones imaginadas”, en Aguilar y Bassols (coord.), La dimensión 
múltiple de las ciudades, UAM-Iztapalapa México, 2001, pp. 61-84.

Ariès, Philippe y Duby Georges, Historia de la vida privada. 2. “De la Europa feudal al 
Renacimiento”, Santillana Ediciones Generales, Madrid, 1991, pp. 19-37.

Bazúa, Fernando y Giovanna Valentí, “¿Cómo hacer del Estado un bien público?”, Sociológica, 
“Lo público y lo privado”, mayo-agosto, UAM-Azcapotzalco, México, 1993, pp. 23-52.

Berman, Marshall, Todo lo sólido se desvanece en el aire, Siglo XXI Editores, México, 1991.
Blanco, Anthinea y Dillingham Reed, La plaza mexicana: escenario de la vida pública y espacio 

simbólico de la ciudad, PUEC-UNAM, México, 1984.
Borja, Jordi, “La ciudad es el espacio público”, en Ramírez Kurí Patricia (coord.), Espacio público 

y reconstrucción ciudadana, Flacso/Miguel Ángel Porrúa, México, 2003, pp. 59-88.



117ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Ciudades y políticas urbanas    dossier    

Brenna Becerril, Jorge Eduardo (coord.), Modernidad, sujeto y poder, UAM, México, 1998.
——, “Territorialización de lo público y lo privado”, Relaciones, núm. 17-18, UAM-Xochimilco, 

México, 1998, pp. 7-14.
Calvillo, Miriam y Favela, Alejandro, “Hacia la categoría del sujeto social en la teoría sociológica”, 

revista POLIS, Investigación y análisis sociopolítico y psicosocial, núm. 96, UAM-Iztapalapa, 
México.1996, pp. 13-51.

Cruz Rodríguez, María Soledad, “Segregación étnica, igualdad leal y procesos urbanos en la 
Ciudad de México”, Sociológica, “Lo público y lo privado”, mayo-agosto, UAM-Azcapotzalco, 
México, pp. 85-102.

De las Rivas, Francisco y Juan Luis Sanz, “Sobre la arquitectura del espacio público 
contemporáneo”, en Castrillo, Ramón Mario, Ciudad, territorio y patrimonio, materiales de 
investigación, Álvarez Mora Alfonso (coord.), Pograma de Doctorado 1998-2000, Instituto 
Universitario de urbanística, 2000, pp. 141-149.

Duahu, Emilio y Giglia, Angela, “Espacio público y nuevas centralidades. Dimensión local y 
urbanidad en las colonias populares de la Ciudad de México”, en revista Papeles de Población, 
num. 41, julio-septiembre, Universidad Autónoma del Estado de Mèxico/CIEAO, México, 
2004, pp. 168-195. 

Giménez, Gilberto (1994), “Modernización, cultura e identidades tradicionales en México”, 
Revista Mexicana de Sociología, núm. 4, año LVI, UNAM, México, 1994.

Goycoolea Prado, Roberto, “Las ciudades ideales de Platón y Aristóteles”, revista Ciudades, “Utopías 
urbanas”, núm. 60, octubre-diciembre, RNIU, Puebla, México, 2003, pp. 14-21.

Guber, Rossana, El salvaje metropolitano: a la vuelta de la antropología posmoderna, reconstrucción 
del conocimiento social en el trabajo de campo, Legasa, Comunicación y sociedad, Buenos 
Aires, 1974.

Guerra François, Xavier y Annick Lempéiere et al., Los espacios públicos en Iberoamérica. 
Ambigüedades y problemas. Siglos XVIII-XIX, Fondo de Cultura Económica/Centro Francés 
de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, México, 1998, pp. 5-85.

Habermas, Jürgen, “Modernidad un proyecto incompleto”, en Casullo, Nicolás (coord.), El 
debate modernidad posmodernidad, Ediciones el cielo por asalto, Buenos Aires, 1989, pp. 
131-145.

Habermas, Jürgen, Historia y crítica de la opinión pública. La transformación estructural de la 
vida pública, G. Gili, México, 1986.

Lagarde y de los Ríos, Marcela, Los cautiverios de las mujeres: madresposas, putas, presas y locas, 
UNAM, México, 1993.

Lima Barrios, Francisca, “Los espacios públicos de Xochimilco: un recorrido a través del tiempo 
y sus significaciones”, en Portal M. Ana, Vivir la diversidad. Identidades y cultura en dos 
contextos urbanos de México, 2001, pp. 115-126.

Lombardo de Ruiz, Sonia, Plaza de las Vizcaínas, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 
México, 1970.

Lyotard, Jean-François, La condición posmoderna, Minuit, París, 1979.



G. campos   El origen de La Plaza Pública en México

118 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 66 • Mayo-agosto 2011

Monnet, Jérôme, “Espacio público y lugares comunes en la Ciudad de México y Los Ángeles”, en 
revista Perfiles Latinoamericanos, “La nueva segregación urbana”, Flacso-México, diciembre, 
núm. 19, año 10, 2001, pp. 131-151.

Portal, María Ana, Vivir la diversidad. Identidades y cultura en dos contextos urbanos de México, 
UAM/Conacyt, México, 2001, pp. 115-126.

Quijano Aníbal, “Modernidad, identidad y utopía en América Latina”, en Imágenes desconocidas. 
La modernidad en la encrucijada posmoderna, Clacso, Buenos Aires, 1998, pp. 17-24.

Rabotnikof, Nora, “Introducción: pensar lo público desde la ciudad”, en Ramírez Kurí Patricia 
(2003), Espacio público y reconstrucción ciudadana, Flacso/Miguel Ángel Porrúa, México, 
pp. 17-24.

Ramírez, Kurí Patricia (coord.), Espacio público y reconstrucción ciudadana, Flacso/Miguel Ángel 
Porrúa, México, 2003. 

——, “Representaciones socio-espaciales de la cultura del consumo en la Ciudad de México”, 
en Miguel Ángel Aguilar, C. Cisneros y Eduardo Nivón (coords.), revista Diversidad, 
“Territorio y cultura en la ciudad de México”, tomo 2, UAM-Iztapalapa/Plaza y Valdés, 
México, 1999, pp. 99-114.

Sennett, Richard, El declive del hombre público, Península, Barcelona, 1978.
Silva, Armando, Imaginarios urbanos: Bogotá y Sao Paulo: cultura y comunicación urbana en 

América Latina, Tercer Mundo Editores, Bogotá, 1992.
Simmel, George, Cuestiones fundamentales de sociología, Gedisa, Barcelona, 2002.
Valenzuela Arce, José Manuel, “Modernidad, posmodernidad y juventud”, Revista Mexicana de 

Sociología, núm. 1/9, enero-marzo, año LIII/, UNAM, México, 1991, pp. 167-202.
Villoro, Luis, El pensamiento moderno. Filosofía del Renacimiento, Fondo de Cultura Económica/

El Colegio Nacional, México, 2005.



La noche en la calle de las Vizcaínas. Trotacalles, 1950, detalle.
Carlos Martínez Assad, La Ciudad de México que el cine nos dejó, 

Secretaría de Cultura-Gobierno del Distrito Federal, México, 2008, p. 57.


