LAS MEDICINAS TRADICIONALES EN EL NOROESTE ARGENTINO
Reflexiones sobre tradiciones académicas, saberes populares,
terapias rituales y fragmentos de creencias indigenas

Anatilde Idoyaga Molina
Mercedes Sarudiansky

En el presente articulo, las autoras describen las medicinas tradicionales en el noroeste
argentino, particularmente el curanderismo, el autotratamiento tradicional o medicina
casera. A partir de materiales originales, obtenidos mediante entrevistas abiertas, extensas y
recurrentes a informantes calificados y grupos naturales, se intentard mostrar que las précticas
de legos y de curanderos sintetizan antiguas teorfas biomédicas —en su mayorfa de raigambre
humoral- con saberes de la medicina popular europea aportados desde el siglo XVI hasta el
XX, y con précticas rituales, muchas de éstas de raigambre catélica o asociadas y refiguradas
en términos de ese sistema de creencias.

Palabras clave: medicina tradicional, autotratamiento tradicional, NOA, Argentina.

ABSTRACT

In the presentarticle, the authors describe traditional medicines in the Northwest of Argentina
(NOA), particularly the quack medicine, and the traditional homemade medicine. From
original materials, obtained through open and extensive interviews made to key informants
and natural groups, they will try to show that the practices of lay people and healers synthesize
old biomedical theories —mostly related to the humoral ideas— with the European popular
medicine from century XVI to the XX, and with ritual practices, many of them catholic or
associated in terms of that system of beliefs.

Key words: Traditional medicine, home-made medicine, Northwest, Argentina.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 315



A.IDOYAGA y M. SARUDIANSKY LAS MEDICINAS TRADICIONALES EN EL NOROESTE ARGENTINO

INTRODUCCION

Las nociones y pricticas relativas a la enfermedad y la terapia son parte de la cosmovisién
y estdn permeadas por la dindmica histdrica, que a partir de situaciones de contacto
interétnico produce sintesis culturales.' En el noroeste argentino (NOA) son medicinas
tradicionales el curanderismo y el autotratamiento tradicional o medicina casera. Este
tltimo es la praxis terapéutica de los legos, quienes con mds o menos saberes son, en
una aldea rural, la mayorfa de los adultos. El curandero es un especialista que aplica
conocimientos adquiridos en una iniciacién y multiplicados mediante el ejercicio
de su profesién, que le permiten atender cualquier tipo de enfermedad y otras clases
de infortunios, tales como problemas laborales y familiares, pérdidas econémicas,
desavenencias afectivas, inconvenientes en los sembradios o en la produccién ganadera; es
también capaz de deshacer dafios, incluso de disipar tormentas y de manejar fenémenos
atmosféricos.

En esta oportunidad, intentamos mostrar que las précticas de legos y de curanderos
sintetizan antiguas teorfas biomédicas —en su mayoria de raigambre humoral- con
saberes de la medicina popular europea aportados desde el siglo XVI hasta el XX, y
con prdcticas rituales, muchas de éstas de raigambre catélica o asociadas y refiguradas
en términos de ese sistema de creencias. Contenidos a los que puede sumarse,
eventualmente, algin fragmento indigena.

Llamamos la atencién sobre la relevancia de la influencia de la medicina académica
y de las creencias catélicas, en virtud de que en la bibliografia se ha prestado poca
atencién al origen y/o influencia de la medicina humoral y biomédica en general de
muchos saberes, tampoco se ha sefialado el cardcter de élite que posefan tradiciones hoy
meramente populares. Esta situacién evidencia que se han privilegiado en los andlisis
los aportes de la medicina popular europea y de las tradiciones indigenas, los que
han sido en muchos casos incluso exagerados.” Intentamos mostrar a estas medicinas

! Terence Turner, “Ethno-ethnohistory: myth and history in native South American representation
of contact with western society”, en Jonathan Hill (ed.), Rethinking History and Myth, University of
Illinois Press, Urbana y Chicago, 1988, pp. 235-281.

2 M. Cristina Bianchetti, Cosmovisién sobrenatural de la locura. Pautas populares de salud mental en
la Puna Argentina, Ediciones Hanne, Salta, 1996. Silvia Garcfa, “Conocimiento empirico, magia y
religion en la medicina popular de los Departamentos de Esquina y Goya (Corrientes)”, en Cultura
tradicional en el Area del Parand Medio, Instituto Nacional de Antropologia/Bracht Editores. Buenos
Aires, 1984, pp. 255-268. Anatilde Idoyaga Molina, “Natural and Mythical explanations. Reflections
on the taxonomies of disease in North-Western Argentina (NWA)”, Acta Americana, 8(1), 2000a,
pp. 17-32 y Culruras, enfermedades y medicinas. Reflexiones sobre la atencion de la salud en contextos

316 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 66 » MAYO-AGOSTO 2011



DIVERSA

como totalidades, como sistemas holisticos integradores de lo que esquemdticamente
podriamos denominar remedios (conocimientos y précticas originados en la medicina
oficial) manipulacién de lo sagrado (pricticas diagnostico-terapéuticas rituales, uso de
ensalmos, de simbolos rituales del catolicismo, etcétera) y no como sistemas duales,
pasibles de entenderse como nociones sobre la enfermedad y la terapia que evocan, por
un lado, contenidos naturales y, por otro, mdgicos y/o sobrenaturales.’

Estos resultados expuestos son parte de la labor desarrollada en sucesivos proyectos de
investigacién, financiados por la Agencia FONCYT del Ministerio de Ciencia, Tecnologfa
e Innovacién Productiva y el Instituto Universitario Nacional del Arte, instituciones a
las que agradecemos expresamente. Los materiales sobre los que nos basamos fueron
recabados en numerosos trabajos de campo, iniciados en 1997. Los datos se obtuvieron
a partir de entrevistas abiertas, extensas y recurrentes a informantes calificados y grupos
naturales. Realizamos ademds, observacién y observacién participante.

INFLUENCIAS HUMORALES Y BIOMEDICAS EN LAS MEDICINAS TRADICIONALES

La medicina humoral aporta: 2) su concepcién natural de la salud como un estado de
balance o equilibrio corpéreo/emocional, &) la teorfa del contagio de los males a través
del aire, ¢) la clasificacién de los males y los remedios en cdlidos y frios y ) el principio
de la mayor vulnerabilidad de los nifios —concepcién que atin estd en vigencia— entre
otros aspectos, que iremos sefalando a lo largo del trabajo.

Estos saberes incluyen los modos de administrar y preparar remedios, utilizando
principalmente productos vegetales, en menor medida, minerales y, a veces, animales,
asf como la aplicacién de ventosas, cataplasmas, parches y sanguijuelas; la recurrencia a

interculturales de Argentina, Prensa del Instituto Universitario Nacional del Arte, Buenos Aires, 2002a.
Dora Jiménez de Puparelli, “Funcién de la medicina popular entrerriana y su relacién con la medicina
oficial”, en Cultura tradicional del drea del Parand Medio, Instituto Nacional de Antropologfa/Bracht
Editores, Buenos Aires, 1984, pp. 235-254. Néstor Palma, La medicina popular en el noroeste argentino,
Ediciones Huemul, Buenos Aires, 1978. Armando Pérez de Nucci, Magia y chamanismo en la medicina
popular del Noroeste Argentino, Editorial Universitaria de Tucumdn, San Miguel de Tucumédn, 1989.
Hugo Ratier, La medicina popular, Centro Editor de América Latina, Buenos Aires, 1972.

3 M. Ciristina Bianchetti, Cosmovision sobrenatural de la locura..., op. cit.; Silvia Garcta, “Conocimiento
empirico, magia y religién en la medicina popular...”, op. ciz.; Néstor Palma, La medicina popular en
el noroeste argentino, op. cit.; Armando Pérez de Nucci, Magia y chamanismo en la medicina popular
del noroeste argentino, op. cit.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 317



A.IDOYAGA y M. SARUDIANSKY LAS MEDICINAS TRADICIONALES EN EL NOROESTE ARGENTINO

los bafios de asiento, masajes, al acomodamiento de huesos, tratamiento de luxaciones
y quebraduras, entre otras técnicas.

Se advierte la raigambre humoral en las nociones que explican las dolencias como
resultado de desbalances térmicos y alimenticios. Resfrios, anginas, catarros, neumonias,
pulmonias, algunos tipos de mal aire y la insolacién, entre otros males, muestran el
modo en que el ambiente y el clima se constituyen en fuentes de enfermedad, pues las
dolencias mencionadas se deben a la exposicién a corrientes de aire, a cambios bruscos
de temperatura o al exceso de frio o de calor, mientras que la alimentacién inadecuada o
conductas impropias durante la digestién causan empacho, problemas estomacales, renales
y presién arterial. Es dafiino comer y beber excesivamente, tomar bebidas o alimentos frios,
ingerir carnes pesadas, cortar el proceso digestivo por inmersién y combinar alimentos
inapropiados. Cabe mencionar que todavia en Espafia las etiologfas de la enfermedad
remiten a problemas de alimentacién y al consumo de bebidas.*

La nocién humoral —y la de los actores sociales— de enfermedad, implica un modelo
de desequilibrio endégeno cuando el mal se atribuye a fallas en la alimentacién o en
el proceso digestivo y un modelo exégeno cuando la dolencia se debe a los efectos de
la temperatura, los aires o los rayos del sol.

Entre las enfermedades frfas figuran el frio de estémago, el resfrio, el catarro, la gripe,
las anginas, los problemas menstruales y pulmonares, la neumonfa, las puntadas en la
cintura, los dolores en los huesos, el reuma y el mal aire. Las terapias para estos males
son cdlidas e incluyen infusiones, bafios, cataplasmas, ventosas, friegas, sahumerios,
productos vegetales, animales y minerales.

La arcilla de Cafayate (Salta) es buena para los huesos, es caliente. Cuando uno estd
mal de los pulmones o del pecho usa una cataplasma y toma té de toronjil. La grasa de
la iguana se utiliza para friegas, es cdlida. La cataplasma se la ponfan a la gente que cafa
enferma con neumonfa, cataplasma de lino con mostaza. Cuando tiene el huesito de la
cola doblado hay que levantar el huesito con ventosa. Para los desgarros y el dolor de
huesos se usa la grasa de animales. Uno derrite la grasa y fricciona.

Para los actores la condicién de cdlido o frio de la enfermedad y de los remedios es
literal 0 metaféricamente térmica. Es literal cuando se habla de los aires y vientos, los
rayos del sol, el agua frfa, las corrientes de agua, de algunos animales como sapos y viboras

# Pedro Gémez Garcfa, “Teorfas étnicas y etnolégicas sobre la terapéutica popular”, en José
Gonzdlez Alcantud y Salvador Rodriguez Becerra (eds.), Creer y curar. La medicina popular, Biblioteca
de Etnologfa/Diputacién Provincial de Granada, Granada, 1996, p. 219.

318 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 66 » MAYO-AGOSTO 2011



DIVERSA

y los remedios que producen efecto refrescante o calérico. Es metaférica en férmacos
preparados con vegetales, en el agua bendita, en los alimentos y en otras sustancias.

El cardcter cdlido de los elementos usados es térmico cuando es una propiedad del
elemento o de la preparacién, como se advierte en la arcilla, los panos y las cataplasmas o
cuando el remedio produce un efecto calérico, como sucede con las grasas y ungiientos
utilizados para dar masajes. Son metaféricamente cdlidos los elementos sometidos a
coccién o fermentacién como el azdcar tostada, el vino, el aceite, el cebo, la sal y el lino.
Entre los vegetales son cdlidos los de olores y sabores fuertes y penetrantes, propiedades
que son extraidas mediante la coccién. De acuerdo con Marifio Ferro,’ en la medicina
hipocritica el sabor cumplia un rol fundamental en la atribucién de la calidad a los
vegetales. Las plantas amargas eran cdlidas y secas y las dcidas frias y secas, mientras
que intervenfa el color para completar la clasificacidn, el rojo identificaba las cdlidas y
himedas y el blanco las frias y himedas. La mostaza en la medicina humoral cldsica
es cdlida;® en la visién de los actores del NOA es el olor fuerte y penetrante lo que la
define como cdlida y es por ello que se agrega a las cataplasmas, costumbre que, por
otra parte, es vigente en Francia.”

Las enfermedades cdlidas incluyen la insolacidn, la fiebre, los granos, forinculos y
abscesos, el dolor de muelas, las picaduras, el ardor estomacal, las hernias, la presién
arterial y los males cardfacos derivados. Las terapias pertinentes usan elementos frios
que facilitan la compensacién buscada.

ara la insolacién se pone un vaso de agua fria en la cabeza. Las sanguijuelas se usan
Para | 1 d fi

para bajar la fiebre y el calor, son frias. La enfermedad de las muelas es caliente. Se le
pone un parche frio.

El llantén es bueno para las muelas. Para la presion se puede tomar el té de cola de
caballo, el ajo también es bueno. Los pafios frios se colocan sobre las muelas hinchadas.
Se usan bédlsamos que son frios para enfermedades calientes.

Es fécil advertir la condicién térmica de algunos remedios frios como los pafios
embebidos en agua natural y en alcohol. Los bédlsamos y los parches responden a

> Xosé Marifio Ferro, “Los dos sistemas de la medicina tradicional”, en Gonzdlez Alcantud, José
y Rodriguez Becerra, Salvador (eds.), Creer y curar. La medicina popular, Biblioteca de Etnologfa,
Diputacién Provincial de Granada, Granada, 1996, p. 432.

¢ George Foster, Hipocrates’ Latin American Legacy. Humoral medicine in the new world, Gordon
and Breach Science Publishers, Nueva York, 1994, p. 195.

7 Frangois Laplantine, Antropologia de la enfermedad. Estudio etnoldgico de las representaciones etioldgicas
y terapéuticas en la sociedad occidental contempordnea, Ediciones del Sol, Buenos Aires, 1999, p. 205.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 319



A.IDOYAGA y M. SARUDIANSKY LAS MEDICINAS TRADICIONALES EN EL NOROESTE ARGENTINO

similares criterios en tanto calman por enfriamiento el ardor y el dolor, mientras que
las salmueras y el bicarbonato producen efecto refrescante. La vibora es frfa al tacto y
por extensién lo es la pomada hecha con grasa de los boideos. Son metaféricamente
frios los vegetales suaves y dulces, en especial son los que se utilizan para ardores
estomacales y problemas de presién.

La terapia hace uso de sustancias de signo contrario al de la dolencia. La eficacia se
atribuye a la compensacién del organismo a través de elementos frios si la enfermedad
es cdlida y viceversa. Es un mecanismo de compensacién y regulacién que recupera el
equilibrio, es decir, la salud. Desde la perspectiva de los actores, suman a la sanacién las
acciones simbdlicas que se realizan, como la sefial de la cruz o las oraciones que suelen
acompanar el consumo de remedios. Por ejemplo, se acostumbra rociar los elementos
que se adosan a la cataplasma haciendo una cruz y el enfermo suele persignarse antes
de consumir los firmacos. En este sentido afirmdbamos que es una medicina holistica,
integradora de saberes de tradicién cientifica y acciones rituales, en la que no se pueden
separar praxis naturales y sobrenaturales sin violentar el punto de vista de los actores
vulnerando el conjunto que es visto y vivido como una totalidad.

La légica de la cura estd en relacién con la idea de enfermedad. Frio y cdlido
representan dos extremos negativos para la salud, denotada por lo tibio, la compensacién
a través de terapias del signo opuesto a la del mal regenera el equilibrio deseado. Las
ideas sobre los vegetales les asignan diversos poderes, entre éstos el terapéutico, lo que
explica su eficacia sobre el organismo. La utilizacién de simbolos del catolicismo refuerza
el proceso de cura en tanto se apropia del poder ritual de las acciones ejecutadas.

Esta clasificacion de los males y de los elementos terapéuticos en frios y cdlidos
evidencia los cambios que la teorfa humoral sufrié en la Argentina. La medicina
humoral cldsica tenfa sustento en la doble oposicién de las categorias de cdlido/frio
y seco/hiumedo. Estas nociones hacfan a valores humorales que nada tenfan que ver
con aspectos térmicos o simbdlicos, sino que determinaban el tipo de complexién del
individuo en cuatro categorias: flemdtico, sanguineo, colérico y melancélico. Entre
las metamorfosis que sufrié esta teorfa, figura el cambio en la idea de humor que
dejé de ser un valor para referir a un concepto térmico, la pérdida de la oposicién
seco/himedo y del fundamento natural de la teorfa, en tanto pasé a incluir contenidos
mitico-religiosos; asi, se clasificaron dolencias no naturales como la brujerfa y el mal
de ojo, que son tenidas por frias en algunas dreas del NOA y en Cuyo, mientras que
son definidas como cdlidas en la Mesopotamia.®

8 Anatilde Idoyaga Molina, “El simbolismo de lo cdlido y lo frio. Reflexiones sobre el dafio, la
prevencion y la terapia entre criollos de San Juan (Argentina)”, Mitoldgicas, XIV, 1999, pp. 16-17.

320 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 66 » MAYO-AGOSTO 2011



DIVERSA

Otras ideas humorales que tuvieron gran impacto fueron las que explican el origen
de la enfermedad a través del contagio producido por el aire viciado, tal como sucede
en diversas etiologfas que dan cuenta del mal de ojo y del mal aire.” De mds estd decir
que ambos morbos eran reconocidos por la medicina humoral en el siglo XVI y que
algunos de los saberes respecto del mal aire se perpetuaron en el higienismo hasta el
siglo XX, en la teorfa de la ventilacién. En el caso del mal de ojo, mds alld de las causas
estrictamente naturales, la medicina académica aceptaba que la envidia, los celos u
otros sentimientos negativos se expandian como ponzofa en el aire y asf causaban el
mal en quien fuere victima de tan fatales miradas y sentimientos y, lo que mds, aun sin
necesidad de que se produjera el contacto visivo, pues el aire emponzonado continuaba
contagiando el mal después de que se retirara el causante del enviciamiento del mismo."
El aire podia viciarse y causar mal aire por motivos diversos, por ejemplo, al absorber
la enfermedad de drboles y cualquier ente del paisaje natural o de las casas, enseres y
objetos corrompidos, incluso de las personas sufrientes de distintos males.'"

Las manifestaciones del mal aire son de dos tipos: musculares y problemas dérmicos.
Los primeros son el cuadro mds conocido, se alude a dolores en el cuello, los oidos y
a contracturas musculares. Entre los tratamientos, figuran los masajes con una barra
de azufre en la zona afectada.

Ideas biomédicas posteriores a las humorales, por ejemplo de los siglos XVIII y XIX,
incluso del XX se advierten en las explicaciones, teorfas etiolégicas y manifestaciones
referidas al mal conocido como nervios —cominmente bilis en términos humorales.
Tales concepciones populares reflejan los cambiantes saberes oficiales que se fueron
sucediendo desde el siglo XVII hasta el XIX. Asi por ejemplo, devienen de la biomedicina
las siguientes ideas: 2) que bebidas y comidas alteran los nervios y con ello las conductas
de las personas, afectando su moralidad, 4) que la debilidad intrinseca de los nervios
explica la depresién y otros malestares emocionales, ¢) que la neurastenia lleva al llanto
y a las experiencias de pdnico, a la vez, estas tltimas afectan el estado de los nervios, )
que existe un temperamento nervioso, visible en las personas que tienden a expresiones
de ira, enojo y célera, ) que el estudio intensivo, los pensamientos recurrentes y las

? Anatilde Idoyaga Molina, “El mal de ojo entre los zapotecas (México) y las categorfas conceptuales
de Kearney: jcosmovisién paranoica u opresion étnica?”, Perspectivas Latinoamericanas), nim. 3, 2006.

' Enrique de Aragén, Marqués de Villena, “Tratado del aojamiento”, en E Almagro y J. Carpintero
(eds.), Heuristica a Villena y los tres tratados, 1976 [1425] [www.wordtheque.com/pls/wordtc].

! Las teorfas sobre el mal aire remiten también a causas no naturales. El mal aire penetra en el
cuerpo cuando uno permanece o pasa por lugares de energfas negativas. También deidades y brujos
causan mal aire manipulando el viento y las brisas.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 321



A.IDOYAGA y M. SARUDIANSKY LAS MEDICINAS TRADICIONALES EN EL NOROESTE ARGENTINO

pasiones de la mente traen problemas nerviosos, f) que las experiencias de pdnico o
sustos pueden destensar los nervios provocando enfermedad, g) que los nervios son
una suerte de cuerdas, algunas relacionadas con la moral otras con el conocimiento.
Asi, una persona puede sufrir de alteracién en los nervios morales pero no en los
cognitivos, tal era el caso de Lord Byron para la medicina académica en virtud, de que
era un gran poeta pero de moralidad reprochable.'? En definitiva, se advierte cémo las
concepciones sobre el padecimiento de ciertas enfermedades estdn asociadas al control
social de la moralidad impuesto por las tradiciones cristianas.

En fin, podrfamos continuar con otro conjunto de males como la lepra, la disenteria,
el empacho, entre muchos otros, pero por cuestiones de espacio nos limitamos a
los aspectos ya sefialados a los que consideramos buena muestra de las influencias
biomédicas.

LAS PRACTICAS DE LOS LEGOS Y LA TERAPEUTICA RITUAL

Las técnicas terapéutico-rituales mds comunes entre los legos figuran los ensalmos
—conocidos en la zona también como “cura de palabra” y “cura por secreto”—, el método
diagndstico-terapéutico a partir del agua y el aceite para curar el mal de ojo, la utilizacién
de un trapo rojo para el sarampidn, la medida para el empacho, la tinta china para
la culebrilla (un herpes), el recorte del pie en una hoja de higuera o de tuna para las
hemorroides, entre otros procedimientos que suelen combinarse con los ensalmos.
La mayoria de los adultos en los contextos rurales conoce férmulas para diversas
enfermedades, tales como las quemaduras, el empacho, los desgarros, la hernia, la
angina, el dolor y ardor de estémago, el dolor de muelas, las verrugas, las hemorroides,
el susto, el mal de ojo y el dafio. Estas férmulas son secretas y sélo se transmiten en
Viernes Santo, Nochebuena o en la vispera de San Juan. Normalmente, quien ensefa
dice la o las férmulas y el aprendiz las graba en su memoria. Ambos deben estar en
ayunas, condicién que también se recomienda en ocasién de su uso terapéutico.
Antes de pronunciar las oraciones el curador se persigna y suele hacer la sefial de la
cruz en la frente o en la parte afectada del cuerpo del doliente. En el tratamiento de
algunas enfermedades, la enunciacién de la férmula es acompanada por otras técnicas,

"2 Anatilde Idoyaga Molina, “Los nervios: un taxén tradicional en el NOA. Reflexiones sobre las
teorfas de la enfermedad”, Mitoldgicas, XV11, 2002b. Anatilde Idoyaga Molina y Natalia Luxardo,
“Experiencia de nervios entre mexicanos residentes en Estados Unidos”, Scripta Ethnologica, XXV1,

pp. 155-159, 2004.

322 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 66 » MAYO-AGOSTO 2011



DIVERSA

tal como sucede en la cura del empacho, la culebrilla, la hernia, las hemorroides y de
las verrugas. Estas pricticas, aunque se reiteran, pueden variar segin los conocimientos
de cada curador.”

Las oraciones se dicen en silencio, invocando la ayuda y el poder de Dios, de la
Virgen o de algtin santo. El contenido hace referencia a la vida de Cristo, a la Virgen,
al poder y beatitud de la Santisima Trinidad y se ordena que la verdad enunciada se
haga realidad en el enfermo, cuyo nombre se indica expresamente. A continuacidn se
rezan tres Ave Marfa o tres Padre Nuestro si en el texto se invoca a la Trinidad o alguna
de las figuras que la integran. Si el pedido compromete la intervencién de un santo,
una sola plegaria es suficiente.

La conexién entre el mal que aqueja al doliente y las palabras utilizadas varfa. La
relacién es directa cuando la férmula cita un episodio en el que Jesds curd esa misma
enfermedad o cuando la oracién hace referencia concreta a la dolencia padecida,
seflaldindose que serd curada en virtud del poder de la deidad. La narracién de un
episodio del Nuevo Testamento actualiza el poder de Cristo y lo hace presente, el
rezo se convierte en la accién de Cristo aqui y ahora. Por otra parte, puede no haber
conexién alguna entre la oracién y la enfermedad que se trata, sélo se pide que tal o
cual mal fuera curado después de decir la férmula. En muchas férmulas se reitera la
veracidad del hecho enunciado, lo que remarca su cardcter fundante.

La invocacién a los santos se funda en sus acciones, las que se relacionan en forma
directa o indirecta con el mal que sufre el individuo. En algunos casos, el santo invocado
ha atravesado por los mismos pesares que el doliente, ha muerto en la hoguera como
San Pantaledn o ha sido ciego, sordo, etcétera. En estos casos, lo emulado para que actie
simbdlicamente es la carencia y no la abundancia, vale decir la légica terapéutica que
opera es la de la semejanza y no la de la oposicién. En algunas férmulas se combinan
ambas representaciones (oposicién y semejanza), aludiendo por oposicién a Dios Padre,
Cristo o la Trinidad y por semejanza a un santo determinado.

Los ensalmos, al igual que en Espafia, no sélo se usan para tratar a personas, sino
también para curar animales, propiciar sembradios y restaurar espacios maculados. Un
ejemplo del dltimo tipo es: “Que se vaya el mal y que entre el bien como hizo Jesds

2.0

en Jerusalén”.

'3 Para curar el empacho se usa una cinta para realizar el diagndstico y comprobar el éxito del
tratamiento o se “tira el cuerito” mientras se recitan las férmulas y se hace 3 veces la sefial de la cruz
sobre la espalda del paciente antes y después de decir las oraciones. La culebrilla se cura escribiendo con
tinta china y al revés Jests, Marfa y José en el extremo del herpe. La atencién de hernias y hemorroides
se acompafia del recorte del pie en una hoja de higuera o tuna. Las verrugas son contadas una y otra
vez hasta su eliminacién.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 323



A.IDOYAGA y M. SARUDIANSKY LAS MEDICINAS TRADICIONALES EN EL NOROESTE ARGENTINO

La férmula permite recalificar el espacio que se ha cargado de potencia negativa
v, a la vez, proteger la casa y el ambiente que la circunda. La mencidn a Jesds y sus
acciones opera como referencia mitica originaria y actualizable a través de la palabra.
Asi, como Jesus entré triunfante en Jerusalén, el ambiente corrompido por la brujerfa
o la envidia serd restaurado por el curador.

La férmula curativa debe repetirse tres veces, una a continuacién de la otra o durante
tres dfas consecutivos. Repeticién que se apropia del poder sagrado del nimero tres,
el que deviene de ser el ndmero de la Santisima Trinidad.

La invocacién y pedido a las deidades del catolicismo y la alusién a la Trinidad
nos permiten afirmar que la cura es una muestra de su poder y los episodios del
Nuevo Testamento son el ciclo mitico que fundamenta la cura por ensalmos. La vida
de Ciristo fue objeto de un proceso de mitificacién, que le confiere la condicién de
realidad trascendente, como sucede con los hechos histéricos que se incorporan en
los corpus mitolégicos.14 En este sentido, es un ejemplo de mitificacién de la historia
e historificacién del mito."”> Ademds, la instrumentacién del poder de las narraciones
biblicas se entiende en funcién de los atributos de etiolégico, cosmogénico, ejemplar,
sagrado, metatemporal y actualizable del mito.'

La cura por ensalmo requiere de la presencia del paciente cuando el rezo es
acompanado de otras acciones, en caso contrario al terapeuta le basta con saber el
nombre de la persona, el lugar donde se encuentra y el mal que la aqueja. Ello se debe
a que el nombre es una de las entidades de la persona y, por ende, a partir de éste se
la puede sanar o danar.

El empleo de ensalmos es un buen ejemplo de la influencia espafola en la medicina
tradicional del NOA, sin por ello negar la dindmica histérica y los consecuentes procesos
de transformacién de costumbres y representaciones.

Entre las dolencias cuyo tratamiento requiere de pricticas que acompafan al ensalmo
y al consumo de etnofdrmacos figura el mal de ojo, especialmente peligroso para los
nifios, que se presenta en sintomas polimorfos como cefaleas, inapetencia y desgano,
entre otros. Las explicaciones sobre el origen del padecimiento remiten de indole diversa,

14 Marshall Sahlins, Historical metaphors and mythical realities, University of Michigan Press, Ann
Arbor, 1981.

1> Jonathan Hill, “Myth and History”, en J. Hill, Jonathan (ed.), Rethinking History and Myth,
University of Illinois Press, Urbana y Chicago, 1988, pp. 1-34. Terence Turner, “Ethno-ethnohistory:
myth and history in native South American...”, op. ciz.

1 Mircea Eliade, Tiatado de historia de las religiones, ERA, México, 1972. George Gusdorf, Mito y
metafisica, Ediciones Nova, Buenos Aires, 1960. Adolf Jensen, Mito y culto entre pueblos primitivos, Fondo
de Cultura Econémica, México, 1966. Maurice Leenhardt, Do Kamo, Eudeba, Buenos Aires, 1961.

324 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 66 » MAYO-AGOSTO 2011



DIVERSA

entre las que aparecen las causas naturales, antiguamente aceptadas y definidas por la
medicina humoral. De acuerdo con esta tltima, el mal se trasmite por el aire, tanto son
dafiinos los aires frios como los cdlidos, asi como las irradiaciones de los cuerpos celestes,
en el caso del NOA especialmente el sol, aunque también la luna en otras regiones
del pais, ademds son nocivos los aires corruptos por individuos o animales muertos
o que padecen de alteraciones humorales. Tales alteraciones se deben a desbalances
orgdnicos resultantes de: @) cusas naturales —personas y/o animales cansados, sedientos,
hambrientos, transpirados, en estado cdlido, mujeres menstruantes o embarazadas,
animales en celo, etcétera—, b) causas emocionales —personas que experimentan
sentimientos de envidia, celos, admiracién, deseo, etcétera—, ¢) causas morales —personas
que han transgredido valores sociales, morales y pecadores, como addlteros, borrachos,
lujuriosos, fornicadores, prostitutas, ladrones, etcétera. Posiblemente, la biologizacién
de emociones y comportamientos aceptada por la medicina humoral en tiempos
medievales y modernos responde a la influencia de la Iglesia, que se valié del trabajo
de los médicos como una importante herramienta de misionizacién y de imposicién
de mecanismos de control social. Por otra parte, causan mal de ojo especialmente las
miradas y las palabras que implican halagos y cumplidos, pero ademds el hélito y la
respiracién, as{ como los sentimientos y deseos de las personas que miran, tocan o
piensan en seres mds débiles, entre los que se encuentran los nifios.

Mds alld de las explicaciones enraizadas en los saberes de la medicina humoral, otras
teorfas etioldgicas dan cuenta de los aportes de la medicina popular europea que hacen
hincapié en la envidia como motivo principal del dafio que pueden sufrir los humanos,
animales, vegetales, objetos, casas, etcétera. En el plano de los sentimientos también
figura el carifio asociado habitualmente a la afioranza que sienten los parientes cercanos
cuando no pueden estar con los seres amados.

El mal de ojo puede resultar de accién involuntaria o no. Cuando es intencional se
asocia con la envidia y con la idea de que el ojeador puede ser cualquiera en virtud de dos
criterios: en primer lugar, cualquiera puede experimentar envidia y, en segundo término,
se trata de un sentimiento tan fuerte que empodera a cualquiera con independencia de la
energfa que posea cada persona. Cuando el padecimiento de mal de ojo deviene de una
situacién involuntaria se asocia a la capacidad de individuos de gran fuerza que aforan,
piensan, miran o tocan a otro mds débil, produciéndole un desbalance energético. En este
tltimo caso, el mal suele asociarse con sentimientos de carifio —que exceden el control de
quien los experimenta— y a identificar al ojeador entre los parientes de la victima.

La técnica diagndstico-terapéutica a través del agua y el aceite consiste en agregar
unas gotas de aceite a un recipiente con agua. Habitualmente se explica que si las gotas
se expanden en pequefios circulos, el padecimiento es el mal de ojo. Si se han echado

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 325



A.IDOYAGA y M. SARUDIANSKY LAS MEDICINAS TRADICIONALES EN EL NOROESTE ARGENTINO

dos gotas, los circulos representan la mirada que causé la dolencia, mientras que si el
nimero de gotas es otro la mera expansién acredita la identidad de la dolencia.

El poder del aceite y del agua —recordemos que ambos se usaron y se usan en los
rituales del bautismo-— se asocia a las representaciones del cristianismo. En el caso que nos
ocupa, el poder purificatorio de ambos elementos permite la realizacion del diagndstico
e inicia el proceso terapéutico. Dichos elementos eliminan las energfas negativas del
cuerpo del doliente, asi como eliminan el pecado en la ceremonia del bautismo.

Existen otras terapias rituales, que no se originan en las creencias del catolicismo, si no
que muestran su fusién con tales creencias en virtud de que se asocian a rezos, senales de
la cruz, la triple iteracién de una accién, ensalmos, entre otros usos rituales y simbdlicos.
Obviamente, diversas tradiciones se funden en las pricticas rituales dejando develar,
a veces, horizontes de significados mds amplios en los cuales las précticas se inscriben.
Un caso interesante es el de las técnicas utilizadas en relacién con el sarampién, cuyo
tratamiento produce la cura al estilo de la homeopatia.

Las paperas, el sarampion, los curan la gente del campo. Se cura friccionando con maiz
y un trapo rojo y se pone a la luz un trapo rojo para que ilumine todo rojo. Se envuelve
el maiz desgranado en el trapo rojo y se pasa (Carlos Salta).

El manejo terapéutico-ritual incluye elementos similares a la enfermedad en lo que
hace a los granos de maiz que se asimilan a los exantemas y en lo relativo al rojo que
emula el mal a través del trapo y la luz. Laplantine'” denominé homeopatia ritual a las
curaciones en las que los simbolos manipulados son semejantes y no opuestos al signo
de la enfermedad. El uso de telas y elementos rojos es frecuente —aun hoy en dfa— entre
los curanderos de Francia y entre los campesinos de Espana e Italia, muchos de ellos
inmigrantes a nuestro pafs y, por ende, trasmisores de estos saberes.

La eficacia curativa del rojo hace también al simbolismo del color, que se asocia
a la vida, a la fuerza, a la energia vital. Este perfil en relacién con la salud se advierte
también en el uso de vestimentas y cintas rojas para prevenir el ojeo, la envidia y la
brujerfa. En el caso descripto, la 16gica de la terapia tiene sentido en la compensacién
del doliente por adicién de lo mismo. La enfermedad se piensa como pérdida y requiere
de una terapia restitutiva o aditiva.

Sintetizando, la medicina doméstica se vale de la combinacién de los ensalmos —y
los procedimientos asociados— con las ideas de la medicina humoral refiguradas. El rito
maneja el poder de simbolos y acciones mayoritariamente del catolicismo y actualiza el

' Francois Laplantine, Antropologia de la enfermedad..., op. cit., p. 192

326 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 66 » MAYO-AGOSTO 2011



DIVERSA

poder del tiempo originario y de las deidades, se vale también de los ntimeros sagrados y del
simbolismo de los colores. La medicina humoral, entre otros aspectos, aporta las nociones
de salud y enfermedad como equilibrios y desequilibrios humorales, la clasificacién
de los animales y los remedios en frios y cdlidos, las teorfas de contagio por el aire y
numerosas recetas, cuya eficacia pone en juego las representaciones sobre los vegetales,
minerales, animales y del ambiente. Otras teorfas biomédicas, refieren explicaciones sobre
el padecimiento de las enfermedades nerviosas y otras antiguas técnicas, hoy dejadas de
lado, como los bafios de agua fria, los golpes con ramas de olivo para tratar la histeria y
diversas infusiones para calmar los estados de célera y nerviosismo.

LAS PRACTICAS DEL CURANDERO Y LA TERAPEUTICA RITUAL

Entre las técnicas que el curandero maneja, algunas tienen relacién con dolencias
especificas y otras son apropiadas para cualquier mal; a la vez, cada sanador impone
sus estilos particulares. En la praxis terapéutica, la accién ritual y el concomitante
manejo del poder es continuo. La cura involucra a deidades, seres humanos poderosos
y la calificacién del espacio y del tiempo. El terapeuta se enfrenta a brujos causantes
de dafios, a ambientes terribles que provocan enfermedades y a deidades, algunas
decididamente negativas como el diablo y otras que, aunque mds benignas, provocan
dolencias y otros perjuicios como represalia a las ofensas y faltas que se cometen.

Las prdcticas y nociones rituales que dan sentido al actuar del curandero remiten,
en buena parte, en cuanto sistema de creencia al catolicismo. Entre éstas figuran la
invocacién y los rezos a las deidades, la repeticién de la senal de la cruz, la alusién a la
Trinidad al ejecutar tres veces cualquier accién, los lavados purificatorios, la ingestién
de agua bendita y el sahumado de pacientes y de espacios.

En estas pdginas nos concentramos especialmente en las terapias de raigambre catdlica
a fin de analizar sus significados, dando por hecho que los procedimientos terapéuticos
guardan consonancia l6gica con la idea de enfermedad.

Es oportuno destacar que diversas representaciones del catolicismo dan soporte a
teorfas etioldgicas de la enfermedad y a précticas terapéuticas. En este sentido, debemos
mencionar la visién dual de la persona conformada por cuerpo y entidades animicas,
incluyendo el espiritu,'® que explica manifestaciones y etiologias de enfermedades, asi

'8 El concepto de espiritu fue refigurado y es una de las entidades que integra la persona, diferente
del alma, vale decir el sujeto tiene un alma, un cuerpo, un espiritu y un nombre. Sobre las almas y
el poder en el sujeto véase Gerardus van der Leeuw, Fenomenologia de la religidn, Fondo de Cultura
Econémica, México, 1964.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 327



A.IDOYAGA y M. SARUDIANSKY LAS MEDICINAS TRADICIONALES EN EL NOROESTE ARGENTINO

como précticas terapéuticas. Tal es el caso del susto que supone la pérdida del alma y
del mal conocido como agarradura, que implica o el rapto del alma o del espiritu.”
Asimismo, es de capital importancia el bautismo, que provee el significado purificatorio
y terapéutico al agua, al agua bendita y al aceite y que ademds aporta la nocién de
renacimiento simbdlico y dota de nombre a la persona. El nombre es un alma nombre,
que tiene un papel importante en la terapia y que, a la vez, puede ser objeto de dafio.
Las figuras de santos, virgenes, Cristo e incluso Dios Padre son fundamentales puesto
que acttian como iniciadores y auxiliares del curandero, pueden causar enfermedades y
constituyen arquetipos, cuyas acciones suelen actualizarse por repeticién mitico-ritual.
Por su parte, la figura del diablo se asocia con la enfermedad y con otros dafios, con
la brujerfa y con los brujos, con la calificacién del tiempo de carnaval y con el dmbito
nocturno. Las creencias relativas a la supervivencia del alma dan cuenta de las relaciones
entre hombres y difuntos. Este nexo puede tener un cariz positivo, como se observa
en las almas que se convierten en ayudantes del curandero, pero también puede ser un
vinculo negativo cuando el difunto trasmite el mal conocido como sombra o aikadura.”
Sefialemos, finalmente, que las emociones que se definen como pecados capitales —la
envidia y la c6lera— se asocian a manifestaciones de dos taxa tradicionales: los nervios,
causados por sentimientos de ira o célera y la envidia que causa el mal homénimo.
También la gula, la lujuria, la pereza, la avaricia y la soberbia aparecen en la etiologfa
de males particulares, por ejemplo, la gula como fundamento del empacho, aunque
en especial se conectan a desequilibrios religioso-rituales.”'

Entre las acciones rituales que se ejecutan en todas las terapias figuran los rezos, la
invocacién a las deidades, el sahumado, el alumbrado con velas, el uso de agua bendita,
las repeticiones de la sefal de la cruz, la alusién a la Trinidad y a otros simbolos del
catolicismo. Desde esta perspectiva, las acciones rituales del curandero actualizan y
canalizan el poder del tiempo primigenio y de las figuras miticas involucradas.

19 El diablo puede causar agarradura por pura malignidad o por el incumplimiento de los pactos
que realiza con los hombres. Sobre el diablo véase Luis Amaya, “El Diablo Criollo”, Cuartas Jornadas
Nacionales de Folklore, Prensa del Ministerio de Educacién, Buenos Aires, 1996, pp. 107-140. Claudia
Forgione, “El tio, Diablo o Supay. Una realidad del mundo punefio”, Seripta Ethnologica, XV111, 1996.
Cristina Krause, “El Diablo y los duendes cordilleranos”, en Seleccidn de textos de Folklore del Mercosur,
Prensa del INSPF-TUNA, Buenos Aires, 1995, pp. 105-124.

» Los muertos causan la sombra o aikadura. Cuando la mujer grdvida concurre a velorios o
cementerios o ve un caddver humano o animal contagia el mal al feto. En los adultos, resulta de pensar
con afioranza en los seres queridos que han muerto recientemente.

! Anatilde Idoyaga Molina, “Natural and Mythical explanations...”, op. cit., 2002a, p. 86.

328 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 66 » MAYO-AGOSTO 2011



DIVERSA

Entre los significados de acciones rituales muestran su raigambre catélica, la ingestién
y aspersién de agua bendita en las que se alude a su valor purificatorio y terapéutico.
El agua se da a beber y/o se rocfa a los pacientes, puede contribuir a sanar el empacho,
disipar las energfas negativas del malhecho, mitigar el dolor causado por el mal aire
o contribuir a recuperar el alma del asustado. La aspersién de agua bendita se usa
también para limpiar ambientes corrompidos por la presencia de dafos o de brujos, su
capacidad purificatoria permite la restauracién de la calidad del espacio. La aspersién
suele incluir preparaciones con agua, ruda, contra hierba y vinagre.

Mis alld del simbolismo catdlico, el agua es un purificador en muchos tratamientos,
tal como se advierte en la atencién de la tiricia, un desequilibrio socio-emocional,” que
se debe a la pérdida de vinculos con la madre o el padre, por muerte o alejamiento. Su
terapia incluye el tirado simbdlico de la tristeza al agua; el hacer presente al ser ausente
mediante sus vestimentas y en los suefios del enfermo.

El poder regenerador y aniquilador del fuego es utilizado en la terapia y posee un
claro simbolismo en el sistema de creencias del catolicismo, recordemos, por ejemplo,
la incineracién de las brujas. Es el elemento de mayor significacién en las técnicas que
eliminan el dafio, se aniquila el mal mediante la incineracién del paquete, envoltorio
y/o elementos embrujados. De no ser esto posible, el dafio se quema simbdlicamente de
dos formas: a través del sahumado del paciente —el humo es un equivalente semdntico
del fuego— o mediante la incineracién del alumbre o el plomo que previamente se ha
pasado por el cuerpo del doliente y que ya ha sustraido —al menos parcialmente— el
dano del cuerpo de la victima.

La incineracién del alumbre o del plomo es una técnica diagndstico-terapéutica de
origen popular, que permite identificar el mal que padece el paciente segtin la forma
que tome el mineral después de su contacto con el fuego, pero ala vez inicia la curacién
al extraer el mal/sustancia del cuerpo del enfermo. Antiguamente, el sahumado era
tipico durante la celebracién de la misa, en la que el incienso se usaba para curar los
males del cuerpo y del alma que padecian los feligreses.

Ademds de utilizarse el incienso, al enfermo se lo suele sahumar con ruda, romero,
yerba, azdcar u otros vegetales, dado que en las representaciones de los actores son
elementos fuertes, con poder terapéutico y que, por ende, purifican el cuerpo a partir del
humo. La melaza, hecha de los mismos elementos, se usa para dar masajes que, al poner en
contacto el poder del vegetal con el cuerpo del doliente, facultan la accién terapéutica.

El poder del humo no es sélo terapéutico, es vehiculo preferencial en la comunicacién
del curandero con las entidades animicas y las deidades. El humo alude al poder del
fuego mientras que el sahumado y las melazas vegetales hacen también al simbolismo

2 Anatilde Idoyaga Molina, “Los nervios: un taxén tradicional en el NOA...”, gp. cit., 2002b, p. 56.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 329



A.IDOYAGA y M. SARUDIANSKY LAS MEDICINAS TRADICIONALES EN EL NOROESTE ARGENTINO

de los vegetales, que resulta de la reinterpretacién de la medicina humoral en términos
de poder, representacién que incluye a vegetales, animales y minerales. El sahumado de
personas, casas u otros bienes cumple con una funcién preventiva y terapéutica. La ruda
y el romero impiden que las emanaciones, los dafios, el mal de ojo y las envidias alcancen
a la persona, la casa o al bien que se desea proteger.

La senal de la cruz es un poderoso simbolo de sanacién en cuanto connota la muerte
y resurreccién de Cristo. Es una accién absolutamente reiterada; el curandero suele
santiguarse al empezar y al terminar el ritual terapéutico, la hace, ademds, sobre el
cuerpo del doliente y con el sahumerio durante la cura.

De acuerdo con los actores, el hacer la sefal de la cruz posee una doble
fundamentacién, por un lado, invoca el poder y la proteccién de Dios y, por otro,
implica un acto simbdlico que actualiza el poder de Cristo, canalizado a través del
curandero. Finalmente, la cruz —la habitual o la de Caravaca— suele colocarse cerca de
la entrada de la casa con fines preventivos.

Las invocaciones, las oraciones circunstanciales y los rezos estandarizados a las
deidades ponen en escena otra de las técnicas terapéutico-rituales de origen catdlico.
Se trata de acciones que realiza el curandero tanto en ocasién de la terapia junto al
doliente como en los rituales que ejecuta solo, generalmente por la noche, para facilitar
el didlogo con las entidades miticas.

Estas técnicas son destinadas a comunicarse con las deidades —Dios, Cristo, la
Trinidad, Pachamama (la Madre Tierra o simplemente la tierra), santos y virgenes
oficiales y populares— e intentan apropiarse del poder de las mismas. La accién ritual
pretende una suma de poderes y voluntades que aporten eficacia a la cura. Cada sanador
suele repetir especialmente oraciones invocando al o los santos que se desempefian
como sus auxiliares, a ellos les ora pidiéndoles por la salud del enfermo.

La utilizacién de velas muestra también la influencia del catolicismo. El curandero
alumbra a sus auxiliares favoritos como contraprestacién a la ayuda que recibe de éstos.
Para algunos sanadores la lectura de la vela es el método diagnéstico preferido. En este
caso, se enciende una vela por paciente y se corta el pabilo a medida que se avanza en
la deteccidn de las afecciones que aquejan al consultante o si este dltimo interrumpe la
lectura y pregunta sobre alguna cuestién concreta.

La significacién de la mayorfa de los elementos mencionados hasta aqui se
funda en las creencias y simbolos del catolicismo, combinados con otros elementos
principalmente de la medicina humoral. No obstante, en el extremo norte de la regién
aparece la figura de la Pachamama, dejando ver la pervivencia de creencias indigenas, a
veces profundamente reformuladas cuando se la identifica literalmente con la tierra y
los males que ésta puede acarrear de acuerdo con el modelo de las creencias humorales,
otras veces mantiene el perfil de una deidad ambivalente dadora de bienes, pero que

330 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 66 » MAYO-AGOSTO 2011



DIVERSA

exige numerosas contraprestaciones. Se trata de una relacién que no se diferencia
bdsicamente de la que los individuos mantienen con los santos y las virgenes del
catolicismo, la que si bien hoy en dia es expresién del catolicismo popular, incluia las
concepciones de las élites en siglos anteriores.

Entre los procedimientos para tratar males especificos vale la pena analizar el susto,
en el que se debe llamar al espiritu o al alma del enfermo. Con este fin, el curandero
separa la piel de la frente y sopla en dicha direccién para luego pronunciar el nombre
del doliente, posibilita de esta manera, que el espiritu reingrese a su habitual locus
corpéreo. Para localizar el espiritu, el terapeuta da vueltas en las inmediaciones de la
vivienda, mientras repite el nombre completo del paciente, preguntdndole dénde estd
e invitdndolo a regresar. Con el mismo objeto, el curador agita la mano mostrando
al espiritu ropas u otras pertenencias del doliente, hecho que se fundamenta en una
nocién de corporalidad que involucra tanto la materia animica como la vestimenta. El
llamado debe hacerse tres veces en forma consecutiva. La reiteracion del nombre de la
victima manipula la potencia del ndmero tres y es, por ende, terapéutica.

El equilibrio arménico entre el cuerpo y el alma implica una idea de salud y
enfermedad definible mds en términos religiosos que biolégicos. El alma o espiritu es el
centro de poder del individuo y fundamento de sus capacidades intelectuales, motoras
y afectivas, por lo tanto, la recuperacién del alma implica el reequilibrio del poder y,
en forma concomitante, de la salud. El llamado del espiritu revela que el nombre es
otra de las entidades que integra la persona, mds exactamente que la constituye y que
es, al igual que el cuerpo y el alma, depositario de su vitalidad. La 16gica de esta praxis
radica en reunir las entidades, de cuyo equilibrio depende la salud.

En el tratamiento de la brujerfa suele llamarse al enfermo por su nombre para impedir
la disociacién de cuerpo y espiritu. En este caso, el llamado tiene un sentido preventivo
y no terapéutico. La accién curativa que distingue a la brujerfa es la incineracién real
o simbdlica del dafio.

Existen diversas dolencias que hemos denominado desequilibrios religioso-rituales,
que se originan en la represalia de las deidades por violacién de tabues, incumplimiento
ceremonial o voluntad negativa de los seres miticos. En ellas, el aspecto distintivo de
la terapia es la restauracién del equilibrio entre el individuo y la deidad.

En el caso de la agarradura y la sopladura® causadas por las deidades, la accién
distintiva es la realizacién de la ofrenda que no hubiera sido hecha o la compensacién
a partir de generosas ofrendas.

» La sopladura es una emanacién que se instala en el cuerpo. Causan sopladura las deidades —por
incumplimiento ritual-y los muertos cuando el individuo entra en contacto voluntariamente (o no) con
urnas funerarias y otras sepulturas, por excavar esos sitios o por llevarse piezas arqueoldgicas. La terapia

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 331



A.IDOYAGA y M. SARUDIANSKY LAS MEDICINAS TRADICIONALES EN EL NOROESTE ARGENTINO

Las deidades castigan el incumplimiento ritual, causando enfermedad y otros males.
Asf, por ejemplo, un individuo que tenfa las imdgenes de los Reyes Magos y habiendo
llegado el 6 de enero no ofrecié celebracién alguna,24 padeci6 de derrame cerebral.

Las terapias en esos casos exigen que el doliente rece y pida perdén a las deidades
involucradas y, como acciones compensatorias, la realizacién de lo que fue omitido,
vale decir una celebracién y el cumplimiento de la promesa al santo o virgen.

El diablo causa el mal si las personas que han pactado con él no cumplen sus pedidos
o violan el acuerdo. El accionar punitorio del maligno debe entenderse, en este caso,
en términos de contrapaso. Otras veces, enferma por pura malignidad sustrayendo el
alma al individuo o compeliéndolo al suicidio. Las posibilidades de que un incauto
caiga en poder del diablo aumentan en carnaval, lapso dominado por el demonio y en
el que su presencia entre la gente no sélo es permanente, sino que ademds es convocada
por los hombres a partir de la ceremonia de desentierro.

En el tratamiento de la agarradura del diablo, el doliente debe trasladarse hasta
el lugar en que el maligno le sustrajo y escondié el alma para liberarla y adosarla al
cuerpo del enfermo.

En la cura de los males que hemos denominado desequilibrios religioso-rituales, se
advierte el cardcter sagrado de la terapia, expresado en la cantidad de poderes y seres
que interactdian y se entrecruzan, tales como las deidades tradicionales —especialmente
Pachamama- y del catolicismo -Dios, Cristo, la Trinidad, el diablo, virgenes y santos—, el
poder de los elementos y simbolos manipulados en los rituales terapéuticos —tales como
los rezos y las invocaciones a las figuras miticas, las sefiales de la cruz, el alumbrado con
velas, la ingestién de agua bendita, el sahumado de vegetales y de los mds diversos objetos
incluidos en los preparados para ofrendar a las entidades miticas— el poder del fuego
canalizado a través del humo, el poder del ambiente, de animales, vegetales y minerales,
la calificacién del espacio y del tiempo, el poder del sujeto a partir del nombre, el cuerpo
y el espiritu y, finalmente, el poder del terapeuta y el de sus espiritus auxiliares.

Estas técnicas incluyen terapéuticas rituales destinadas a restablecer el equilibrio
entre el hombre, la sociedad, el ambiente y las deidades. Por ejemplo, cuando el
mal se debe a fallas, como no celebrar las ceremonias debidas o ser mezquino en las

implica la sustraccién de la enfermedad, la compensacién ritual del ser mitico ofendido y devolver las
piezas sustraidas. Sobre este tema véase M. Cristina Bianchetti, Cosmovision sobrenatural de la locura...,
op. cit., y Anatilde Idoyaga Molina, “Natural and Mythical explanations...”, op. ¢iz., 2002a.

* Los poseedores de imdgenes de seres miticos deben ofrecer una fiesta en su honor en su dia
calenddrico. El duefio de la imagen es generoso para ser socialmente respetado y seguir contando con
la proteccién de la figura.

332 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 66 » MAYO-AGOSTO 2011



DIVERSA

ofrendas, no cumplir con la promesa hecha a un santo o a una virgen, transitar por
espacios negativos, violar tabtes en relacién con los muertos y/o los ambientes sagrados,
entre otras posibilidades. Los rituales terapéuticos incluyen la comunicacién con la
deidad que se hubiera ofendido. Es igualmente fundamental la ejecucién de acciones
compensatorias de la ofensa cometida. Estas acciones son necesarias para recuperar la
salud fisica, pues la idea de salud es integral y aquel que ha cometido una falta ritual
la padece, entre otros aspectos, en el nivel orgdnico.

CONCLUSIONES

Las medicinas tradicionales en el NOA son la medicina doméstica y el curanderismo.
Ambas combinan nociones y prdcticas de la medicina humoral (y otras pricticas
biomédicas), saberes de la medicina popular y rituales terapéuticos muchos de ellos de
raigambre catélica o resemantizados en dicho sistema de creencia y algunas tradiciones
indigenas. La influencia de la medicina humoral se advierte en las concepciones de
la salud, la enfermedad y la terapia como equilibrios y desequilibrios humorales, en
ciertas concepciones sobre males especificos, tales como el mal de ojo, el mal aire, el
empacho y otro conjunto de taxa que todavia son reconocidos por la biomedicina como
las anginas, la disenterfa, la tiricia, el pulmonfa, etcétera, mientras que la influencia de
teorfas académicas mds modernas se deja ver en las concepciones sobre los trastornos
nerviosos y mentales. Los aportes de raigambre popular se aprecian en numerosas
técnicas diagndsticas y terapéuticas, tales como la del agua y el aceite, la de la medida, la
extraccion del mal con alumbre o plomo, la prevencién de la enfermedad con amuletos,
el papel de santos y muertos como auxiliares de los curanderos, los procedimientos
para curar la culebrilla, las hemorroides, las verrugas y en algunas teorfas etiolégicas
de la enfermedad, entre otros aspectos.

Entre las terapias rituales se destacan los ensalmos, invocaciones, rezos, manipulacién
del poder sagrado de diversas entidades y de los simbolos del catolicismo, asi como
otras técnicas de raigambre popular como la homeopatia del rojo en el tratamiento de
las paperas, el conteo de las verrugas y el uso de tinta china en la cura de la culebrilla.
Las concepciones religiosas compartidas por las élites y los sectores populares aportaron
las creencias en la brujerfa, en pactos con el diablo, en el mal hecho como enfermedad
inscripta en la esfera del dafo, en dolencias que se asocian con pecados capitales, la
identificacién de las entidades que integran la persona y el uso purificatorio del agua
y el fuego, entre otros contenidos.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 333



A.IDOYAGA y M. SARUDIANSKY LAS MEDICINAS TRADICIONALES EN EL NOROESTE ARGENTINO

Algin fragmento indigena encontramos en la existencia de deidades como la
Pachamama, la costumbre de “challar” o convidar a la Madre Tierra con lo que se esté
comiendo o bebiendo. No obstante, en el dltimo caso no debemos olvidar la tradicién
occidental de las libaciones las deidades.

Las medicinas tradicionales del NOA carecerfan de sentido sin conceptos como los
de cuerpo, alma, espiritu, pecado, ensalmo, brujo, curandero, santos y virgenes, diablo,
carnaval y, mds en el general, el sistema de creencias del catolicismo asociado con
tradiciones humorales y biomédicas, como la clasificacién de los males y los remedios
en cdlidos y frios, el contagio de las enfermedades por los aires, la debilidad/fuerza de
las personas y su relacién con la vulnerabilidad a contraer diversos males, la importancia
terapéutica de sabores, olores y colores, las formas en que se afectan los nervios, entre
Otros aspectos.

BIBLIOGRAFIA

Amaya, Luis, “El Diablo Criollo”, Cuartas Jornadas Nacionales de Folklore, Prensa del Ministerio
de Educacién, Buenos Aires, 1996, pp. 107-140.

Bianchetti, M. Cristina, Cosmovisidn sobrenatural de la locura. Pautas populares de salud mental en
la Puna Argentina, Ediciones Hanne, Salta, 1996.

De Aragén, Enrique Marqués de Villena, “Tratado del aojamiento”, en E Almagro y J. Carpintero
(eds.), Heuristica a Villena y los tres tratados, 1976 [1425] [www.wordtheque.com/pls/
wordtc].

Eliade, Mircea, Tratado de historia de las religiones, Era, México, 1972.

Forgione, Claudia, “El tio, Diablo o Supay. Una realidad del mundo punefio”, Scripta Ethnologica,
Xv1iI, 1996.

Foster, George, Hipocrates’ Latin American Legacy. Humoral medicine in the new world, Gordon
and Breach Science Publishers, Nueva York, 1994.

Garcfa, Silvia, “Conocimiento empirico, magia y religién en la medicina popular de los Depar-
tamentos de Esquina y Goya (Corrientes)”, en Cultura tradicional en el drea del Parand Medso,
Instituto Nacional de Antropologfa, Bracht Editores, Buenos Aires, 1984, pp. 255-268.

Gomez Garcia, Pedro, “Teorfas étnicas y etnoldgicas sobre la terapéutica popular”, en Gonzdlez
Alcantud, José y Rodriguez Becerra, Salvador (eds.), Creer y curar. La medicina popular,
Biblioteca de Etnologia, Diputacién Provincial de Granada, Granada, 1996, pp. 209-250.

Gusdorf, George, Mito y metafisica, Ediciones Nova, Buenos Aires, 1960.

Hill, Jonathan, “Myth and History”, en J. Hill, Jonathan (ed.), Rethinking History and Myth,
University of Illinois Press, Urbana y Chicago, 1988, pp. 1-34.

Idoyaga Molina, Anatilde, “El mal de ojo entre los zapotecas (México) y las categorfas conceptuales
de Kearney: ;cosmovisién paranoica u opresién étnica?”, Perspectivas Latinoamericanas, nim.

3, 2000.

334 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 66 » MAYO-AGOSTO 2011



DIVERSA

Idoyaga Molina, Anatilde, “Los nervios: un taxén tradicional en el NOA. Reflexiones sobre las
teorfas de la enfermedad”, Mitoldgicas, Xv11, 2002b.

, “El simbolismo de lo cdlido y lo frfo. Reflexiones sobre el dafio, la prevencién y la terapia

entre criollos de San Juan (Argentina)”, Mitoldgicas, XIv, 1999, p. 16-17.

, “Natural and Mythical explanations. Reflections on the taxonomies of disease in North-
Western Argentina (NWA)”, Acta Americana, 8 (1), 2000a, p. 17-32.

——, Culturas, enfermedades y medicinas. Reflexiones sobre la atencidn de la salud en contextos
interculturales de Argentina, Prensa del Instituto Universitario Nacional del Arte, Buenos
Aires, 2002a.

—— y Natalia Luxardo, “Experiencia de nervios entre mexicanos residentes en Estados Unidos”,
Seripta Ethnologica, XXV1, 2004, pp. 117-187.

Jensen, Adolf, Mito y culto entre pueblos primitivos, Fondo de Cultura Econémica, México, 1966.

Jiménez de Puparelli, Dora, “Funcién de la medicina popular entrerriana y su relacién con la
medicina oficial”, en Cultura tradicional del drea del Parand Medio, Instituto Nacional de
Antropologfa/Bracht Editores, Buenos Aires, 1984, pp. 235-254.

Krause, Cristina, “El Diablo y los duendes cordilleranos”, en Seleccidn de textos de Folklore del
Mercosur, Prensa del INSPE-TUNA, Buenos Aires, 1995, pp. 105-124.

Laplantine, Francois, Antropologia de la enfermedad. Estudio etnoldgico de las representaciones
etioldgicas y terapéuticas en la sociedad occidental contempordnea, Ediciones del Sol, Buenos
Aires, 1999.

Leenhardt, Maurice, Do Kamo, Eudeba, Buenos Aires, 1961.

Marifio Ferro, Xosé, “Los dos sistemas de la medicina tradicional”, en Gonzdlez Alcantud, José y

Rodriguez Becerra, Salvador (eds.), Creer y curar. La medicina popular, Biblioteca de Etnologfa,
Diputacién Provincial de Granada, Granada, 1996, pp. 421-456.

Palma, Néstor La medicina popular en el noroeste argentino, Ediciones Huemul, Buenos Aires,
1978.

Pérez de Nucci, Armando, Magia y chamanismo en la medicina popular del noroeste argentino,
Editorial Universitaria de Tucumdn, San Miguel de Tucumdn, 1989.

Ratier, Hugo, La medicina popular, Centro Editor de América Latina, Buenos Aires, 1972.

Sahlins, Marshall, Historical metaphors and mythical realities, University of Michigan Press, Ann
Arbor, 1981.

Turner, Terence, “Ethno-ethnohistory: myth and history in native South American representation
of contact with western society”, en Hill, Jonathan (ed.), Rethinking History and Myth,
University of Illinois Press, Urbana y Chicago, 1988, pp. 235-281.

Van der Leeuw, Gerardus, Fenomenologia de la religién, Fondo de Cultura Econémica, México,

1964.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 335



Efrain Huerta y José Revueltas en casa de Pablo Neruda.
Biblioteca de México, ntim. 9, mayo-junio de 1992, p. 38.





