
Presentación

137ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

Maquiavelo en el pensamiento político
de Inglaterra en el siglo XVIII 

y en el pensamiento social de Bernard Mandeville

María Cristina Ríos Espinosa

El ensayo busca mostrar la manera como influyeron las ideas políticas de Maquiavelo en el 
contexto del pensamiento político en Inglaterra en el siglo XVIII, época en la cual surgen nuevas 
formas de propiedad de comercio y crédito, actividades necesitadas de una legitimación ideológica 
para evitar el rechazo de la sociedad. Vemos también la transformación del concepto de virtud, 
la oposición de la sociedad para la reforma de las costumbres a la separación de las virtudes 
privadas de las públicas, es decir, a la separación de la moralidad y la política, la redefinición de 
la ciencia política como quehacer autónomo de la moral, la renovación del papel del legislador 
ya no como un moralista que busque hacer buenos a sus ciudadanos sino convencerlos de la 
utilidad de la sociabilidad entre los hombres, para lograr el reconocimiento, la fama, la gloria 
y la buena opinión necesaria para obtener el bienestar material de sus ciudadanos, expresado 
a partir del crédito financiero y el comercio. Para demostrar esta transformación de las ideas 
políticas se hace un análisis comparado entre las ideas de Maquiavelo y Mandeville como un 
caso ejemplar y además por considerarlos grandes precursores de la modernidad.

Palabras clave: República, monarquía, virtudes públicas, interés, crédito, vicio, fortuna.

Abstract

This paper shows the way Machiavelli’s political ideas influenced political thought in England 
during the eighteenth century, a time in history were new forms of property emerged, such 
as commerce and credit activities, which needed an ideological legitimation in order to avoid 
society rejection. We also review the transformation of the concept of virtue, the opposition of 
the societies for reformation of manners against the rupture between private and public virtues, 
this means the separation between morality and politics, the redefinition of political science 
as an autonomous activity from morals, the new role of politician not as a moralist that looks 
forward to transform people into good citizens, instead of it he convinced them about the utility 
of sociable acts, in order to obtain social recognition, fame, glory, favorable public opinion as 
a way to reach material benefits in the market, such as financial credit and confidence in trade. 



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

138 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

Transformación del pensamiento en la sociedad especulativa inglesa

En el tránsito histórico que va del siglo XVII al XVIII, Europa sufre una transformación de 
su conciencia en los ámbitos religioso, moral, económico, político y social, varios teóricos 
contemporáneos han dado cuenta de ello, como es el caso de Paul Hazard, Albert O. 
Hirschman y J.G.A Pocock, entre otros igualmente importantes. Por cuestiones de espacio 
y de alcances en esta investigación no podré dar una revisión exhaustiva de la crisis que 
sufre la conciencia europea en el tránsito de estos dos siglos, pero trataré de limitarme a 
la manera como se fueron aceptando ciertas prácticas ligadas al comercio en la sociedad 
inglesa y que antes fueron consideradas vicios y formas de corrupción, como lo fueron el 
crédito, el interés, el lujo, la ambición, la fama y la gloria, la manera como nuevas formas 
de propiedad comenzaron a ser admitidas y trascendieron las condenas de las sociedades 
para la reforma de las costumbres en Inglaterra, ello hizo necesaria una legitimación 
ideológica como veremos más adelante.

En esta necesidad de legitimación las ideas de Maquiavelo fueron decisivas, según nos 
muestra Pocock en su libro The Maquiavellian Moment,1 quien sostiene que el clasicismo 
dieciochesco tomó sus ideas con dinamismo y rigor, la moralidad política se transformó 
en una forma de escepticismo que duda de la existencia de un sistema moral capaz de 
durar para siempre, y advertía que una vez iniciada la corrupción era imposible de vigilar 
y controlar, aun cuando se retornara a los principios originales de la constitución.

La política clásica del pensamiento occidental moderno del siglo XVII y parte del XVIII 
recibió una clara influencia de las ideas de Maquiavelo, quien sostenía que dado que la 
virtud era acción, tarde o temprano sus fundamentos cambiarían como resultado de las 
transformaciones sufridas por las costumbres en la historia, y por lo tanto haría imposible 
la virtud. Para ser virtuoso el individuo debía vivir en una ciudad virtuosa, pues en una 
corrupta el individuo también lo sería. Para practicar la virtud en una república era necesaria 
una nueva fundamentación de su concepto, el cual debía descansar en la propiedad 
material. Para Maquiavelo, una república era preferible a una monarquía porque existen 
más genios entre los contemporáneos y mediante la diversidad de sus voces prudentes, 

In order to demonstrate this evolution in political thought, this essay compares Machiavelli and 
Mandeville as a particular case and because of their influence in modernity.

Key words: Republic, monarchy, public virtues, interest, credit, vice, fortune.

1 J.G.A. Pocock, The Maquiavellian Moment: Florentine Political Thought and the Atlantic Political 
Tradition, Princeton University Press, Princeton, Estados Unidos, 1975.



139ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

el gobierno y los ciudadanos viven mejor, pues se toman las mejores decisiones para la 
felicidad de los súbditos, última finalidad de la política si ésta ha de ser virtuosa.

En la moralidad pública inglesa de la época se decía que si la función de la propiedad 
era conferirle independencia y autonomía al sujeto, se debían evitar las relaciones 
contingentes entre los individuos, es decir, se debían impedir las relaciones comerciales y 
especulativas basadas en el crédito, pues tanto el comercio como la especulación financiera 
eran consideradas formas de riqueza contingente, mudable y por tanto azarosa, se podía 
perder con un cambio de la fortuna, según apunta Pocock en el libro referido antes. De 
tal manera, el comercio fue considerado una forma de corrupción y de decadencia, una 
forma degradada de la propiedad privada, fue así como el ideal de propiedad sería la 
tierra, única forma tangible de riqueza y de la posibilidad de salvaguardar una herencia 
segura para los descendientes.

La formación de una identidad virtuosa por parte del ciudadano romano y medieval se 
construyó sobre la propiedad material de la tierra, de la cual dependía a su vez su capacidad 
de autodefensa y autogobierno, si bien este fue un ideal histórico se sigue recurriendo 
a él a finales del siglo XVII como un principio ideológico que le serviría a los ingleses y 
escoceses para oponerse al crecimiento del ejército profesional, pues alienaba la función 
vital de autodefensa del ciudadano que dejaba en manos de un especialista, por lo regular 
un soldado mercenario contratado por un salario, en este debate los ingleses emplean 
las ideas de Maquiavelo, quien opinaba lo siguiente en relación con la conveniencia de 
emplear mercenarios para la defensa nacional:

[...] es necesario para el príncipe tener buenos cimientos, pues de otro modo es probable 
que caiga. Las principales bases de todos los estados, tanto los nuevos como los viejos o 
los mixtos son las buenas leyes y las buenas armas. Y como no es posible que haya buenas 
leyes donde no hay buenas armas, y donde buenas armas es probable que haya buenas 
leyes, dejaré de lado hablar de las leyes y hablaré de las armas. Digo, pues, que las armas 
con que un príncipe defiende su estado son o propias o son mercenarias, o auxiliares o 
mixtas. Las mercenarias y auxiliares son inútiles y peligrosas, y si alguno tiene su estado 
apoyado en armas mercenarias no estará jamás firme ni seguro porque son desunidas, 
ambiciosas, indisciplinadas y desleales, animosas entre los amigos y entre los enemigos 
cobardes, sin temor de Dios ni palabra con los hombres; la ruina de él demorará tanto 
como demore el ataque, y en la paz despojan ellos y en la guerra los enemigos. La razón 
de esto es que no tienen amor ni otra causa que las tenga guerreando que un pequeño 
salario, lo cual no es suficiente para hacer que quieran morir por ti.2

2 Nicolás Maquiavelo, El Príncipe, edición bilingüe, prólogo y notas de Luce Fabbri Cressatti, trad. 
Stella Mastrángelo, Universidad Autónoma de la Ciudad de México, México, 2008, cap. XII, “Sobre 
los géneros de la milicia y sobre los soldados mercenarios”, pp. 151-153.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

140 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

Como se puede observar de la cita, el crecimiento del ejército profesional era considerado 
una amenaza para la conservación de la paz en una república. Los ingleses del siglo XVII 
la reprobaban no sólo por haber leído a un clásico como Maquiavelo, sino por lo obvio 
que resultaban sus efectos, este tipo de soldados al carecer de convicción, compromiso y 
amor a la patria, los hacía incapaces de sacrificar la propia vida para salvar a la patria y al 
noble a quien decían defender.

Si el fundamento de la lealtad de este ejército es el salario, éste no es muy estable y es una 
forma de corrupción. La razón por la que el individuo alienaba su fuerza a un especialista 
–como lo era el mercenario– se debía al crecimiento de la circulación de bienes y dinero 
que lo obligaba a pagar a un sustituto que lo defendiera mientras él disfrutaba de los 
beneficios de una cultura en expansión y la acumulación de más riquezas como medio 
para un mayor goce. Los cambios profundos que vivió el hombre occidental dejaron muy 
atrás el mundo gótico-medieval, ahora el crecimiento económico y cultural era valorado 
como un avance hacia el progreso, aunque motivaba al mismo tiempo el surgimiento de 
nuevas formas de corrupción. Maquiavelo era muy realista y pragmático a los cambios de 
las épocas, recomendaba la adaptación de los individuos a las transformaciones históricas, 
pues aquel que buscara mantenerse al margen de seguro sucumbiría:

Varias veces he pensado que la causa de la buena o la mala fortuna de los hombres está en 
encontrar el modo de acomodarse a los tiempos [...] yerra menos y tiene la fortuna próspera 
quien se ajusta con su proceder al tiempo y si lo hace según le obliga la naturaleza.3 

A partir de esta recomendación vemos cómo los ingleses aprovecharon el crédito, 
considerado también una práctica corrupta, aunque eso no impidió que comenzaran 
a endeudarse como lo muestra el incremento de la deuda nacional, instrumento que 
le permitió a la sociedad inglesa mantener y expandir su gobierno, el ejército y el 
comercio, aunque incurriendo en el costo de hipotecar las ganancias futuras derivadas 
de dicho comercio. No obstante, este fue el paradigma de sociedad que ahora vivía de la 
especulación y del crédito, y por lo tanto una vida más dependiente de las expectativas 
racionales de los ciudadanos, al permitir un incremento de la capacidad para predecir y 
realizar acciones futuras. El crecimiento del crédito público obligó a la sociedad capitalista 
a construir una ideología legitimadora de sus prácticas4 para quitarles de encima la opinión 

3 Nicolás Maquiavelo, Discursos sobre la primera década de Tito Livio, trad. Roberto Raschekka, 
Lozada, Buenos Aires, Argentina, 2003, Libro III, cap. IX,“De la necesidad de cambiar con los tiempos, 
si se quiere tener siempre buena fortuna”, pp. 359-360.

4 En esta necesidad de legitimar las prácticas comerciales nos encontramos a Bernard Mandeville 
(1670-1733) con su Fábula de las abejas (primera edición del poema en 1705 y última edición con 



141ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

negativa que sobre ella tenían sus contemporáneos, quienes las juzgaban como actividades 
inmorales, viciosas o corruptas, porque el comercio estaba basado en el interés y tener a 
éste como finalidad de la acción era condenado por la iglesia y el dogma religioso.5 Es así 
como la clase mercantil recién formada requería construir una imagen secular e histórica 
del futuro. Si no se hubiera creído en el progreso de las artes y las ciencias, la sociedad 
mercantil-inversionista no habría podido mantenerse a sí misma.6

Respecto de esta transformación del pensamiento europeo en el siglo XVIII en la 
dirección apuntada líneas arriba, Paul Hazard explica la manera en que las pasiones 

una segunda parte con observaciones en 1724); a Adam Smith (1723-1790) con su Riqueza de las 
naciones (1776). Cuando Smith hace sus investigaciones, lo hace dentro de un contexto histórico de 
un fuerte despliegue del capitalismo en Inglaterra (como se observa en el auge del mercantilismo de 
finales del siglo XVII y primera mitad del XVIII) y el auge de una reflexión social, política, jurídica, 
antropológica y ética llamada Ilustración.

5 Montesquieu en su obra Del espíritu de las leyes da buena cuenta de cómo los judíos fueron 
perseguidos en el siglo XVI por prestar con interés, se les torturaba y se les llegaba a sacar un ojo como 
forma de persuasión para todos aquellos que se dedicaran a la “usura”. De igual manera lo muestra 
Shakespeare en su obra escrita para teatro “El mercader de Venecia”.

6 En la primera mitad del siglo XVIII en Inglaterra se desarrolla una intensa polémica respecto 
al impacto de la sociedad comercial y las virtudes. Este debate se conoce dentro de la historiografía 
inglesa contemporánea como la tradición del humanismo cívico, que sostenía que el funcionamiento 
de la sociedad dependía de la amplia difusión de la virtud y esta última era el telos social, la naciente y 
pujante sociedad capitalista era vista como pecaminosa y enemiga del interés general. Pensadores como 
Mandeville confrontaron esta tradición al plantear que la prosperidad comercial beneficiaba a toda la 
sociedad aunque ello se basara en la persecución de la satisfacción de todo tipo de intereses y vicios 
privados (“vicios privados, virtudes públicas”) Los moralistas ilustrados escoceses se vieron en la difícil 
tarea de descubrir una forma ideológica que conservara la intención moral del humanismo cívico por 
un lado, pero que al mismo tiempo se legitimaran los beneficios derivados de la sociedad comercial para 
el interés nacional o para el beneficio público. La filosofía moral escocesa en la línea de Shaftesbury, 
Hutcheson, Hume, Smith se desarrolló frente a un importante interlocutor, Bernard Mandeville. 
Fue Smith en su Teoría de los sentimientos morales quien logra articular por fin esta polémica entre la 
moralidad y la economía capitalista, pues Mandeville no logra resolver la paradoja de que vicios privados 
hacen virtudes públicas. Smith sí lo logra porque le quita el estigma de vicio al interés económico y a 
la obtención de gloria y fama. Para un mayor acercamiento a estos temas, véase el estudio de Germán 
Gutiérrez, Ética y economía en Adam Smith y Friedrich Hayek, Universidad Iberoamericana, México, 
1998; también el análisis de Albert O. Hirschman, The Passions and the Interest: Political Arguments for 
Capitalism before its Triumph, Princeton University Press, Nueva Jersey, 1977; así como la exhaustiva 
investigación de J.A.W. Gunn, Beyond Liberty and Property, The Process of Self-Recognition in Eighteenth-
Century Political Thought, McGill-Queen’s University Press, Quebec, Canadá, 1983.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

142 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

comienzan a ser aceptadas como un fenómeno natural y deseable para el progreso y el 
avance civilizatorio:

Las pasiones son un hecho natural, luego sería un error querer suprimirlas; un error y 
una imposibilidad [...] Las pasiones son como la savia de las plantas: nos hacen vivir; 
son necesarias para la vida de nuestra alma, como los apetitos son indispensables para la 
vida de nuestro cuerpo; ¿negaremos el hambre y la sed? Las pasiones son útiles, y para 
probarlo se repetía una metáfora que se legaba de libro en libro, añadiendo cada autor 
algunas variaciones al tema: así como los pilotos temen las calmas chichas y llaman a 
los vientos que impulsan su barco, aunque estos vientos hubiesen de producir a veces 
tempestades, del mismo modo las pasiones nos animan, nos exponen a sumergirnos si 
no tenemos cuidado; pero sin ellas no podríamos navegar.7

Esta aceptación de las pasiones es relevante a nuestro estudio porque el lujo estaba 
basado en la vanidad y en la envidia, consideradas vicios en el siglo XVII hasta que se 
comienzan a reconocer como pasiones socialmente útiles al fomentar el lujo y como 
consecuencia el consumo y el comercio entre países. Hazard recoge en esta cita una idea 
que se generalizaba en Europa, el reconocimiento de la naturaleza pasional del hombre, 
no como una condición de criaturas caídas considerado así desde la visión antropológica 
del cristianismo dogmático anterior a la Ilustración, sino como el impulso necesario 
para la conservación de las sociedades. A partir del siglo XVIII la idea de la utilidad de las 
pasiones en particular del orgullo, del deseo de fama y de gloria, posibilitó el crecimiento 
del lujo y el capitalismo como también sostiene Werner Sombart en Lujo y capitalismo, al 
señalar las ventajas de la vanidad y competencia en las modas al vestir entre las mujeres 
en las cortes francesas y cómo impacta favorablemente al comercio.8

Para un mayor estudio acerca de cómo las pasiones se convierten en elementos 
impulsores del progreso en las sociedades europeas desde el Renacimiento hasta el siglo 
XVIII, podemos revisar el estudio de Albert O. Hirschman en su obra The Passions and 
the Interests, quien nos explica la transformación del pensamiento en torno a las pasiones 
y el interés, el cual pasó de ser considerado un vicio a ser aceptado como una forma 
racional de conducta:

7 Paul Hazard, El pensamiento europeo en el siglo XVIII, trad. Julián Marías, Revista de Occidente, 
Madrid, 1946.

8 En un magistral análisis del origen del capitalismo, nos muestra cómo las esposas legítimas de los 
nobles en las cortes competían con las amantes de sus esposos, si se enteraban que éstos les compraban a 
sus maîtresses carruajes, caballos o vestidos, pues eran ellas quienes imponían la moda, las esposas pedían 
lo mismo para ellas, eso fomentó el gasto suntuario, el endeudamiento de las cortes y el comercio de 
las sedas traídas de China, y el oro de sus colonias. Véase Werner Sombart, Lujo y capitalismo, edición 
Guillermo Dávalos, Buenos Aires, 1958.



143ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

Una máxima como “El interés no miente” era originalmente una invitación a perseguir 
todas nuestras aspiraciones de una manera ordenada y razonable; defendía la inclusión de 
un elemento de cálculo eficiente, así como de prudencia en la conducta humana, cualquiera 
que fuese la pasión que la motivara de origen [...] el conjunto de pasiones conocidas 
como la codicia, la avaricia, el amor por el lucro, podrían ser empleados útilmente para 
oponerse y ponerle freno a otro conjunto de pasiones como la ambición, la lujuria y la 
ambición por el poder.9

Esta idea de la conveniencia de las pasiones en las sociedades y de cómo una pasión 
sirve como fuerza para contrarrestar otras más dañinas a la sociedad, que se originan en 
el pensamiento político de Maquiavelo y es continuada por los ilustrados franceses, llega 
a Inglaterra en la figura de Bernard Mandeville, entre otros pensadores de la época, quien 
sostiene que el orgullo es la pasión más útil de todas y ayuda a moderar y disfrazar otras 
pasiones perniciosas en la sociedad. Es así como se van legitimando ideológicamente las 
sociedades especulativas en Europa durante los siglos XVII y XVIII, quienes comienzan a 
basar su fe y su confianza en el futuro, son optimistas con él, es el tiempo que más importa 
y el que apunta hacia el avance del progreso y no en el pasado como en los credos del 
cristianismo gótico-medieval. ¿En qué se basaba la fe y confianza en ese futuro? Según 
Pocock, estas creencias acerca del futuro se basaban en la imaginación, en la fantasía o 
en la pasión.

En la sociedad especulativa el hombre se gobernaba a sí mismo mediante la 
perpetuación del juego de la satisfacción de sus deseos, dominado por la opinión. El 
crédito simbolizaba una diosa con los atributos de la “Fortuna” renacentista, la cual era 
equivalente a la fantasía, la pasión y el dinamismo del cambio, la fantasía se transforma 
en opinión. En el mundo del crédito financiero, el gobierno se fundaba en la opinión y 
la razón se convierte en la sirvienta de las pasiones. Dado que Montesquieu representó a 
una sociedad que transforma el crédito en confianza, al pedir prestado para expandir el 
poder comercial y militar se ejercía un modo de control y determinación sobre el futuro, 
que dependía de los temores y fantasías de los inversionistas. Montesquieu es uno de los 
principales ideólogos del comercio como una forma de socialización como lo podemos 
ver en su obra Del espíritu de las leyes:

El comercio cura los prejuicios destructores. Es casi una regla general que allí donde hay 
costumbres apacibles existe el comercio, y que allí donde hay comercio hay costumbres 

9 Albert O. Hirschman, The Passions and the Interest: Political Arguments for Capitalism before its 
Triumph, Princeton University Press, Nueva Jersey, 1977. No existe traducción al castellano de esta 
obra, la traducción es propia.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

144 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

apacibles. No hay pues que extrañarse de que nuestras costumbres sean menos feroces 
que en otros tiempos. Gracias al comercio. El conocimiento de las costumbres de todas 
las naciones, ha penetrado por todas partes, y de su comparación han resultado grandes 
beneficios [...] El efecto natural del comercio es la paz. Dos naciones que negocian entre 
sí se hacen recíprocamente dependientes: si a una le interesa comprar, a la otra le interesa 
vender; y ya sabemos que todas las uniones se fundamentan en necesidades mutuas.10

El futuro dependía de la opinión de los inversionistas como lo podemos apreciar en 
la figura del comerciante, aparece como aquél cuya voluntad por invertir en el futuro se 
basaba en su confianza en el presente. En un sentido, estaba comprometido en el proceso 
de reificación del intercambio de fantasías, y en la creación de un futuro traído al presente. 
Se trata de un presente que conlleva una serie de pasos hacia un futuro imaginado, preñado 
de fantasías y pasiones, o revestido con una serie de principios no más estables moralmente 
hablando que las leyes del mercado. Era necesario que estas fantasías y pasiones fuesen 
autorreguladas, donde no se pudiera recurrir a la intervención última de un soberano, 
es decir, era necesaria la existencia de la mano invisible (laissez faire) de Adam Smith que 
regulara el mercado, esto fue finalmente el resultado de la separación entre la política y 
la moral, un aspecto central en la teoría política de Maquiavelo.

La ideología de la virtud pública en el siglo XVII

Inglaterra vivió un clima de corrupción en el gobierno a finales del siglo XVII, los 
pensadores políticos de la época emprendieron el estudio sobre la experiencia de la Roma 
antigua como punto de partida para revisar las instituciones políticas, obteniendo un 
fundamento sólido de conocimiento para cualquier hombre educado, al ofrecerle un 
registro de formas de libertad para imitarlas y formas de tiranía para evitarla. Gran parte de 
la literatura sobre corrupción de la época, como lo fueron los escritos de Edward Stephens 
y sir William Hodges, hablaba sobre el estado general del gobierno, de los abusos en la 
administración naval, la compra de votos del electorado, entre otras muchas cuestiones, 
formas de corrupción que amenazaban la libertad civil. Los críticos consideraban que era 
la corrupción en los altos niveles del gobierno lo que ponía el mal ejemplo a las masas. 
La promesa para remediarlo sería la formación de lo que llamaron “espíritu público” 

10 Charles Montesquieu, Del espíritu de las leyes, introducción Enrique Tierno, trad. Mercedes 
Blázquez y Pedro de la Vega, Tecnos, Madrid, 2007, pp. 364-365.



145ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

(public spirit)11 y los ministros religiosos condenaban su ausencia en todos los rangos 
de la sociedad. Algunos defensores de futuras administraciones políticas decían que era 
imposible culpar al gobierno del clima moral en la sociedad, dado que el crimen y los 
delitos florecían en las venas de los ciudadanos privados (prívate citizens). La oposición 
revertía el argumento diciendo que el gobierno corrupto era el responsable de establecer 
los estándares morales en la sociedad. En este ambiente, el vicio y el lujo se convirtieron 
en categorías políticas de una importancia sin precedente en la época, y éstos se derivaban 
de defectos estructurales en el orden político, de ahí que se defendiera una monarquía 
limitada, en lugar de una absoluta.

La apasionada obsesión en contra de la corrupción de los escritores políticos de la época, 
los llevó a utilizar los ejemplos de Roma, tanto en sus tiranías como en sus virtudes, como 
modelo histórico desarrollado por los Viejos Whigs republicanos y los Tories (Country 
Tories), que incluyeron a Walter Moyle, Andrew Fletcher, John Trenchard, y Charles 
Davenant, para todos estos hombres la ruta hacia Roma se dio a través de Florencia 
y Maquiavelo. Era comprensible porque el diagnóstico florentino para determinar la 
corrupción de la sociedad era, la restauración de la política a partir de sus principios 
fundacionales, ello parecía aplicarse directamente a la situación de Inglaterra en el siglo 
XVII. Por supuesto, Maquiavelo no conoció un equivalente institucional como lo fue el 
Parlamento británico, pero sí su preocupación por la virtud cívica y especialmente su 
confianza en el ejército, lo cual brindaba un gran servicio a la tradición parlamentaria 
inglesa.

Los ideólogos de la virtud cívica creían en un Maquiavelo a favor de la comunidad, 
un republicano, la imagen que de él dio Harrington traducido al inglés por Henry 
Neville. En sus Discursos sobre la primera década de Tito Livio,12 Maquiavelo discute las 
condiciones, causas, y consecuencias de la virtud cívica y de la corrupción, los medios para 
el establecimiento y mantenimiento de la república, cómo se puede preservar o perder 
la libertad. El principal ejemplo que pone del florecimiento y decadencia de la libertad 
republicana es Roma. Generalmente la nobleza busca la dominación adquiriendo el 
poder y oprimiendo a otros; en cambio, el pueblo sólo desea su autopreservación. Dado 
que estos conflictos han dado como resultado buenas leyes, instituciones y asambleas 
populares, los romanos se beneficiaron de una disciplina saludable. Al volverse virtuosos, 
dirigieron sus energías al exterior conquistando a sus enemigos y ganaron un imperio. 

11 Véase la investigación de J.A.W. Gunn, “Parliament and the Ceasars: Legal Tyranny in the Political 
Retoric of Eightheenth-Century England”, en Beyond Liberty and Property, The Process of Self-Recognition 
in Eighteenth-Century Political Thought, McGill-Queen’s University Press, Quebec, 1983.

12 Nicolás Maquiavelo, Discursos sobre la primera década de Tito Livio, op. cit.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

146 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

Las ambiciones de los nobles eran satisfechas otorgándoles un territorio para exhibir su 
destreza y valor; la libertad de la gente quedaba protegida no sólo por la justicia sino 
por la creación de buenas leyes estrictamente vigiladas, tampoco podían ser suprimidas 
pues la gente formaba un ejército, una milicia ciudadana que no podía ser utilizada 
en contra de los ciudadanos, de manera que los nobles debían razonar con el pueblo, 
infundirles respeto por la religión, aliviar sus preocupaciones y garantizarles sus derechos. 
El resultado era el surgimiento de la virtud cívica y del espíritu público. Los nobles se 
veían limitados en el uso de sus habilidades, pues éstas debían dirigirse en favor del bien 
público; si buscaban la ganancia personal eran castigados. El servicio militar disciplinaba 
a la gente a sacrificarse por el bien público,13 lo cual podría facilitar el logro de una 
sociedad virtuosa, sin embargo, lograr la virtud y la libertad era difícil pero aún más el 
preservarla, debido a que cuando una sociedad se corrompe sus miembros ponen sus 
deseos egoístas como prioridad, promoviendo conflictos internos que forman facciones 
y en donde cada grupo lucha por una ganancia personal, ello traería como consecuencia 
una guerra civil inevitable.

La degeneración tiene muchas causas, Maquiavelo creía que cada forma correcta 
de gobierno estaba propensa a convertirse en una mala, la “Fortuna” se acababa con 
la corrupción. Cuando una sociedad cambia, sus leyes e instituciones pueden fallar en 
el funcionamiento que tenían originalmente. Según Maquiavelo, el hombre tiene una 
tendencia natural hacia el interés propio, como resultado surge la corrupción civil, para 
evitarla y lograr mantener la virtud cívica es necesaria una estricta vigilancia. En su 
opinión, el éxito es en sí mismo peligroso pues la pobreza y la amenaza permanente de 
enemigos poderosos hace que guardemos una estricta vigilancia, mientras que la paz y 
el bienestar tiende a volver a la sociedad flexible o laxa, creando condiciones propicias 
para la corrupción.14 No proporcionó prescripciones sencillas o infalibles para mantener 
la virtud, pero sus comentarios acerca de los acontecimientos de Roma ofrecen algunas 
posibilidades. Se requiere de una continua preocupación, se debe prevenir a los individuos 
de volverse muy ricos o poderosos y preservar la igualdad.

Un ciudadano florentino como Maquiavelo sentía una gran desconfianza por los 
terratenientes nobles. El mantenimiento de la libertad requiere de asambleas populares, es 
necesario mantener la disciplina militar y cívica, preparando a la milicia ciudadana para la 
guerra.15 La presencia de esta forma de pensamiento en Inglaterra era bien conocida, como 
muestra Thomas Hobbes en 1640, quien acusaba a sus contemporáneos de republicanos. 

13 Ibid., Libro I, caps. 3-7, 13, 17, 21, 24, 37, 54, 55; Libro II, caps. 2, 25; Libro III, caps. 47.
14 Ibid., Libro I, caps. 18, 37, 42, 46, 49; Libro III, caps. 16, 28.
15 Ibid., Libro I, caps. 9-10, 16-18, 25; libro III, caps. 1, 3, 8, 9, 16, 28.



147ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

Las doctrinas republicanas de Maquiavelo y los venecianos se extendían como un cáncer 
en Inglaterra durante el interreinado. Antes de la Restauración fueron infectados, John 
Milton, Andrew Marvell, sir Henry Vane, Sir Arthur Hesilrige, Algeron Sidney, Henry 
Neville, y James Harrington.

Henry Neville tradujo a Maquiavelo al inglés, pero fue James Harrington quien 
lo popularizó en sus Machiavellian Meditation on Feudalism.16 Gracias a Maquiavelo, 
Harrington desarrolló una explicación de la historia y una solución a los problemas 
políticos de la década de 1650 en Inglaterra. El poder económico y militar de los señores 
feudales terminó como resultado de los “Estatutos de alienación” y los “Estatutos de 
los siervos” (Retainers), ello permitió la transformación de los territorios nobles en un 
territorio de cortesanos. La disolución de los monasterios aceleró el proceso de cambio 
hacia la propiedad privada (freeholders). El balance gótico (Gothic Balance) de la monarquía 
basada en la nobleza terrateniente no podía subsistir, Harrington propuso en su lugar 
una república de propietarios libres que restaurara la prudencia antigua, para la cual el 
interés público era prioritario.

La oposición de los “Whigs” tuvo una importante participación en este proceso en 
la década de 1670. Anthony Ashley Cooper, Earl of Shaftesbury, en la obra A Letter 
from a Person of Quality to his Friend in the Country17 en 1675, descubrió cómo formar 
un partido de la alta jerarquía eclesiástica para volver inalterable a la Iglesia, al gobierno 
absoluto y arbitrario,18 y dejar al parlamento sin fuerza acompañado de un buen ejército. 
Este último era la clave para mantener un gobierno arbitrario, pues como Harrington 
observó, una monarquía depende o de un ejército que gobierna por la fuerza, o de una 
nobleza que gobierna basada en una balance Gótico, es decir, en el equilibrio de poderes 
de la cámara, el Rey, los Lores y los Comunes. Otro tipo de obras de los “Whigs” del 
siglo XVII que comenzaron a ser muy leídas y reiteraban el mismo patrón de ideas, era 
por ejemplo, la de Andrew Marvell en An Account of the Growth of Popery and Arbitrary 

16 J.G.A. Pocock, The Ancient Constitution and the Feudal Law: English Historical Thought in the 
Seventeenth Century, Cambridge, 1957, p. 147.

17 No existe traducción al castellano de esta obra inglesa, el título en español sería Carta de una 
persona de calidad a su amigo del campo. Traducción propia.

18 Estas ideas como formas de evitar la corrupción y lograr la virtud en las sociedades, fueron 
duramente criticadas por un deísta como Immanuel Kant, quien en su escrito “¿Qué es la Ilustración?” 
nos dice: “[...] es completamente ilícito ponerse de acuerdo ni tan siquiera por el plazo de una generación, 
sobre una constitución religiosa inconmovible, que nadie podría poner en tela de juicio públicamente, 
ya que con ello se destruiría todo un periodo en la marcha de la humanidad hacia su mejoramiento, 
periodo que de este modo, resultaría no sólo estéril sino nefasto para la posteridad”; Immanuel Kant, 
Filosofía de la Historia, trad. Eugenio Ímaz, Fondo de Cultura Económica, México, 1997, p. 33.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

148 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

Government19 en 1677, en donde convierte en baluartes de la libertad inglesa a la Casa 
de los Lores, al ejército y las frecuentes elecciones parlamentarias, que previenen a los 
“Comunes” (Commons) de ser desplazados como miembros independientes del país, 
por miembros de otra facción que buscaran corromperlos.20 Poco a poco las ideas de 
los “Whigs” se fueron convirtiendo en ideología, una vez pasada la Revolución Gloriosa 
de 1688 (Glorious Revolution) se utilizó como fundamento para el establecimiento del 
gobierno. El rey Guillermo III intervino para preservar la constitución, prevenir la 
tiranía, mantener la moralidad pública, extirpar el vicio, defender la religión, establecer 
la libertad, y promover el espíritu público (public spirit) y la virtud pública. Comienza 
así una lucha ideológica en Inglaterra, por un lado quienes defendían un gobierno 
absoluto respaldado por un ejército permanente, y por el otro, aquellos que defendían 
una monarquía limitada, un balance gótico y el regreso a una ley agraria como base 
fundamental de la Constitución.

En la controversia acerca de si mantener o no un “ejército permanente” de 1697-1700, 
los viejos “Whigs” rechazaron los argumentos harringtonianos como la ideología nacional, 
tuvieron éxito en recortar el ejército de Guillermo III, de 87 mil a 7 mil soldados. El ataque 
fue iniciado por John Trenchard en su libro An Argument, Shewing that a Standing Army 
is Inconsistent with Free Government, and Absolutely Destructive of the English Monarchy,21  
afirmaba que la constitución era el imperio de las leyes y no de las personas, la monarquía 
debía ser limitada y no absoluta. Para prevenir tanto la arbitrariedad de un monarca 
al gobernar, como el libertinaje de una democracia basada en el pueblo, fue instituida 
una nobleza para regular un equilibrio entre ambos extremos. Afirmaba que introducir 
un ejército permanente destruye la libertad, como se ha observado en la mayoría de las 
naciones europeas. Para Inglaterra la solución era una milicia ciudadana, un ejército 
permanente era más peligroso en una monarquía que en una república, pues el monarca 
se vuelve un general permanente, y puede utilizar su poder para alcanzar fines tiránicos. 
Por supuesto, Trenchard negó que estuviese sospechando de Guillermo III, su panfleto 
iba dirigido a los ministros y otros miembros de la corte, burlándose de ellos por haber 
“destruido el orgullo y reducido el lujo en el reino” (abated the pride, and reduced the 
luxury of the kingdom).22

19 “Una historia del crecimiento del papismo y del gobierno arbitrario”. Traducción propia.
20 Andrew Marvel, An Account of the Growth of Popery and Arbitrary Government, Londres, 1677, 

pp. 60-62, 66-67, 72-81.
21 No existe traducción al castellano de esta obra, su título podría traducirse así: Un argumento que 

muestra que un ejército permanente es inconsistente con un gobierno liberal y absolutamente destructivo de 
la monarquía inglesa.

22 John Trenchard, An Argument, Shewing that a Standing Army is Inconsistent with Free Government, and 
Absolutely Destructive of the English Monarchy, Londres, 1687, reimpreso Exeter, 1971, pp. iii, 2-5, 7.



149ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

La recepción de Maquiavelo en el debate del pensamiento social 
en la Inglaterra del siglo XVIII

Una buena parte del pensamiento social del siglo XVIII estuvo impregnado del debate entre 
la virtud y la pasión; entre la propiedad basada en la tierra o en la actividad comercial; 
entre la república o el imperio; entre una ideología basada en el valor y otra basada en la 
historia. Todo esto es a lo que Pocock llama el momento maquiavélico, es la crisis que vive 
Inglaterra entre el siglo XVII y el XVIII en las relaciones entre individuo y sociedad; entre 
las ideas sobre la virtud y la corrupción. Paul Hazard da cuenta de esta problemática en 
torno a la transformación del pensamiento europeo en el tránsito entre los dos siglos, en 
particular de 1689 a 1710, en su libro La crisis de la conciencia europea nos dice:

¡Qué contraste, qué brusco cambio! La jerarquía, la disciplina, el orden que la autoridad 
se encarga de asegurar, los dogmas que regulan la vida firmemente: eso es lo que amaban     
los hombres del siglo XVII. Las trabas, la autoridad, los dogmas, eso es lo que detestaban los 
hombres del siglo XVIII, sus sucesores inmediatos. Los primeros son cristianos, los segundos 
anticristianos; los primeros creen en el derecho divino y los otros en el derecho natural; los 
primeros viven a gusto en una sociedad que se divide en clases desiguales, los segundos no 
sueñan más que con la igualdad.23

Esta crisis de la conciencia europea es reconocida por Montesquieu en su obra Del 
espíritu de las leyes en 1748, en donde dice en sus primeras páginas: “Ahora recibimos 
tres educaciones distintas, si no contrarias: la de nuestros padres, la de nuestros maestros 
y la del mundo. Lo que nos dicen en la última da al traste con todas las ideas adquiridas 
anteriormente.24 Montesquieu le reconoce a Maquiavelo la defensa de la virtud cívica, la 
cual debería ser secular y distinta del dogma cristiano. El reconocimiento de una moralidad 
social cuyos fundamentos habrían de ser distintos de los valores puramente cristianos. 
Se reconocía a un ciudadano distinto del santo, por ello su personalidad cívica requería 
de una virtùs menos exigente, ésta ya no era considerada la capacidad del hombre para 
lograr la salvación de su alma o su redención, sino un concepto fundado en la autonomía 
del hombre aristotélico, algo así como el principio de amour-propre de Rousseau; al surgir 
una nueva forma de moralidad se requería un fundamento menos espiritual y más social, 
incluso se podría decir que material. Es importante el legado secular de Maquiavelo al 
retomar el concepto de virtud romana, al parecerle un principio más útil para la defensa 

23 Paul Hazard, La crisis de la conciencia europea (1680-1715), trad. Julián Marías, Alianza, Madrid, 
1998, p. 9.

24 Charles Montesquieu, Del espíritu de las leyes, op. cit., p. 45.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

150 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

y que al compararla con las virtudes cristianas, juzga a éstas generadoras del servilismo 
del carácter a diferencia de la formación lograda a partir de las religiones más viriles de la 
antigüedad. Maquiavelo está a favor de los hombres activos que fueron de gran utilidad 
al progreso de las repúblicas antiguas a diferencia de las modernas, consideraba que la 
diferencia del progreso entre unas y otras se basaba en la religión, veamos cómo la religión 
cristiana se volvió un obstáculo para el florecimiento del Estado:

Pensando entonces de donde puede surgir que, en aquellos tiempos antiguos, los pueblos 
fueran más amantes de la libertad que en nuestros tiempos, creo que la causa es la misma 
que hoy hace a los hombres menos fuertes, es decir la diversidad de la educación nuestra 
respecto de la antigua, fundada en la diversidad de nuestra religión respecto de la antigua. 
Porque nuestra religión, al habernos mostrado la verdad y el verdadero camino, nos hace 
estimar menos los honores del mundo, y los Gentiles que los estimaban mucho, y habían 
cifrado en ellos el sumo bien, eran más feroces en sus actos. Y ello se puede considerar 
en muchas de las instituciones, empezando por la magnificencia de sus sacrificios y la 
humildad de los nuestros, donde hay alguna pompa más que magnífica, pero ninguna 
acción feroz o valiente [...] Además la religión antigua no beatificaba sino a los hombres 
llenos de gloria mundana, como eran los capitanes de ejércitos y los jefes de repúblicas. 
Nuestra religión ha beatificado más a los hombres humildes y contemplativos que a los 
activos. Además ha puesto el bien sumo en la humildad, en el envilecimiento y en el 
desprecio por las cosas humanas, mientras la otra lo ponía en la grandeza de ánimo, en 
la fortaleza del cuerpo y en todas las cosas aptas en hacer fortísimos a los hombres. Y, si 
nuestra religión quiere que tú tengas en ti mismo fortaleza, quiere que seas más apto para 
padecer que para hacer algo fuerte. Este modo de ser parece entonces que hubiera vuelto 
débil al mundo, dándolo como presa a los hombres malvados que lo pueden manejar 
fácilmente, viendo cómo por ir al Paraíso, la generalidad de los hombres piensa más en 
soportar sus golpes que en vengarlos.25

Esta exaltación del hombre activo punta de lanza del progreso de una república es 
el general y jefe militar en el ejemplo empleado por Maquiavelo. La recepción de estas 
ideas en la sociedad especulativa inglesa o más bien en los defensores del comercio en el 
siglo XVIII, transforma este modelo del hombre activo sustituyéndolo por el comerciante 
de altos vuelos, aquel que se arriesga a conquistar nuevos mercados en altamar, viajando 
en los barcos ingleses que descubrían nuevas tierras para someterlas a esclavitud, pues el 

25 Nicolás Maquiavelo, Discursos sobre la primera década de Tito Livio, op. cit., Libro II, cap. 2, 
“Con qué pueblos combatieron los romanos, y que obstinadamente defendieron ellos su libertad”, 
pp. 216-217.



151ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

comercio y la guerra siempre guardaron un estrecho vínculo, como lo demuestra Marx 
en el libro III de El Capital:26 

En Inglaterra a fines del siglo XVII, se combinan sistemáticamente en el sistema colonial, en 
el de la deuda pública, en el moderno sistema impositivo y el sistema proteccionista. Estos 
métodos, como por ejemplo el sistema colonial, se fundan en parte sobre la violencia más 
brutal. Pero todos ellos recurren al poder del estado, a la violencia organizada y concentrada 
de la sociedad, para fomentar como en un invernadero el proceso de transformación 
del modo de producción feudal en modo de producción capitalista y para abreviar las 
transiciones. La violencia es la partera de toda sociedad vieja preñada de una nueva. Ella 
misma es una potencia económica.27

La ideología defensora del comercio en la Inglaterra de los siglos XVII y XVIII era 
duramente desenmascarada por Marx, no es mi propósito en este estudio continuar con 
esta crítica por las pretensiones originales de esta investigación, pero desde luego se debe 
continuar en el futuro con ella.

Si regresamos al propósito de este estudio, debo destacar que esta exaltación que hace 
Maquiavelo sobre la utilidad de las religiones antiguas en la formación del carácter para 
la guerra, frente al debilitamiento del carácter promovido por el cristianismo al promover 
la humildad y el perdón, es recogido por Bernard Mandeville en una obra titulada The 
Origin of Honour and the Usefulness of Christianity in War en donde muestra la inutilidad 
del cristianismo en la guerra, por promover el sufrir las ofensas perdonando al que nos 
ofende y poniendo la otra mejilla en lugar de vengar las afrentas.

26 Véase Karl Marx, El capital. Crítica a la economía política, trad. Pedro Scaron, Siglo XXI Editores, 
México, 1988, tomo I, vol. 3, Libro primero, que habla sobre la “Ley general de acumulación capitalista”, 
donde hace una feroz crítica a los economistas que defienden la necesidad de un ejército de reserva 
para el trabajo, entre ellos se encontraba Bernard Mandeville. Marx cita a John Bellers quien en 1696 
afirmaba “¿qué sería ese hombre rico sin trabajadores, sino él mismo un trabajador? Y así como los 
trabajadores hacen ricos a los hombres, cuantos más trabajadores, habrá tantos más ricos. El trabajo 
de los pobres es la mina de los ricos”; Marx también se refiere a Mandeville en estos términos: “Y así se 
expresaba Bernard de Mandeville a comienzos del siglo XVIII: Donde la propiedad está suficientemente 
protegida, sería más fácil vivir sin dinero que sin pobres, ¿por qué quién haría el trabajo? [...] Así como 
se debe velar por que los pobres no mueran de hambre, no deben recibir nada que valga la pena ahorrar 
[...] en una nación libre, donde no se permite tener esclavos, la riqueza más segura consiste en una 
multitud de pobres laboriosos”.

27 Ibid., cap. XXVI, “La llamada acumulación originaria”, p. 940.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

152 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

Otra influencia decisiva de Maquiavelo en el pensamiento social inglés del siglo XVIII 
es el arte de la simulación del legislador o gobernante, como podemos observar en la 
siguiente cita:

Pero es necesario saber colorear bien esa naturaleza, y ser gran simulador y disimulador, y 
si simples los hombres, y tanto obedecen a las necesidades presentes, que quien engañe, 
encontrará siempre quien se deje engañar [...] Un príncipe, pues, no necesita tener, de 
hecho, todas las cualidades antes dichas, pero sí necesita parecer tenerlas. Incluso me atreveré 
a decir esto: que teniéndolas y observándolas siempre son perjudiciales, y pareciendo 
tenerlas son útiles: como parecer piadoso, fiel, humano, integro, religioso, y serlo, pero estar 
preparado con el ánimo de manera que, si es preciso no serlo, tú sepas y puedas convertirte 
en lo contrario. Y debe entenderse eso: que un príncipe y sobre todo un príncipe nuevo, no 
puede observar todas las cosas por las que los hombres son considerados buenos, porque a 
menudo necesita, para mantener el Estado, obrar en contra de la lealtad, en contra de la 
caridad, en contra de la humanidad, en contra de la religión, Y por eso es necesario que 
tenga un ánimo dispuesto a volverse en contra de los vientos y variaciones que la fortuna 
le ordene [...] Todos ven lo que tú pareces, pocos sienten lo que eres, y esos pocos no se 
atreverán a oponerse a la opinión de los muchos, que tienen la majestad del Estado que 
los defiende, y en las acciones de todos los hombres, y máxime de los príncipes, donde no 
hay tribunal al que reclamar, se mira al fin. Haga pues un príncipe por vencer y mantener 
el Estado, y sus medios serán siempre juzgados honestos y elogiados por todos, porque el 
vulgo se queda en lo que parece y en el resultado de las cosas.28

En realidad no es que Maquiavelo esté en contra de la virtud privada, cree en ella sólo 
que a partir de las buenas intenciones del político no se puede medir la cualidad de la acción 
política, de esta manera la debemos abstraer de la moral en tanto los fines de la política 
no son las buenas intenciones de quien toma las decisiones para gobernar una república. 
Lo relevante y decisivo para obtener el éxito político son los resultados para la sociedad, 
si son positivos, la acción del político es considerada honrada y eficiente en el sentido de 
ampliar la vida de los ciudadanos. Es así como la opinión pública o publicidad, a saber, la 
obtención de fama, la gloria y buena reputación del gobernante determina la virtud del acto 
político y no la moralidad.29 Maquiavelo profesionaliza la política y le brinda su carácter 
de autonomía, la virtud del acto político descansa en las apariencias, es decir, en la imagen 
del gobernante construida por el reconocimiento público de los ciudadanos. Uno de los 

28 Nicolás Maquiavelo, El Príncipe, op. cit., cap. XVIII, “De qué modo deben los príncipes observar 
su palabra”, pp. 201-205.

29 Véase el estudio de Manuel Santaella, Opinión pública e imagen política en Maquiavelo, Alianza, 
Madrid, 1990.



153ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

pensadores ingleses más representativos en torno a esta “ética consecuencialista” es Bernard 
Mandeville, autor de La fábula de las abejas o vicios privados hacen virtudes públicas.

En Inglaterra se temía una ruptura en la identidad personal la cual había estado ligada 
a la posibilidad de heredar la tierra y ahora se encontraba amenazada por el surgimiento 
de nuevas formas de propiedad, como la especulación financiera, la función pública 
asalariada, el patronato y la dependencia del crédito público, consideradas formas de 
corrupción por estar basadas en la fantasía, la imaginación y la falsa conciencia.30 Una 
vez que la propiedad adquiere valor simbólico, expresado por medio de la moneda y el 
crédito, los fundamentos de la personalidad se volvieron imaginarios. El sujeto fundaba 
su existencia a partir de los valores fluctuantes impuestos por otros sujetos, como lo era 
la opinión pública, el reconocimiento y la valoración de la sociedad sobre la persona, 
opiniones hechas de manera tan irracional que difícilmente podían ser consideradas 
actos de virtud. El nuevo tipo de ética y política a la que se enfrenta la sociedad inglesa 
descansa en la pasión, la opinión y el interés, desplazando a la ética de la abnegación y 
la frugalidad (el ascetismo)31 que implicaba la negación de uno mismo. A partir de este 
momento el interés individual es legitimado como una forma de racionalidad y disciplina 
que le permite a los sujetos ir tras sus metas de una forma ordenada, como una nueva 
ética del mercado.

El mundo económico comienza a moverse guiado por formas menos rígidas de 
racionalidad y de moralidad, entre las que se encuentran, la opinión, la prudencia, 
la confianza, la simpatía, y hasta la caridad. Pero detrás de todo esto, descansaba el 

30 Una de las formas de la falsa conciencia es el dar una explicación providencialista a todo lo que 
tuviese que ver con las cuestiones humanas, desde la moral, lo social, lo económico y lo político. 
Maquiavelo (1469-1527) al igual que Mandeville (1670-1733) son controversiales por haber separado 
la moralidad de las conductas humanas, para ellos lo importante es atenernos a lo que somos los 
hombres en nuestra condición de seres instintivos y pasionales, en lugar de buscar explicar la naturaleza 
humana a partir de lo que los hombres debieran ser. Véase el estudio de John Kennedy, “Machiavelli 
and Mandeville: Prophets of Radical Contigency”, Political Theology, vol. 5, núm, 1, 2004.

31 Max Weber muestra cómo la Reforma reivindicó en su ascetismo el valor del trabajo como una 
forma de servicio y amor a los demás, a partir del cual el hombre lograba la salvación de su alma, esta 
valoración del trabajo y del hombre activo posibilitó la formación de grandes riquezas y ganancias 
para el Norte de Europa, sin embargo, esas ganancias no se podían usufructuar sino reinvertir, pues 
gastarlas les hubiera traído como consecuencia la perdición de su alma. La ganancia funcionaba como 
una señal de estar en la gracia, pero usarla en lujos era considerado un pecado, es así como surgen los 
bancos financieros ante la necesidad de prestar esos excedentes al resto de los países católicos. Weber 
muestra cómo el origen del capitalismo se fundó en la religión protestante hasta derivar en los valores 
americanos, pragmáticos y materialistas desprovistos al final del espíritu que los vio nacer. Véase Max 
Weber, La ética protestante y el espíritu del capitalismo, Colofón, México, 1999. 



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

154 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

problema de mostrar cómo una sociedad podía operar racionalmente y benéficamente 
si los individuos que la componían carecían de virtud y de una racionalidad a la manera 
clásica, de ahora en adelante no importaba si los ciudadanos eran buenos, bastaba con 
que aparentaran serlo, esta simulación era suficiente para lograr una sociedad armónica y 
equilibrada, es decir, se lograría la virtud pública. Mediante esta simulación se alcanzarían 
los mismos resultados socialmente deseables en la república, que antes se buscaban 
alcanzar mediante actos bien intencionados por parte de los actores sociales, como ya 
había demostrado Maquiavelo en sus obras políticas.

Las soluciones comienzan a darse cuando se considera a la sociedad como un 
mecanismo económico, en el cual el intercambio de bienes y la división del trabajo operan 
de tal forma, que el egoísmo individual podía transformarse en un beneficio universal, 
tales fueron las propuestas de Addison, Mandeville y Montesquieu, entre otros. Este 
último consideraba que la razón de tal metamorfosis residía en que “el interés propio 
es el monarca más poderoso del mundo”. Todo ello se da bajo el reconocimiento de un 
mal necesario, a saber, el hecho de que la moralidad social se separaba de la moralidad 
privada. Como se mencionó antes, Mandeville fue uno de los pensadores que explica 
cómo la sociedad funciona como mecanismo económico, sus obras principales aparecen 
entre 1714 y 1732, ganó gran reputación, similar a la que obtuvieron Montesquieu y 
Hobbes en su época, al proclamar que “vicios privados hacen los beneficios públicos”. 
Argumentaba que la fuente principal del comportamiento humano no era el amor de 
sí mismo de Rousseau (amour de soi-même) entendido como el conocimiento que uno 
tiene de sí mismo, sino el apego de sí (self-liking), que consiste en aquella imagen de 
aprobación que tengo de mí mismo y del reconocimiento de los demás por medio de la 
adulación (flaterry), que Rousseau llama amour-propre.

Mandeville construye una compleja psicología social basada en las ideas de la costumbre, 
los buenos modales, la fantasía y el honor. El honor no significa ningún ethos feudal o 
un orgullo heroico, sino aquella intersubjetividad que lleva a Defoe a usar el concepto de 
honor como síntoma del crédito. En el fondo, Mandeville afirmaba que el mundo real 
de la economía y de la política descansaba en una fantasía de mundos mantenida por los 
individuos. Enfureció a sus contemporáneos, no tanto por decirles que eran ambiciosos 
y egoístas, sino por llamarlos falsos e hipócritas, y además deberían permanecer falsos si 
querían que la sociedad subsistiese.

En la Inglaterra dieciochesca nos encontramos frente a dos tipos de ideología. Una 
sociología de la libertad desarrollada de Aristóteles a Maquiavelo y Harrington, que se 
presenta como la ideología de los viejos Whigs (Old Whigs), en ella se expresaban los 
valores de la libertad cívica; las condiciones morales y políticas bajo las cuales una nación 
florecía o decaía, y la interpretación de la historia era la de estar expuestos a la amenaza 
de la corrupción. En oposición a ésta encontramos una ideología que identificaba las 



155ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

fuerzas del cambio histórico y explicaba cómo el gobierno debería trabajar sobre este 
nuevo fundamento (las pasiones e intereses privados). Sin embargo, no brinda ni a la 
política ni a la personalidad una estructura moral coherente. La nueva teoría moral y 
filosófica afirmaba que las fuentes principales de la motivación y percepción humanas 
eran el orgullo, la pasión, la fantasía y el interés propio. Difícil reconciliar estos dos tipos 
de filosofía, la del valor de la libertad cívica frente a la libertad histórica; la de la virtud 
frente a la de la pasión; la de la propiedad frente a la del crédito; la del amor-propio 
(self-love) frente a la del apego de sí (self-liking). Bernard Mandeville pertenece al modelo 
de la nueva ideología en la Inglaterra del siglo XVIII, la cual representaba la amenaza de 
corrupción y de inmoralidad según algunos de sus contemporáneos.

Analogías entre el pensamiento de Maquiavelo y Mandeville

La recepción de Maquiavelo en la teoría política inglesa se dio en pensadores como Hobbes 
(1588-1679), en la noción de soberanía en el Leviatán (1651); en la filosofía política de 
Locke (1632-1704), en su Segundo ensayo sobre el gobierno civil (1690), mediante el cual 
da un duro golpe al despotismo absolutista32 y su condena definitiva a la intolerancia en el 
plano teórico en sus Carta sobre la tolerancia (1689-1690). Sin embargo, esta investigación 
se centró en el análisis comparativo entre las ideas de Maquiavelo y Mandeville, de la 
cual no existe literatura más que el ensayo de John Kennedy titulado Machiavelli and 
Mandeville: Prophets of Radical Contigency, pero las analogías son escasas.

Es Felix Raab quien nos ha brindado una guía para la recepción de Maquiavelo en 
el pensamiento inglés en su libro The English Face of Machiavelli,33 plantea la polémica 
idea de que la religión podría ser juzgada más por su inutilidad que por su verdad, y que 
la política debía gozar de libertad frente a la autoridad eclesiástica. Raab muestra que la 
Reforma es crucial para la recepción inglesa de Maquiavelo.

32 La analogía que encuentro entre Maquiavelo y Locke en el caso del tipo de gobierno que defienden, 
es el de una república, así como la idea de separación de la política de la moralidad y la religión, aunque 
por motivos distintos. Por ejemplo, la tolerancia religiosa para con los súbditos en Maquiavelo es por 
la idea de conveniencia y utilidad política mas no un asunto de derechos del individuo, como sí hará 
Locke en el plano filosófico, para quien la libertad religiosa es un derecho que en virtud de su propia 
naturaleza corresponde al hombre mantener y profesar las opiniones que libremente elija (derecho a 
la libertad de conciencia). Véase de John Locke, Carta sobre la tolerancia, trad. Pedro Bravo, Tecnos, 
Madrid, 1998.

33 Felix Raab, The English Face of Machiavelli: a changing interpretation 1500-1700, Routledge and 
Kegan Paul, Londres-Toronto, 1964.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

156 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

Por cuestión de espacio, me limitaré a apuntar algunas analogías entre Maquiavelo 
(1469-1527) y Bernard Mandeville (1670-1733). Según John Kennedy,34 estos pensadores 
son los grandes precursores de la modernidad, al plantearlos como profetas del mundo 
contingente resultado de la abolición del providencialismo cristiano. Maquiavelo 
liberó a la política de la Iglesia, mientras que Mandeville liberó al deseo humano de su 
moralización. La sinceridad y crudeza de Mandeville despertó la mente de Adam Smith, 
y la modernidad es el resultado, en parte, de la disputa entre el pesimismo de Mandeville 
y el optimismo de Smith.

El análisis de Kennedy en torno a Maquiavelo y a Mandeville se limita al reconocer 
el papel de ambos pensadores para liberar a la política, en el caso del primero y a la 
economía en el caso del segundo, de la moralidad y del tutelaje eclesiástico. Sin embargo, 
no logra hacer una comparación adecuada de sus ideas, analiza las posturas de cada uno 
por separado pero sin un entrecruzamiento, intentaré hacerlo sobre los siguientes temas: 
1) La esencia de la naturaleza humana, 2) La astucia como virtud política y la utilidad 
del vicio, 3) La inutilidad del cristianismo para la guerra, 4) La opinión pública y la 
imagen política.

Esencia de la naturaleza humana

La esencia de la naturaleza humana entendida como “lo que el hombre es en lugar de lo 
que debiera ser” comienza en el Renacimiento, pero no como el resultado de una nueva 
ética, sino en el marco de una nueva teoría del estado, con la intención de facilitar la 
gobernabilidad. Esta nueva forma de ver al hombre se da en un intento por enseñar 
al príncipe cómo mantener y expandir su poder. Maquiavelo hace su más celebrada 
distinción entre lo que las cosas son en realidad y las imaginarias:

[...] como mi intención es escribir algo útil para quien lo entiende, me ha parecido más 
conveniente ir detrás de la verdad efectual de las cosas que de la imaginación de ellas 
[...] porque de cómo se vive a como se debería vivir hay tanta distancia, que quien deja 
lo que se hace por lo que se debería hacer aprende antes su ruina que su preservación; 
porque un hombre que quiera hacer profesión de bueno en todo lo que hace tiene que 
arruinarse, entre tantos que no son tan buenos.35

34 John Kennedy, “Machiavelli and Mandeville: Prophets of Radical Contigency”, op. cit., p. 102.
35 Nicolás Maquiavelo, El Príncipe, op. cit., cap. XV “Sobre las cosas por la que los hombres y 

especialmente los príncipes son alabados o censurados”, p. 181.



157ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

La implicación de esta afirmación era que los filósofos morales y políticos hablaron 
exclusivamente acerca de lo que los hombres debieran ser y fallaron en ofrecer una guía 
en el mundo real en el que debía moverse un príncipe. En el caso de Mandeville, esta 
idea de estudiar al hombre tal y como es la encontramos en la “Introducción” a su ensayo 
titulado “Investigación sobre el origen de la virtud moral” en La fábula de las abejas o los 
vicios privados hacen la prosperidad pública, nos dice:

Una de las principales razones del porqué son tan raras las personas que se conocen a sí 
mismas, radica en que la mayoría de los escritores se ocupa en enseñar a los hombres cómo 
deberían ser, sin preocuparse casi nunca por decirles cómo son en realidad.36

La intención de esta afirmación era brindar un estudio científico y positivo de la 
naturaleza del hombre separándolo de su visión moralizante y religiosa, intención que 
me parece emparenta a Maquiavelo con Mandeville.

La astucia como virtud política y la utilidad del vicio

En Maquiavelo el político no debe conducirse de acuerdo con la moral convencional, 
como observamos en el capítulo XV de su Príncipe. Un príncipe prudente debe conducirse 
de acuerdo con los dictados de la necesidad:

[...] un príncipe que quiera mantenerse tiene que aprender a poder no ser bueno, y usarlo 
o no usarlo según la necesidad [...] Además, que no se cuide de incurrir en la fama de 
aquellos vicios sin los cuales difícilmente podría salvar el estado; porque si se considera 
bien todo, se encontrará algo que parecería virtud y siguiéndolo sería su ruina, y algo 
que parecerá vicio y siguiéndolo conduce a su seguridad y bienestar.37

Maquiavelo hace una crítica al humanismo clásico, al argumentar que un gobernante 
al querer alcanzar sus más altos propósitos no siempre debe considerar racional el ser 
moral, hallará que cualquier intento serio de “practicar todas aquellas cosas por las que 
los hombres son considerados buenos” acabará convirtiéndose en una ruinosa e irracional 
política.38 Un príncipe prudente defiende lo que es bueno cuando puede, pero sabe 

36 Bernard Mandeville, La fábula de las abejas o los vicios privados hacen la prosperidad pública, trad. 
José Ferrater Mora, Fondo de Cultura Económica, México, 1997, p. 22.

37 Nicolás Maquiavelo, El Príncipe, op. cit., p. 183.
38 Quentin Skinner, Maquiavelo, Alianza, Madrid, 1984, p. 52.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

158 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

cómo hacer el mal cuando es necesario. Es más, debe resignarse ante el hecho de que, 
las más de las veces, deberá actuar contra la verdad, en contra de la caridad, en contra 
de la humanidad si quiere conservar su gobierno. En Mandeville encontramos una idea 
muy similar al afirmar:

[...] los primeros rudimentos de moralidad introducidos por los hábiles políticos para hacer 
que los hombres se ayudaran unos a otros sin dejar de ser dóciles, fueron maquinados 
principalmente con el fin de que los ambiciosos pudieran obtener el mayor beneficio posible 
y gobernar sobre gran número de individuos con toda facilidad y seguridad.39 

En Mandeville, el político es una especie de psicólogo social, quien al conocer la 
verdadera naturaleza de nuestros corazones, como animales insociables y egoístas que 
somos, supo ofrecer la adulación como recompensa por cada acción a favor de la sociedad, 
el elogio permitió la construcción de una imagen de aprobación del individuo, ilusión 
que sirvió para civilizar a los hombres, pero no deja de ser un engaño creado por el 
político para alcanzar el progreso. El agente civilizatorio es el político y no el moralista 
que intenta construir las buenas conciencia para lograr la virtud y el espíritu público, 
para Mandeville el hábil manejo y la destreza del político (Skillful managment of dextrous 
politician) es una condición necesaria para convertir los “vicios privados” (private vices) 
en “beneficios públicos” (publick benefits).

La inutilidad del cristianismo para la guerra

Tanto Maquiavelo como Mandeville coinciden en su visión acerca de la inutilidad del 
cristianismo para la guerra, porque mientras que ésta enseña el valor de la humildad y 
nos conduce a perdonar las ofensas, el honor y la gloria en el hombre activo exigen su 
venganza y restitución:

Nuestra religión ha glorificado al hombre humilde y contemplativo, en lugar del hombre 
de acción; a catalogado como las mejores cualidad humanas a la humildad, la abnegación y 
por el desprecio de las cosas mundanas. Y si nuestra religión nos exige fortaleza, es fortaleza 
para sufrir, en lugar de la fortaleza para realizar las cosas simples.40

39 Bernard Mandeville, La fábula de las abejas o los vicios privados hacen la prosperidad pública, op. 
cit., p. 26.

40 Citado por John Kennedy, “Machiavelli and Mandeville: Prophets of Radical Contigency”, op. 
cit., p. 108.



159ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

Mandeville defiende una idea parecida en un ensayo titulado An Enquiry into the Origin 
of Honor and the Usefulness of Christianity in War (1732), al afirmar que el honor es un 
principio que no se lleva con la religión, la cual me exige sumisión y humildad, cuando 
lo que necesitamos para la guerra es el coraje como contrario a la vergüenza y el miedo, 
base del honor que sobrepasa mi temor a la muerte como un mal menor frente al temor 
al deshonor o la vergüenza que se convierte en mal mayor para el soldado.

Sin embargo, para Maquiavelo la religión es útil en la república como vemos en la 
siguiente cita:

[...] los príncipes de una república o de un reino deben mantener los fundamentos de 
su religión y de este modo, les resultará más fácil mantener su república religiosa y, por 
lo tanto, buena y unida. Y deben favorecer y acrecentar todas las cosas a favor de ellas, 
aunque las juzgaran falsas, y tanto más cuanto más prudentes y sabedores son de las cosas 
naturales.41

En la cita vemos que la tolerancia religiosa por parte del soberano sobre sus súbditos es 
necesaria para no ser odiado por su pueblo y mantener el orden en la ciudad, sin embargo, 
aparece un elemento importante, no importa que no sea la convicción del gobernante 
pues aún cuando considere falsas dichas creencias religiosas debe respetarlas igualmente, 
así se mide la prudencia del soberano en los asuntos políticos. Para Maquiavelo, la religión 
es una institución que puede mantener a la república ordenada y sin que se corrompa la 
vida pública, eso sería una república virtuosa. La religión puede usarse para inspirar y si 
es necesario atemorizar al pueblo para obligarlo a preferir el bien de la comunidad a todos 
los demás bienes. Para Mandeville, instruir en las nociones del honor y la vergüenza por 
parte de los agentes civilizatorios es lo que en realidad ha convencido a los ciudadanos a 
preferir el bienestar general al suyo propio, más que la religión:

El principal objeto que han perseguido los legisladores u otros hombres sabios [...] ha 
sido el hacer creer al pueblo que habían de gobernar que era mucho más ventajoso para 
todos reprimir sus apetitos que dejarse dominar por ellos, y mucho mejor cuidarse del 
bien público que de lo que consideraban sus intereses privados.42

Mandeville no confía en la utilidad de la religión para mantener a una república 
ordenada como sí lo cree Maquiavelo en sus Discursos, aunque el político puede usar la 

41 Nicolás Maquiavelo, Discursos sobre la primera década de Tito Livio, op. cit., p. 92.
42 Bernard Mandeville, La fábula de las abejas o los vicios privados hacen la prosperidad pública, op. 

cit., p. 23.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

160 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

fuerza cuando lo considere necesario. Mandeville sí reconoce los triunfos y la grandeza de 
los imperios griego y romano, al igual que Maquiavelo en torno a Roma, pero a diferencia 
de éste ellos no han sido derivados de la influencia de la religión sobre sus acciones, como 
vemos en la siguiente cita:

Ningún Estado o reino en la tierra ha legado al mundo más ni mayores modelos, en toda 
suerte de virtudes morales, que los imperios griego y romano, especialmente el último; y sin 
embargo, ¿no eran sus sentimientos en materias sagradas inconsistentes, absurdos y ridículos? 
Pues, aun sin tomar en cuenta el extravagante número de sus deidades [...] hay que declarar 
que su religión, lejos de enseñar a los hombres a vencer sus pasiones y seguir el camino de 
la virtud, tiende más bien a justificar sus apetitos y a estimular sus vicios.43

La opinión pública y la imagen política

La opinión pública ha existido siempre, como afirma Manuel Santaella en su libro 
Opinión pública e imagen política en Maquiavelo,44 en donde compila los lugares en donde 
Maquiavelo hace mención de ella, tanto en su obra El Príncipe pero de manera especial 
en los Discursos. Mandeville se va a ocupar de la imagen pública construida a partir 
del reconocimiento de los demás acerca de la confiabilidad y honorabilidad del sujeto, 
expresado por medio de la adulación y que le permitirá a éste construir su autoestima 
y amor propio. La diferencia en torno a las ideas sostenidas por ambos pensadores en 
cuanto a la imagen pública, consistiría en que mientras para Maquiavelo es la base de 
la aprobación del soberano basada en la opinión del pueblo, en el caso de Mandeville 
es para el sujeto privado soberano en el mercado, pues su pertenecía y funcionamiento 
dentro de la sociedad comercial dependerá de su honorabilidad.

Si bien Maquiavelo no posee un concepto formal de la opinión pública, podemos 
encontrar ciertos pasajes en sus obras que dan cuenta de ella, como son sus Discursos sobre 
la primera década de Tito Livio, Libro II, capítulo 32 y Libro III, capítulos 34 y 35, mientras 
que sus ideas en torno a la imagen en la vida política las encontramos en El Príncipe, en los 
capítulos 14 al 21. Aunque sólo mencionare aquellos pasajes en donde podemos encontrar 
una analogía con las ideas de Mandeville en torno a la imagen, la opinión y la honorabilidad. 
En Maquiavelo la opinión que cuenta es la del pueblo que juzga a su príncipe, en el caso de 
Mandeville son los sujetos del mercado los que juzgan a su competidor, en ambos casos la 
opinión pública frena y limita acciones perniciosas en contra de la sociedad, y obliga a una 

43 Ibid., pp. 27-28.
44 Manuel Santaella, Opinión pública e imagen política en Maquiavelo, op. cit.



161ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

mejor actuación política (en el caso de Maquiavelo) por parte del soberano y una mejor 
actuación social y económica (en el caso de Mandeville) por parte de quien es puesto en 
tela de juicio por el mercado. En ambos pensadores la opinión pública es una contingencia 
y limitante de las acciones, ahí donde la moralidad ha dejado de tener un papel para frenar 
las pasiones más destructivas de los soberanos, en el caso de Maquiavelo, y en la sociedad 
de mercado en el caso de Mandeville.

La pregunta sería ¿en dónde descansa la buena opinión de un pueblo, sobre qué 
fundamentos? En la teoría política de Maquiavelo la buena opinión depende de si el 
consejero del príncipe actúa a favor de los demás y no de su interés propio, es decir si 
actúa por virtud, como vemos en la siguiente cita:

[...] tanto los consejeros de una república como los de un príncipe sufren esta angustia: 
si no aconsejan las cosas que les parecen útiles para la ciudad o para el príncipe sin tener 
en cuenta su interés particular, faltan a su oficio y, si las aconsejan, ponen en peligro su 
vida y su posición, porque los hombres en esto son ciegos, juzgando buenos o malos los 
consejos según el resultado. Y, pensando de qué modo podrían escapar a esta infamia o 
peligro, no veo otro camino que tomar las cosas con moderación, sin considerar ninguna 
para su empresa, y decir su opinión sin pasión, y sin pasión con modestia defenderla, de 
modo tal que, si el príncipe o la ciudad la siguen, que lo hagan voluntariamente, y que 
no parezca que han sido arrastrados por su insistencia.45

En esta cita vemos que la prudencia y la simulación del consejero son lo más 
importante, pues debe simular que la decisión la toman ellos y no el consejero, para 
evitar arriesgar la vida en el caso de que el resultado no sea favorable. El pueblo no toma 
en cuenta las buenas intenciones del consejero, como lo es el tener como finalidad el 
bienestar público en lugar de su interés privado, en este caso la virtud que cuenta y por 
la cual será juzgado es la virtud pública, entendiendo por ésta los resultados favorables en 
la ciudad. Al igual que en Maquiavelo, Mandeville considera virtud pública al resultado, 
su visión es utilitarista. Claro que para este último poco importa que las intenciones del 
actor fuesen egoístas, interesadas o viciosas.

Para Mandeville, el ciudadano virtuoso clásico fue una casualidad no intencional dentro 
del proceso civilizatorio y que ahora sólo permanece como la fantasía de los moralistas. 
La virtud clásica fue suplantada por un principio del honor como nuevo discurso ético 
de las sociedades comerciales, psicológicamente bien recibido por los “sujetos-de-crédito” 
al ser menos represivo y un efectivo sustituto de la virtud, en especial en hombres de 

45 Nicolás Maquiavelo, Discursos sobre la primera década de Tito Livio, op. cit., cap. 35, “¿Qué peligros 
se corren al comprometerse a aconsejar algo?”, p. 426.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

162 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

exaltado orgullo. Socialmente esta transformación fue posible gracias a las condiciones 
de seguridad material46 que lo garantizaron:

La razón por la cual existen tan pocos hombres virtuosos y tantos honorables, es porque 
la única recompensa que recibe un hombre virtuoso está en el placer de su acción, lo que 
la mayoría de las personas consideran poca paga; mientras que la auto-negación de los 
apetitos de un hombre de honor, es inmediatamente recompensada por la satisfacción que 
recibe de otros, y lo que somete de su avaricia, o de cualquier otra pasión, es doblemente 
pagada a su orgullo.47

En realidad lo que logra reprimir las pasiones más violentas de los hombres y evitar el 
daño a la sociedad, es la recompensa de honorabilidad ofrecida por la sociedad de mercado 
cada vez que uno de sus miembros prefiere el interés público antes del propio, pero cuya 
acción no tiene como origen la buena intención de hacer el bien, con simular es suficiente 
para lograr conductas socialmente aceptables. Todo acto a favor de la comunidad por 
parte de uno de sus miembros es un engaño, es el resultado de la hipocresía:

Un hombre honorable no debe hacer trampa o mentir; debe pagar sus deudas de juego 
puntualmente, aunque el acreedor no le cobre; aunque puede beber, jurar y deba dinero 
a todos los comerciantes del pueblo, sin que se den cuenta de que ha bebido. Un hombre 
honorable debe ser leal a su Príncipe y a su País [...] pero si siente que no les es útil, puede 
renunciar y hacerles todo el daño que pueda. Un hombre honorable nunca debe cambiar 
de religión por interés, aunque puede ser tan corrupto como desee, y nunca practicar 
ninguna. Nunca debe pretender a la esposa, hija o hermana de su amigo, ni nadie que 
le sea confiado a su cuidado, aunque fuera de ellas podría acostarse con todo el mundo 
si quisiera.48

Es así como la naturaleza egoísta y orgullosa de los hombres logra actuar a favor de 
la sociedad, pues el orgullo considerado un defecto y un vicio en el hombre opera como 
mecanismo para moderar y tamizar pasiones más funestas, por ejemplo, el sujeto reprime 
su ira si está frente a un grupo social al que quiere pertenecer y para que los demás 
piensen bien de él, y aparenta ser lo que no es, si es envidioso frente al logro material de 

46 Esas condiciones de seguridad material llevan implícitos los códigos escritos en formas de ley, el 
lenguaje, el castigo y las instituciones.

47 Bernard Mandeville, The Fable of the Bees: Or, Private Vices, Publick Benefits, con comentario 
crítico e histórico, editado por J. B. Kaye, 2 volúmenes, Clarendon Press, Oxford, 1924, “Observación 
R”, p. 222.

48 Ibid., pp. 222-223.



163ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

su vecino buscará imitarlo por vanidad y ello es socialmente útil al fomentar la industria 
y el trabajo mediante la competencia en el mercado, pero ello deriva de una pasión que 
es la envidia enmascarada por el orgullo.

De manera análoga a como opera el disimulo de las pasiones en la república liberal 
retratada por Mandeville en sus obras, en la teoría política de Maquiavelo, el engaño y 
la astucia desempeñan un papel muy importante. La simulación, la prudencia y la fuerza 
son virtudes de un político para gobernar bien una ciudad, para lograr tener de su lado 
a la fortuna y vencerla si es necesario, asimismo saber en qué momentos ejercer la fuerza 
y en cuáles la astucia son los instrumentos mediante los cuales un político es alabado o 
censurado por su pueblo:

Cuán digno de alabanza es en un príncipe mantener su palabra y vivir con integridad y no 
con astucia [...] sin embargo, se ve por experiencia [...] que los príncipes que de su palabra 
se han preocupado poco y que han sabido con astucia dar vuelta al cerebro de los hombres 
han hecho grandes cosas, y finalmente han superado a aquellos basados en la lealtad [...] 
hay dos maneras de combatir: una con las leyes y otra con la fuerza; la primera es propia 
de los hombres, la segunda de las bestias; pero como la primera muchas veces no basta, es 
preciso recurrir a la segunda. Por lo tanto, es necesario para el príncipe saber usar bien la 
bestia y el hombre [...] el príncipe necesita saber usar una y otra naturaleza; y la una sin 
la otra no es durable [...] No puede, por lo tanto, ser un señor prudente ni debe observar 
su palabra cuando esta observancia se vuelva contra él y cuando se hayan extinguido las 
razones que lo movieron a darla. Y si los hombres fuesen todos buenos, este precepto 
no sería bueno; pero como son malos y no te la observarán a ti, tú tampoco tienes que 
observársela a ellos [...] es necesario saber colorear bien esa naturaleza, y ser gran simulador 
y disimulador [...] Un príncipe, pues, no necesita tener de hecho, todas las cualidades antes 
dichas, pero sí necesita parecer tenerlas. Incluso me atreveré a decir esto: que teniéndolas 
y observándolas siempre son perjudiciales, y pareciendo tenerlas son útiles.49

La utilidad de la simulación en la política para Maquiavelo y en la sociedad para 
Mandeville fue lo que permitió a las sociedades modernas avanzar venciendo los 
obstáculos que se les iban presentando en sus necesidades civilizatorias. Descubren 
cómo los ideales de la religión cristiana no se adaptaban a una Europa en expansión 
tanto política como comercial. No puedo extenderme más sobre el análisis comparativo 
entre ambos pensadores, dejo pendiente la relación entre la Fortuna maquiavélica y la 
idea de orden espontáneo del avance civilizatorio mandevilliano que será el resultado de 
una investigación futura.

49 Nicolás Maquiavelo, El Príncipe, op. cit., cap. XVIII, “De qué modo deben los príncipes observar 
su palabra”, pp. 199-203.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

164 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

Conclusiones

La recepción de Maquiavelo en el mundo anglosajón merece un estudio más exhaustivo, 
no se puede agotar en un corto ensayo como éste, que apenas logra arañar una parte del 
amplio universo de esta influencia. En realidad la investigación se centró en la manera 
cómo las ideas de nuestro pensador florentino sirven en parte para justificar el liberalismo 
político y el liberalismo económico en un filósofo tan controversial como Maquiavelo 
en su época como fue Bernard Mandeville. Maquiavelo no hubiese tenido el impacto 
que tuvo en Inglaterra si no hubiese ocurrido la Reforma protestante, sólo en el sentido 
en que ayudó a buscar una legitimación de la libertad religiosa y a separar la política 
de la religión, hasta dar lugar a la tolerancia religiosa primero por su utilidad política, 
porque cada creyente demostró estar dispuesto a morir por su credo, de manera que al 
no encontrar ninguna forma de disuadirlos, los estados europeos se encontraron con 
el dilema de ver disminuidos a sus súbditos y quedarse sin pueblo a quien gobernar si 
continuaba la persecución religiosa. Posteriormente, La defensa de la tolerancia religiosa 
se dio desde otros frentes como el filosófico, que descubre una base iusnaturalista para 
legitimar la libertad de conciencia, declarándolo un derecho del hombre.

De igual manera, Maquiavelo no hubiese tenido la recepción que tuvo en la Inglaterra 
del siglo XVIII de no haber sido por la corrupción política que comienza a sufrir el estado, 
lo cual los obliga a volver su vista a las antiguas constituciones romanas para imitar los 
fundamentos de su esplendor y aprender de sus vicios también para no repetirlos, el 
camino hacia esa restauración fueron las ideas políticas y del estado de Maquiavelo.

Me parecen muy interesantes ciertas analogías que descubrí en el pensamiento de 
Maquiavelo y Mandeville como son las ideas acerca de la naturaleza egoísta del hombre, 
el papel del político como alguien cuyas virtudes son la astucia, la simulación y la fuerza 
que se logran imponer sobre la fortuna; en el caso de Mandeville la astucia y engaño del 
hábil político en la sociedad, justificado por su afán de civilizar a la sociedad, es el saber 
urdir adecuadamente los temperamentos humanos para lograr la armonía del todo. De 
igual manera la imagen pública como la base para el éxito político en Maquiavelo y la 
aceptación y reconocimiento del sujeto económico en el mercado a partir de la adulación 
en Mandeville.

Bibliografía

Altini, Carlo, La fábrica de la soberanía: Maquiavelo, Hobbes, Spinosa y otros modernos, Buenos 
Aires, Argentina, 2005.

Bond, R.P., “Isaac Bickerstaff. Esq...”, en C. Camden (ed.), Restoration and Eighteenth Century 
Essays, Chicago, 1963.



165ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

Connell, William et al., Sacrilege and Redemption in Renaissance Florence: The case of Antonio 
Rinaldeschi, Center for Reformation and Renaissance Studies, Victoria University in the 
University of Toronto, Canada, 2008.

Davis, Herbert, The Praise Writings of Jonathan Swift, 14 volúmenes, Oxford, 1939-63, II.
Defoe, Daniel, The Poor Man’s Plea to All the Proclamations, Declarations, Acts of Parliament, etc, 

which have been or shall be made or publish’d for a Reformation of Manners, and Suppressing 
Immorality in the Nation, Londres, 1698.

Goldsmith, M.M, “Bernard Mandeville and the Spirit of Capitalism”, Journal of British Studies, 
núm. 17, 1977, pp. 63-81.

——, “Regulating Anew the Moral and Political Sentiments of Mankind: Bernard Mandeville 
and the Scottish Enlightenment”, Journal of the History of Ideas, núm, 49, vol. 4, 1988, pp. 
587-606.

Gunn J.A.W., “Parliament and the Ceasars: Legal Tyranny in the Political Retoric of Eightheenth-
Century England”, en Beyond Liberty and Property, The Process of Self-Recognition in Eighteenth-
Century Political Thought, McGill-Queen’s University Press, Quebec, Canada, 1983.

——, Beyond Liberty and Property, The Process of Self-Recognition in Eighteenth-Century Political 
Thought, McGill-Queen’s University Press, Quebec, Canada, 1983.

Gutiérrez, Germán, Ética y economía en Adam Smith y Friedrich Hayek, Universidad Iberoamericana, 
Filosofía, México, 1998.

Harrington, James, Oceana y otros trabajos, Londres, 1771.
Hayek, Friedrick, “La tendencia del pensamiento económico. Ensayos sobre economistas”, vol. 

III, Dr. Mandeville, Unión Editorial, Obras Completas, Madrid, 1970.
Hazard, Paul, El pensamiento europeo en el siglo XVIII, trad. Julián Marías, Revista de Occidente, 

Madrid, 1946.
——, La crisis de la conciencia europea (1680-1715), trad. Julián Marías, Alianza, Madrid, 1998.
Heynes, Matthew, A Sermon for the Reformation of Manners Preach’d in St. Paul’s Church in Bedford 

at the Assizes there held March the 15th 1700, Londres, 1701.
Hirschman, Albert O., The Passions and the Interest: Political Arguments for Capitalism before its 

Triumph, Princeton University Press, Nueva Jersey, 1977.
Kant, Immanuel, Filosofía de la Historia, trad. Eugenio Ímaz, Fondo de Cultura Económica, 

1997.
Kennedy, John, “Machiavelli and Mandeville: Prophets of Radical Contigency”, Political Theology, 

vol. 5, núm, 1, 2004, pp. 102-120.
Locke, John, Carta sobre la tolerancia, trad. Pedro Bravo, Tecnos, Madrid, España, 1998.
Machiavelli, Niccolò, The Prince, with Related Documents, transladed, edited, and with an 

introduction by William J. Connell, The Bedford Series in History and Culture, Bedford/Sn 
Martin, Boston, 2005.

Mandeville, Bernard, A Modest Defense of Publick Stews, A. Moore, Londres, 1724, reimpreso por 
The Augustan Reprint Society, publicación #162, William Andrews Clark Memorial Library, 
Universidad de California, Los Angeles, 1973.



M.C. Ríos   Maquiavelo en el pensamiento político de inglaterra en el siglo xviii...

166 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 65 • enero-abril 2011

Mandeville, Bernard, Aesop Dress’d, The Augustan Reprint Society, núm. 120, Los Angeles, 1966.
——, An Enquiry into the Origin of Honour, and the Usefulness of Christianity in War, J. Brotherton, 

Londres, 1732, reimpreso F. Cass, Londres, 1971.
——, Free Thoughts on Religion, the Church, and National Happiness, T. Jauncy, Londres, 1720; 

reimpreso por una reproducción facsímile con una introducción de Stephen H. Good, Scholar’s 
Facsimiles & Reprints, Delmar Nueva York, 1981.

——, La fábula de las abejas o los vicios privados hacen la prosperidad pública, trad. José Ferrater 
Mora, Fondo de Cultura Económica, México, 1997.

——, The Fable of the Bees: Or, Private Vices, Publick Benefits, con comentario crítico e histórico, 
editado por J. B. Kaye, 2 volúmenes, Clarendon Press, Oxford, 1924.

——, The Female Tatler, by “a Society of ladies”, A. Baldwin, Londres, 1709-1720. Mandeville 
escribió 32 artículos firmados “Lucinda” and “Artesia” entre el #52 (4 de noviembre de 1709) 
y #3 (31 de marzo de 1710). Editadas por M. M. Godsmith, Thoemmes Press, Bristol, 
Inglaterra, 1999.

——, The Mischiefs that Ought to be Apprehended from a Whig Government (por J. Roberts, Londres, 
1714), reimpreso por The Augustan Reprint Society, publicación #174, William Andrews 
Clark Memorial Library, Universidad de California, Los Angeles, 1975.

Maquiavelo, Nicolás, Discursos sobre la primera década de Tito Livio, trad. Roberto Raschekka, 
Lozada, Buenos Aires, Argentina, 2003.

——, El Príncipe, edición bilingüe, prólogo y notas de Luce Fabbri Cressatti, trad. Stella 
Mastrángelo, Universidad Autónoma de la Ciudad de México, México, 2008.

Marvel, Andrew, An Account of the Growth of Popery and Arbitrary Government, Londres, 1677.
Marx, Karl, El capital. Crítica a la economía política, trad. Pedro Scaron, Siglo XXI Editores, 

México, 1988.
Montesquieu, Charles, Del Espíritu de las Leyes, introducción Enrique Tierno, trad. Mercedes 

Blázquez y Pedro de la Vega, Tecnos, Madrid, 2007.
Pocock, J.G.A., The Ancient Constitution and the Feudal Law: English Historical Thought in the 

Seventeenth Century, Cambridge, 1957.
——, The Maquiavellian Moment: Florentine Political Thought and the Atlantic Political Tradition, 

Princeton University Press, Princeton, Estados Unidos, 1975.
——, Virtue, Commerce and History, Cambridge University Press, Cambridge, 1985.
Raab, Felix, The English Face of Machiavelli: a changing interpretation 1500-1700, Routledge and 

Kegan Paul, Londres-Toronto, 1964.
Sánchez, José, Poder y política en Maquiavelo, Homo Sapiens Ediciones, Rosario, Argentina, 

2005.
Santaella, Manuel, Opinión pública e imagen política en Maquiavelo, Alianza, Madrid, 1990.
Shaftesbury, Characteristics of Men, Manners, Opinions and Times, 2 volúmenes, Bobbs-Merrill, 

Nueva York, 1964.
Silo, César, Maquiavelo y su tiempo: Repercusión del maquiavelismo en las teorías y las prácticas de 

gobierno, Espasa Calpe, Madrid, 1946.



167ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

el estado: otras miradas    dossier    

Skinner, Quentin, Maquiavelo, Alianza, Madrid, 1984.
Smith, Adam, Investigación sobre la naturaleza y causas de la riqueza de las naciones, introducción 

Max Lerner, trad. Gabriel Franco, Fondo de Cultura Económica, México, 2002.
Sombart, Werner, Lujo y capitalismo, edición Guillermo Dávalos, Buenos Aires, 1958.
Trenchard, John, An Argument, Shewing that a Standing Army is Inconsistent with Free Government, 

and Absolutely Destructive of the English Monarchy, Londres, 1687, reimpreso Exeter, 1971.
Weber, Max, La ética protestante y el espíritu del capitalismo, Colofón, México, 1999.


