
45ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder    dossier    

antropología y pueblos originarios 
de la ciudad de méxico
Las primeras reflexiones*

María Teresa Romero Tovar

La intención de este texto es presentar una sistematización sobre las primeras reflexiones en 
torno a la investigación etnográfica realizada en los pueblos originarios del sur de la Ciudad de 
México. El lector encontrará información sobre los trabajos antropológicos que anteceden este 
nuevo campo de investigación sobre la ciudad. También son mencionados los textos centrales 
sobre la cosmovisión mesoamericana y el sistema de cargos con la finalidad de mostrar el ángulo 
analítico desde el cual se han construido los primeros datos entográficos por parte del equipo 
de trabajo que se reúne en el seminario permanente “Etnografía de la Cuenca de México”, que 
se lleva a cabo desde 1998 en el Instituto de Investigaciones Antropológicas de la Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Palabras clave: pueblos originarios, etnografía, cosmovisión mesoamericana, cargos, mayordomo, 
comunalidad.

ABSTRACT

This text is showing the first reflexions about ethnografic research aplied on several towns 
(called Pueblos Originarios) over the south of Mexico City. Readers will find a short view of the 
anthropologic work considered as background of this new researches of the City. Work about 
mesoamerican cosmovision and the “sistema de cargos” are mentioned like a paradigm of the 
ethnographic data construction for the colleagues who get meet on the seminary “Ethnography 
of Basin of Mexico” it has been happening at IIA-unam since 1998.

Key words: native people (pueblos originarios), etnography.

* Una primera versión de este trabajo fue presentada con el título “Los puebos originarios de la 
Ciudad de México” en el seminario intensivo “Pueblos indígenas: desarrollo y perspectivas”, organizado 
por la Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas y el Programa de las Naciones 
Unidas para el Desarrollo. Este evento se llevó a cabo en Boca del Río, Veracruz, en abril de 2004. En 
los cuatro años transcurridos a la fecha en que se reelabora este texto, la investigación ha avanzado y 
el panorama de la discusión es mucho más rico; sin embargo, la intención del texto es presentar las 
primeras reflexiones, por lo cual las modificaciones se han encaminado a presentar de manera más 
clara y completa aquellas ideas.



M.T. romero    antropología y pueblos originarios de la ciudad de méxico

46 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

Introducción

En este texto se presentan las primeras reflexiones sobre el trabajo de investigación 
antropológica que se desarrolla actualmente sobre los pueblos originarios de la Ciudad de 
México. El universo de trabajo al que se hace referencia aquí concibe a la Ciudad de México 
como el espacio urbanizado entendido como la Zona Metropolitana de la Ciudad de 
México (zmcm) que rebasa los límites políticos de las entidades federales y que conforma 
sus fronteras de manera dinámica. Este enorme espacio ha sido ocupado por una serie 
de comunidades cuyas raíces históricas nos remontan a la época de la Colonia, y cuyas 
expresiones culturales en el siglo xxi señalan la vigencia de sistemas simbólicos vinculados 
a la tradición cultural mesoamericana. La vida de los habitantes originarios o “naturales” 
es como la de miles de ciudadanos: estudiantes, profesionales, comerciantes y servidores 
públicos que particiapan de las virtudes y defectos de la gran ciudad. Quizás ello y las 
prácticas religiosas identificadas con el catolicismo, han contribuido a que las irrupciones 
de la cultura comunitaria a la cotidianidad urbana hayan pasado desapercibidas. En 
la primera parte del texto “La ciudad y los pueblos”, se hace una reflexión sobre la 
presencia invisible de los pueblos originarios en el contexto de la ciudad, de manera 
particular se plantea la ausencia de una mirada antropológica que, preocupada por otro 
tipo de preguntas de investigación, pasó por alto los sistemas culturales originarios. Pese 
a ello, se mencionan los esfuerzos de análisis que se han impulsado por parte de varios 
investigadores y estudiantes de las distintas instituciones académicas en los últimos 15 
años. En la segunda parte se abordan “Los primeros datos”, en un apretado resúmen de 
la información etnográfica que ha arrojado la incipiente investigación antropológica. En 
“El análisis etnográfico”, se plantean las líneas paradigmáticas del trabajo etnográfico que 
ha desarrollado el equipo integrante del seminario permante “Etnografía de la Cuenca 
de México”. En el cuarto apartado se tratan algunos de los aspectos culturales discutidos 
en el seminario mencionado, con la inquietud de acercarnos a una conceptualización 
de la noción de pueblos originarios. Con el subtítulo de “La defensa del espacio y del 
entorno”, se ejemplifica la importancia que reviste el espacio para estas comunidades y 
los conflictos ocasionados por el arbitrario crecimiento urbano; como ejemplo se hace 
mención de la problemática desatada con las iniciativas de ley sobre los cementerios de 
la ciudad, presentadas por los diputados de los partidos políticos Acción Nacional (PAN) 
y de la Revolución Democrática (PRD). A manera de cierre, se plantea la importancia de 
la investigación etnográfica y los retos que representan para el análisis estas comunidades 
citadinas.



47ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder    dossier    

La Ciudad y los pueblos

La gran ciudad de México, con sus más de 20 millones de habitantes a inicios del siglo xxi, 
ocupa un espacio que puede ser caracterizado por la continuidad de procesos poblacionales 
que lo saturan de historia y al mismo tiempo de fenómenos culturales donde la diversidad 
ha sido una constante. Sin meternos en el recuento histórico, hoy día podemos encontrar 
en la ciudad de México un gran número de población migrante tanto del interior del 
país como del exterior, lo que le da un tinte cosmopolita como una de sus características 
más reconocidas al grado de ser considerada el centro y la punta de la modernidad del 
país. Así encontramos, entre las manifestaciones culturales de estos grupos migrantes, 
desde celebraciones de la tradición china, hasta la organización de torneos de juego de 
pelota mixteca, pasando por los eventos organizados por las instituciones nacionales y 
de representación extranjeras; el Centro Nacional para la Cultura y las Artes organiza el 
Día Internacional de la Danza, y el Instituto Francés de América Latina organiza el Día 
Internacional de la Música, por mencionar dos de los más reconocidos.

Además de esta riqueza cultural, la gran ciudad cuenta también con un buen número 
de espacios habitados por pobladores que se consideran originarios; es decir, pertenecientes 
a sus espacios por nacimiento. Vale la pena matizar esta noción de “pertenencia a un 
espacio”. Cuando los originarios argumentan la idea de haber nacido en determinado 
territorio, siempre se menciona a las generaciones pasadas que también nacieron y 
crecieron ahí, se deja claro que tanto la familia directa como la comunidad comparten 
este hecho, lo destacan como un principio de identidad. Sobre la idea de pertenencia, al 
narrar su historia se refleja un doble sentido: ellos pertenecen a ese espacio y el espacio 
les pertenece. En esta concepción también se hace explícito un argumento que apoya este 
doble sentido de pertenencia y que le da un contenido simbólico, ellos como originarios 
son herederos de “tradiciones”; con esto se refieren a las prácticas colectivas que se realizan 
en torno a sus creencias y a su forma de organización. De este modo, delimitan una noción 
de espacio como territorio y como ámbito social, desde los cuales se teje, de manera 
cotidiana, la cohesión social en una identidad comunitaria de raíz histórica.

El origen de estas prácticas pierde el límite de su antigüedad en la memoria colectiva, 
pero, en algunos casos, ha sido rastreada a través de la investigación etnohistórica; 
documentos interesantes al respecto son el de Enrique Rivas, quien ha hecho una exhaustiva 
investigación etnohistórica sobre los pueblos de Coyoacán en la época virreinal siguiendo a 
la etapa del México independiente y hasta la primera mitad del siglo XX (Rivas, 2001), Iván 
Gomezcésar realiza un trabajo sobre el proceso de recuperación de las tierras boscosas en 
Milpa Alta (Gomezcésar, 2000), María Ana Portal aporta un texto muy interesante sobre 
los pueblos de Tlalpan en el que destaca la vigencia de un sistema organizativo propio de 
la comunidad (1997). Otro texto muy importante relativo a la investigación etnohistórica 



M.T. romero    antropología y pueblos originarios de la ciudad de méxico

48 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

es el de Eliana Acosta Márquez sobre la reconfiguración del panorama simbólico a 
partir de la instauración del culto a los santos en Milpa Alta y la configuración de una 
identidad comunitaria en la época colonial. La información sobre la dinámica cultural 
de estas comunidades y sus implicaciones tanto al interior como al exterior, apenas 
comienza a salir a la luz. El conocimiento sobre los pueblos originarios de la Ciudad de 
México va cobrando importancia a los ojos de los investigadores y gobernantes dadas las 
implicaciones que se avizoran en los ámbitos político, social y cultural de la ciudad. 

En buena parte de la historia del indigenismo, la ciudad y sus pobladores originarios 
quedaron fuera de sus preocupaciones al concentrarse en los grupos étnicos del interior 
del país; como reflejo de la idea de progreso, los grupos étnicos debían hacerse a la nueva 
sociedad “moderna” dejando de lado sus lenguas y sus culturas. Racismo disfrazado que 
oculta la difusión de una marcada discriminación hacia los pueblos indios y que ha 
ocasionado la pérdida de valiosos elementos de las culturas, cuando no de las culturas 
mismas. En la Ciudad de México se dejaron de hablar las lenguas indígenas como el 
náhuatl, y se dejó de utilizar la indumentaria tradicional, rasgos visibles de una identidad 
étnica sinónimo de atraso en el lenguaje neoliberal del siglo XXI. Por otra parte, en la década 
de 1960, 1970 y principios de la de 1980, las corrientes teóricas que, desde la sociología, 
la economía y la antropología, volvieron su mirada sobre las dinámicas urbanas, enfocaron 
los procesos de migración, de luchas obreras, de movimientos urbano-populares, entre 
otros. Los procesos de cambio y permanencia cultural en la ciudad quedaron pendientes. 
Por una parte, se consideraba que la cultura de los migrantes indígenas entraba en un 
proceso de desaparición al incorporarse a la vida urbana (Arizpe, 1975 y 1980) y, por 
otra, se consideraba que las tradiciones de los pobladores originarios respondían más a 
procesos de extinción que derivaban en expresiones folklóricas y que estaban contenidas 
de un fuerte catolicismo que ya nada tenía que ver con creencias originarias.

Recientemente, la investigación antropológica comienza a saldar su deuda en el estudio 
de los procesos culturales de los pueblos originarios de esta ciudad. En los últimos 15 
años, algunos proyectos de investigación antropológica han vuelto su mirada a la gran 
cuenca de México y sus pueblos originarios, preocupados por la construcción de un 
conocimiento sobre su forma de vida. De manera general, podemos mencionar lo que 
inicialmente se conoce como “Proyecto de Fiestas Patronales” a mediados de 1990, dirigido 
por la antropóloga Teresa Mora de la Dirección de Etnología y Antropología Social del 
Instituto Nacional de Antropología e Historia (INAH), como parte del megaproyecto 
de “Regiones indígenas de México”, y que culminó con la recién aparición del texto 
Los pueblos originarios de la Ciudad de México. Atlas etnográfico (Mora, 2008). En la 
UAM-Xochimilco existe un centro de investigación sobre los pueblos de la delegación 
Xochimilco, que ha sido enriquecido con numerosos trabajos de los alumnos que han 
abordado las festividades y mayordomías de los catorce pueblos originarios de esta 



49ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder    dossier    

demarcación. De esta misma institución han aparecido varios trabajos de Mario Ortega 
sobre la organización comunitaria de Santiago Zapotitlán de la delegación Tláhuac 
(Ortega, 2007 y 2004). También Scott Robinson y un grupo de alumnos han aportado 
interesantes descripciones sobre los procesos de elección de consejeros ciudadanos en ocho 
delegaciones del sur y poniente de la ciudad. Con estos textos se abre la reflexión sobre los 
procesos políticos y las disputas por el poder tanto al interior de las comunidades como 
con las instancias de poder oficial (Robinson, 1998). En el Instituto de Investigaciones 
Antropológicas de la UNAM, desde 1998, Andrés Medina Hernández ha coordinado 
junto con otros integrantes del grupo inicial,1 el seminario permanente “Etnografía de la 
Cuenca de México”, en el cual la participación de sociólogos, politólogos, antropólogos 
e historiadores ha enriquecido la mirada etnográfica sobre los pueblos de la ciudad. Por 
medio de este espacio de intercambio y reflexión se han propuesto hipótesis y categorías 
analíticas para la discusión colectiva, algunos de los cuales se pueden consultar ya en la 
publicación coordinada por Andrés Medina (2007), La memoria negada de la Ciudad 
de México: sus pueblos originarios. Como fruto del trabajo de este seminario, en 2004 se 
propuso el desarrollo del proyecto de investigación “Etnografía de los pueblos originarios 
de la Ciudad de México”, a la Universidad Autónoma de la Ciudad de México (uacm). 
El proyecto se desarrolla desde el Centro de Estudios sobre la Ciudad de esa universidad 
e incluye la impartición de la materia “Los pueblos originarios de la Ciudad de México”, 
como un tema selecto de la licenciatura en ciencias sociales, y la participación de 
estudiantes interesados en la investigación etnográfica a partir de la realización del servicio 
social.2 Otro fruto del seminario mencionado arriba, es el proyecto “La cultura política 
de los pueblos antiguos de la Ciudad de México”, coordinado por la doctora Teresa 
Losada Custardoy desde el 2005, en el cual participan alumnos de la Facultad de Ciencias 
Políticas y Sociales de la UNAM. Desafortunadamente la doctora Losada falleció a finales 
de 2007, pero sus alumnos continuan trabajando vinculados al seminario “Etnografía de 
la Cuenca de México”, esperamos los resultados. A estos proyectos se suman los trabajos 
realizados por varios estudiantes de licenciatura y posgrado de la Escuela Nacional de 
Antropología e Historia (ENAH) y de otras instituciones, que se han interesado, a través 
de diversos caminos, en la cultura actual de los pueblos originarios.

Aunque la mayor parte de la información antropológica existente está referida a los 
pueblos ubicados en las delegaciones del sur del Distrito Federal, la mirada antropológica 
ya se encuentra en todas las delegaciones y algunos municipios del Estado de México 

1 En diferentes momentos hemos llevado la coordinación del seminario la doctora Teresa Losada, 
el maestro Hernán Correa y la maestra Teresa Romero Tovar.

2 Este proyecto es coordinado por quien suscribe estas reflexiones.



M.T. romero    antropología y pueblos originarios de la ciudad de méxico

50 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

como Ecatepec, Chimalhuacán y Naucalpan. Tenemos frente a nosotros un panorama 
que nos muestra un universo cultural a explorar, cuyo conocimiento ofrece productos 
interesantes desde el punto de vista del desarrollo de la antropología y de las ciencias 
sociales en general; dado que la presencia de comunidades que mantienen vigente su raíz 
histórico-cultural, que han crecido a pesar y junto con la gran ciudad, representa un reto 
para algunos de los paradigmas indigenistas, marxistas y posmodernos que analizan a la 
ciudad y el fenómeno de urbanización desde dicotomías como urbano-rural, modernidad-
tradición, desarrollo-culturas originarias.

Los primeros datos

Las investigaciones sobre los pueblos originarios han arrojado importante información 
sobre algunos aspectos de su dinámica cultural. Si tomamos en cuenta que la investigación 
se encuentran en una etapa inicial, es preciso aclarar que las opiniones que se proporcionan 
a continuación están sujetas a los cambios que los avances en la indagación etnográfica 
nos arroje. Considero que los siguientes aspectos dan pauta para la identificación de los 
pueblos originarios de la Ciudad de México.

Los pueblos originarios manifiestan la vigencia de una identidad comunitaria que 
es fortalecida por medio de las labores requeridas para las celebraciones rituales. Las 
principales actividades comunitarias son las festividades, que mantienen a los habitantes 
originarios en una interacción cotidiana a lo largo de todo el año; la asamblea comunitaria, 
que es la base organizativa y el espacio de discusión y elección de representantes; el trabajo 
comunitario, que se expresa en la recolecta económica, en los trabajos de construcción 
y montaje de las portadas florales que son colocadas en los puntos de entrada de los 
pueblos, entre otros; y en la comida comunitaria que es organizada para dar de comer 
a los que realizan el trabajo comunitario o para recibir a los mayordomos que traen de 
visita a los santos de los otros pueblos. Las actividades comunitarias funcionan como 
detonadores del sentido de pertenencia y por consiguiente de identidad común frente 
a los del otro pueblo o frente a los habitantes “no originarios” o “avecindados”. Estas 
actividades se realizan tanto en los espacios públicos como en los privados. Ya sea que 
el trabajo comunitario se realice en el atrio de la iglesia o en el predio de alguna de las 
familias principales del pueblo, lo mismo sucede con la comida y con los bailes.

Cada uno de los pueblos originarios de la cuenca de México cuenta con su propia 
organización comunitaria basada en la repartición de cargos. Esta organización ha 
variado de pueblo en pueblo de acuerdo con sus condiciones sociopolíticas específicas. En 
muchos casos la estructura organizativa que se ha adoptado es la de mesa directiva con un 
presidente, un tesorero, un secretario y uno o varios vocales. Esta estructura es sostenida 



51ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder    dossier    

por la base de cargueros y comisionados que se responsabilizan de las diversas tareas 
que reclaman las actividades comunitarias. Algunos de los títulos de las organizaciones 
son: Comisión, Patronato y Asociación, entre otras; pero éstas son registradas como 
Asociación Civil, con el objetivo de coordinar mejor las actividades y recaudación de los 
fondos necesarios y, principalmente, para obtener un reconocimiento legal frente a las 
autoridades del gobierno del Distrito Federal y de los municipios.

En cada pueblo encontramos la vigencia de celebraciones religiosas que forman parte 
de un conjunto festivo anual que se ha ido adaptando a las nuevas condiciones urbanas 
y modernas de sus actores. Entre estos procesos de adaptación se encuentra el ajuste del 
calendario festivo para las celebraciones más importantes, es decir, la fiesta que cae entre 
semana se recorre hacia el fin de semana para facilitar la presencia y participación de la 
comunidad que se encuentra inserta en la dinámica económica de la ciudad. En sentido 
opuesto a lo anterior, podemos observar también una serie de adaptaciones de la dinámica 
citadina para hacer posible la realización de las celebraciones; por ejemplo, se siguen 
tronando cohetes durante las celebraciones pese a la prohibición oficial, se obstruyen 
importantes vías de circulación vial al utilizar los espacios donde tradicionalmente se 
han efectuado los rituales religiosos y que forman parte de una geografía sagrada oculta 
hoy en el asfalto citadino.

Los pueblos originarios mantienen una red de interacción social entre sí a partir de 
las prácticas festivas o ceremoniales. Por medio de las visitas de los mayordomos a las 
ceremonias de los otros pueblos, se adquiere el compromiso del pueblo anfitrión para 
corresponder con su asistencia y algún regalo, a las ceremonias de los santos de los otros 
pueblos. Los mayordomos, mayores, cargueros o hermanos, como hemos encontrado 
que se les denomina, son los encargados de la realización de las actividades relacionadas 
con determinado santo; esto incluye por supuesto, la organización y realización de la 
fiesta, pero también el cumplimiento del compromiso con los pueblos vecinos que se da 
mediante la asistencia a reuniones organizativas y a la festividad misma con la imagen del 
santo o por lo menos con el estandarte. Estos mayordomos van adquiriendo autoridad 
moral frente a la comunidad, de acuerdo con la buena realización de las actividades rituales. 
Otras figuras de autoridad encontradas son los comisarios ejidales, a veces distiguindos 
de los comuneros, y los fiscales. Los primeros vinculados con la administración de los 
terrenos que se tuvieron o que aún se tienen, como en el caso de los pueblos del sur de 
la ciudad. Y los segundos como encargados del cuidado y resguardo de las iglesias. 

La red de relaciones construida a través del ciclo festivo y de sus mayordomías, ofrece 
a los pueblos una base organizativa desde la cual se establecen las estrategias políticas y 
de defensa y negociación con las autoridades de gobierno de la ciudad que han facilitado 
el crecimiento de la ciudad sin tomar en cuenta las afectaciones a los territorios y vida 



M.T. romero    antropología y pueblos originarios de la ciudad de méxico

52 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

ritual de estos pueblos. Contrario a lo que comúnmente se piensa, en estos pueblos la 
participación de la iglesia como institución no tiene un lugar rector en tanto que los 
sacerdotes dependen de las decisiones de los mayordomos como representantes de la 
comunidad y como encargados de la organización y realización del ciclo festivo. Los 
rituales y las prácticas religiosas están guiados por las formas transmitidas de generación 
en generación y es la comunidad la que decide cuándo, cómo y qué incluirá la celebración. 
Aquí es donde se determina la importancia de ciertas actividades y elementos presentes 
que en muchas ocasiones no son trascendentes para los sacerdotes en la medida que no 
son actividades y elementos incuidos en los rituales católicos. Por ejemplo, las portadas 
de flores, los tapetes de aserrín, la música de banda, los fuegos artificiales, la comida 
comunitaria y los discursos de los mayordomos, entre otros. De esta manera, nos 
encontramos con casos frecuentes en los que los sacerdotes son expulsados o ignorados 
por la comunidad al querer cambiar la dinámica ritual comunitaria.

Otro aspecto interesante es la conciencia histórica que se ha transmitido de generación 
en generación. Los pobladores identifican el pasado prehispánico como espacio de origen 
de sus tradiciones comunitarias, lo cual queda, para ellos, sustentado con la presen-          
cia de restos arqueológicos que van desde templos ceremoniales hasta piezas de cerámica 
o imágenes labradas de los antiguos dioses mesoamericanos. Estos restos y piezas son 
resguardados con recelo y, en las últimas fechas, han formado parte de las estrategias de 
interacción con el gobierno para lograr su reconocimiento como pueblo originario, al 
presentarlas como objetos de interés comunitario por el cual se solicita presupuesto y 
apoyo para la construcción de museos comunitarios que queden bajo su mando.3

Visto de esta manera, estamos frente a espacios sociales que expresan una dinámica 
sociocultural que mantiene un trasfondo vinculado a las culturas mesoamericanas, al 
mismo tiempo que se desenvuelven en el contexto urbano, muchas veces considerado en 
yuxtaposición a los espacios tradicionales relacionados con el ámbito rural. Por otra parte, 
la autodenominación de originarios o nativos, muestra una estrategia para enfrentar la 
discriminación sufrida al ser considerados indígenas en la capital de una nación que bajo 
la ideología liberal, ha visto en sus culturas indígenas un obstáculo para su desarrollo. 

3 Como ejemplo de procesos distintos que persiguen el mismo fin, podemos mencionar el caso del 
pueblo de Los Reyes, Coyoacán, con su museo de sitio Hueytlilatl ya establecido físicamente y que 
reclama presupuesto para la realización de sus actividades. Y el de Santa Cruz Acalpixca, Xochimilco, 
con su sitio arqueológico Cuailama, que se mantiene como uno de los pendientes de la comunidad 
para lograr su resguardo y mantenimiento. En ambos casos, los originarios buscan resguardar sus sitios 
y han luchado constantemente para conseguir presupuesto y apoyo técnico para realizar proyectos de 
conservación, cuidado y explotación turística y cultural.



53ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder    dossier    

El análisis etnográfico

En el seminario “Etnografía de la Cuenca de México”, la delimitación conceptual parte 
del reconocimiento de la presencia de rasgos culturales que remiten a la tradición religiosa 
mesoamericana, pasando por los cambios sufridos durante la época Colonial. De este 
modo, los ricos materiales analíticos de Alfredo López Austin (1980, 1995 y 2001), 
Johanna Broda (1991 y 2001), Jacques Galinier (1990), entre otros estudiosos de la 
cosmovisión mesoamericana, son importantes referentes para entender la lógica profunda 
de los procedimientos rituales actuales. Esto no significa que se considere que los rituales 
antiguos han pasado inmutables por el tiempo, al contrario, los antecedentes históricos 
permiten una comprensión de los procesos dinámicos que han implicado cambios y 
continuidades por los que han pasado las culturas originarias de hoy. El conocimiento 
sobre los procesos políticos y sociales por los que pasaron los antiguos pobladores de la 
cuenca de México durante la etapa colonial y del México independiente, es otra fuente 
de análisis en la cual tratamos de rastrear las pistas de la organización y de las prácticas 
comunitarias actuales. Los trabajos de Charles Gibson (1996), James Lockhart (1999), 
Rebecca Horn (1997), Andrés Lira (1995), entre los más conocidos; y otros como los de 
Margarita Menegus (2006 y 1994), y Eliana Acosta (2007) entre los más recientes, han 
aportado nuevos enfoques que esclarecen los procesos históricos de estas comunidades. 
En textos como los anteriores la época de la Colonia aparece como un espacio en el 
que, pese a los estragos físicos e ideológicos, las interacciones entre los colonizadores y la 
población originaria provocan condiciones que permiten la reproducción y reelaboración 
de sus culturas ancestrales; en esta etapa se conforma la nueva modalidad de las culturas 
mesoamericanas como lo plantea Alfredo López Austin (1991). La turbulencia del siglo 
XIX se manifiesta en la carencia de materiales y estudios que aborden lo sucedido en los 
pueblos originarios a no ser por el reporte general de las constantes luchas armadas y 
litigios por la tierra que han sido rastreados en los archivos agrarios. Antonio Díaz Soto 
y Gama (2002) aborda la forma en que afectó y exacerbó los ánimos de las comunidades 
del centro y de todo México, la Ley de desamortización de bienes de la iglesia y comunales 
de 1856, frente a los procesos de litigio ya iniciados con aterioridad por los abusos de los 
hacendados al usurpar sus tierras comunales. Otros autores que abordan este tipo de 
problemas y otros procesos que hacen presentes a las comunidades originarias son Leticia 
Reina (1984), Enrique Rivas (2001) y John Tutino (1997).

La Revolución Mexicana en la primera mitad del siglo XX, marca fuertemente a los 
pueblos de la cuenca de México provocando, en algunas ocasiones, su abandono y la 
búsqueda de refugio en el centro de la ciudad o en los cerros y, en otras, cambiando 
la dinámica de vida para convertirse en partícipes militantes de uno de los bandos en 
guerra, así lo relatan los pobladores ancianos que aún recuerdan sus vivencias y las que 



M.T. romero    antropología y pueblos originarios de la ciudad de méxico

54 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

les contaron sus padres. En este largo periodo de guerra, la vida cotidiana es alterada y, al 
parecer, se recupera hasta la segunda mitad del siglo xx. Junto al impulso que se le da al 
desarrollo industrial durante la etapa cardenista, también se vive en esos años, el proceso de 
Reforma Agraria, con el cual se pretende resarcir a los campesinos que quedaron fuera del 
reparto agrario revolucionario y entre los cuales se encuentran muchos grupos indígenas. 
El impacto que estos dos procesos tienen en los pobladores originarios de la cuenca de 
México es visualizado a través de la incorporación de los nativos al mercado de trabajo 
que ofrecían las zonas industriales entre las décadas de 1930 y 1960. Posteriormente, 
los originarios se incorporan a las actividades comerciales de la ciudad; esto puede ser 
visto como consecuencia del fracaso, en la mayoría de los casos, del reconocimiento y 
legalización de la propiedad de sus tierras comunales y al mismo tiempo de los procesos de 
expropiación vividos, de manera muy marcada durante la presidencia de Luis Echeverría 
Álvarez. Por otra parte, desconocemos qué tan rentables pudieron ser esos terrenos para  
los propios comuneros, pero lo que sí es más claro es el importante valor simbólico 
que han adquirido, pues en las remembranzas de quienes eran propietarios de terrenos 
como lo que hoy es el Pedregal de Santo Domingo, se habla de la rica variedad de flora y 
fauna que era utilizada para el consumo y aprovechamiento de la comunidad. Hoy día, 
la mayor parte de los originarios están dedicados al pequeño comercio y a la prestación 
de servicios. De cualquier manera, el análisis del desarrollo industrial y sus efectos más 
específicos en estas comunidades sigue pendiente. 

El interés de los pobladores originarios por conseguir el reconocimiento oficial de 
sus propiedades comunales, los ha llevado a enfrentar una serie de procesos legales que 
también ha impulsado la reconstrucción de las historias locales que se encuentran en la 
memoria colectiva y, en muchos casos, en forma escrita. Incluyendo diversas versiones de 
las leyendas sobre los santos, encontramos versiones escritas y habladas sobre el origen de 
cada pueblo. De esta manera, para el trabajo etnográfico y su contexto actual es necesario 
recurrir a los estudios sobre el desarrollo económico y político al mismo tiempo que a 
la recuperación de la memoria colectiva. La organización por cargos en los pueblos de 
la ciudad, marca otra línea de análisis fundamental en el estudio entográfico de estas 
culturas. Las formas organizativas tradicionales expresan una relación con la idea del 
modelo clásico del sistema de cargos de los pueblos indígenas del interior del país, pero las 
formas y dinámicas de conformación de estas organizaciones en la zmcm lo rebasan pues 
encontramos diversas formas de operación, asignación y de funcionamiento de los cargos. 
Así, los tiempos de duración pueden ir de un año hasta ser vitalicios, la participación 
de mujeres y de jóvenes menores de edad, respaldados por los padres, aparece como 
algo normal, por mencionar dos ejemplos que contrastan con el modelo clásico. Sin 
embargo, ������������������������������������������������������������������������������              en la ciudad �����������������������������������������������������������������           se mantiene una lógica de servicio a la comunidad y de prestigio 
social, también reportado por María Ana Portal (1997), entre otros aspectos esenciales 



55ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder    dossier    

de la organización por cargos plasmada en el modelo clásico. En este sentido las fuentes 
analíticas clásicas sobre este tema son muy importantes (Chace y Taylor, 1987; Cancian, 
1990; Cámara y Reyes, 1975; Carrasco y Monjarráz, 1976; Tax, 1996; entre otros).

Marcas de identidad

Mediante el intercambio y discusión que hemos mantenido en el seminario “Etnografía 
de la cuenca de México” encontramos algunos aspectos que se proponen como rasgos 
culturales que nos permiten identificar a los pueblos originarios. Vale aclarar que no se 
trata de rasgos visibles y cuantificables por lo que ������������������������������������������     en su búsqueda e identificación ����������requieren 
de un trabajo etnográfico serio.

La comunalidad

Como identidad que impregna la vida cotidiana de los habitantes originarios de los 
pueblos, la comunalidad se expresa de manera particular en las actividades que se 
desarrollan cotidianamente para la realización de las celebraciones rituales y como 
parte de la organización social de cada pueblo. La identidad comunitaria da sentido y 
mantiene la cohesión social. Como expresión de esta identidad comunitaria y el sentido 
de pertenencia, los originarios hacen uso de los espacios públicos y privados por igual, 
tanto en los predios familiares como en las plazas, atrios y calles realizan su trabajo 
comunitario, sus comidas y sus fiestas colectivas.

El ritual comunitario

Se hace presente a partir del ciclo festivo anual de cada pueblo. Las festividades mantienen 
a los nativos en constante interacción a lo largo del año. El ritual comunitario va marcando 
el transcurso del tiempo anual y es el espacio que condensa las creencias compartidas. El 
ciclo festivo puede mantenerse constante, pero puede sufrir modificaciones año con año 
según las circunstancias por las que pasen los mayordomos encargados de cada celebración. 
Si bien en el ciclo festivo está incluída la fiesta patronal, la visualización del ciclo anual 
permite un análisis más detallado ya que así es posible observar la actividad comunitaria 
permanente a lo largo del año y en ocasiones la identificación de más de un santo patrón 
como en el caso del pueblo de Los Reyes, Coyoacán, donde los santos patrones, por el 
nombre del pueblo, son los Tres Santos Reyes, pero por devoción también se venera de 



M.T. romero    antropología y pueblos originarios de la ciudad de méxico

56 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

manera importante al Señor de la Misericordia, al grado de ser considerado patrono 
también (Romero, 2000).

El intercambio simbólico

es otra particularidad del ritual comunitario que se comparte con los originarios de 
otros pueblos. Las visitas a los otros pueblos construyen un mecanismo de intercambio 
simbólico en el cual los santos son los protagonistas principales y los mayordomos son 
el instrumento para que se lleve a cabo. Con diferentes nombres: “correspondencia”, 
“visita” o “manda”, entre otros, los pueblos que visitan llevan regalos en comida, en 
arreglos florales o en dinero para el Santo anfitrión, el principio de reciprocidad se pone 
en juego al devolver la visita el día de la fiesta del otro Santo. El intercambio simbólico 
establece relaciones sociales entre los pueblos cercanos y también entre los más lejanos. 
Este fenómeno hace que nos preguntemos sobre la posibilidad de establecer regiones 
culturales a través de las cuales los pueblos originarios de la zmcm tejen una red a todo lo 
largo y ancho de la gran urbe de México. En el centro de estos  intercambios encontramos 
un fortalecimiento de las identidades comunitarias; al encontrarse frente a frente los 
originarios de distintos pueblos se reconocen como semejantes distintos y se diferencían 
del resto de la sociedad citadina. Sin duda podremos encontrar procesos y relaciones de 
diversa índole construídas desde estas redes, entre ellas hay indicios de la construcción 
de alianzas políticas que deberán ser trabajadas para poder dilucidarlas con certeza.

La organización comunitaria

Mantiene la articulación de los responsables del ciclo festivo a partir de la repartición 
de cargos. Adopta formas visibles bajo el esquema de mesa directiva con la finalidad de 
obtener el reconocimiento legal frente a las autoridades de gobierno (Medina, 2007), al 
mismo tiempo facilita la organización de una creciente población participante. Si bien 
la organización comunitaria tiene como principio fundamental la realización del ciclo 
festivo, también hemos detectado una correspondencia entre los líderes políticos y los 
mayordomos de mayor prestigio de las comunidades (Robinson, 1998; Romero, 2007). 
Podemos observar diferentes formas de organización o incluso distintos organismos 
que atienden las actividades rituales en un mismo pueblo. La organización comunitaria 
de los pueblos de la zmcm, admite la participación de mujeres, niños y jóvenes con 
las limitantes que generalmente se reducen a la capacidad económica para asumir la 
responsabilidad de los cargos en cuyo caso los padres y la familia extendida asumen el 



57ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder    dossier    

encargo de manera conjunta. Esto implica la construcción de prestigio social frente al 
buen cumplimiento de la responsabilidad y podemos encontrar cargos vitalicios, por 
un año, por tres años, cargos que se rotan y otros que se solicitan de manera voluntaria, 
entre las principales variaciones.

La comida comunitaria

Se organiza como parte de los trabajos previos a las celebraciones religiosas y durante las 
festividades mismas; en ellas todos los participantes tienen cabida. En algunas ocasiones 
el itacate o ración que se ofrece a los comensales para llevar a su casa, se hace presente 
tan explícitamente que la recomendación es llevar un recipiente o bolsa para poder 
cargar lo que te den. Otras veces, el itacate se da a discreción a algunas personas, lo cual 
implica su uso como instrumento de reconocimiento. Otro aspecto importante, es que 
la comida se prepara tanto en un espacio público (como el atrio de la iglesia o la plazuela 
central del pueblo) o en el predio de la familia que la ofrece. Para esta labor las mujeres 
se reunen con días de anticipación para ir preparando los ingredientes; tostando chiles y 
especias para el mole o preparando los ingredientes de los tamales. Acuden las mujeres 
de la familia extensa, comadres y amigas que colaboran en la preparación al tiempo que 
disfrutan de la música de banda pagada por alguno de los mayordomos. Esta actividad 
también es reconocida en la comunidad por el sonido de los cohetes que van marcando 
el tiempo de la preparación.

El trabajo comunitario

Conocido en los pueblos indígenas como tequio o faena, entre otros términos, incluye 
desde la repartición de tareas o cargos para la realización de las festividades, hasta la 
realización de trabajos que requieren de la participación de numerosas personas en 
un mismo tiempo como la “enflorada” de las portadas, que consiste en la selección y 
separación de flores, el ajuste del diseño de las imágenes, la preparación de las estructuras, 
la colocación de las flores y el montaje mismo de la portada en los sitios que podrían ser 
identificados como las entradas a los pueblos y en las entradas de los atrios y de las iglesias 
mismas. Como expresión del trabajo comunitario también se encuentra la elaboración 
de la comida que como es de imaginarse debe rendir para cientos y a veces más de mil 
personas. Otro ejemplo del trabajo colectivo es el arreglo de los panteones que implica la 
construcción y pintura de bardas, la poda de árboles y plantas, y en general los prepartivos 



M.T. romero    antropología y pueblos originarios de la ciudad de méxico

58 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

que se realizan por lo menos con un mes de anticipación para la festividad principal de 
los Santos Difuntos a principios de noviembre.

Las peregrinaciones

El traslado de las personas de la comunidad a sitios sagrados y venerados desde 
tiempos prehispánicos conecta, en el análisis, a la religiosidad comunitaria con sus 
raíces mesoamericanas y permite visulizar también los procesos de resignificación y de 
interacción como parte de los fenómenos de la llamada modernidad. Este tipo de espacios, 
cargados de simbolismo, han permanecido en la memoria colectiva de diversos pueblos 
de la ciudad, las mayordomías como instituciones representantes de sus pueblos acuden 
anualmente a los hoy llamados santuarios, como el de Chalma en el Estado de México 
o, el más concurrido del país, la Villa de Guadalupe. En el traslado a estos lugares, el 
objetivo implícito de los mayordomos es llevar a sus santos patronos a la visita que le debe 
al santo o vírgen del santuario, nutriendo de esta manera la relación entre las personas y 
los santos y, con un cargado simbolismo, entre los santos mismos.

Los procesos de defensa de los territorios y los recursos naturales

las luchas relativamente recientes por el reconocimiento de la propiedad comunal de 
la tierra y por el uso del suelo y los recursos naturales, forman parte de los ejes que han 
permitido la retroalimentación de la identidad frente al desmedido crecimiento de la ciudad. 
Si bien desde la época colonial inicia un proceso de pérdida de tierras para la población 
originaria del país, en la ciudad este proceso se intensifica a partir de la segunda mitad del 
siglo xx. Los recursos naturales, como el agua y la madera de los bosques, son reclamados 
por una ciudad que crece incontroladamente hasta arrebatar las tierras de cultivo de los 
antiguos pueblos para ser utilizadas como espacios habitacionales. A lo largo de todo este 
proceso, la respuesta de los pueblos ha sido la lucha legal y, en ocasiones física, por sus 
propiedades comunales. En los últimos 50 años, los procesos de defensa han derivado 
en situaciones tan extremas como la desaparición de los pueblos, como el caso de San 
Simón Tolnahuac en la delegación Cuauhtémoc, o el fortalecimiento de las identidades 
comunitarias y, junto a ello, el robustecimiento de sus tradiciones religiosas comunitarias 
como ha sucedido en el pueblos de Los Reyes, Coyoacán.



59ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder    dossier    

La memoria colectiva

Como instrumento de reproducción cultural vigente, conectada directamente a la tradición 
oral y fortalecida por las prácticas religiosas nutre y reelabora los referentes identitarios 
históricos de los pueblos. Es importante tomar en cuenta que en estos pueblos, la memoria 
colectiva ha sido plasmada también en documentos escritos en diferentes versiones, lo cual 
habla de la influencia de la escritura y del reconocimiento de su importancia en los ámbitos 
legales en los que se han tenido que mover y del ámbito urbano del que forman parte. 
Entre la variedad de textos, hemos encontrado versiones de las leyendas de aparición de 
los santos, reconstrucciones de las historias de los pueblos, historias de vida y reglamentos 
de los panteones comunitarios, por mencionar algunos.

Otros tres aspectos culturales que no forman parte de las reflexiones iniciales, pero 
que por su importancia quisiera mencionar escuetamente por lo menos, son: la práctica 
de un lenguaje ritual común quizás como marca de la raíz cultural mesoamericana y de 
una historia compartida de evangelización colonial, los originarios comparten un lenguaje 
ritual que es practicado a través del ciclo festivo. Las formas en los adornos como portadas 
y tapetes; los lugares simbólicos como cruces de caminos, sitios de aparición de los santos, 
espacios donde se encontraban cuevas; la forma de realizar las procesiones (de dónde 
sale, quién debe ir a la cabeza, dónde se hacen paradas, etcétera), los procedimientos de 
saludo entre los mayordomos y entre los santos, los eventos que marcan el tiempo en la 
realización de sus festejos, son elementos presentes en los rituales de todos los pueblos 
en los que hemos trabajado. Este lenguaje ritual permite que la interacción simbólica 
entre los santos fluya de manera natural en las festividades. El panteón es un espacio 
privilegiado de reproducción cultural que condensa la vida comunitaria y se presenta 
como el espacio de expresión de concepciones sobre la muerte que, nuevamente, refieren 
a formas particulares vinculadas a la raíz mesoamericana; los arreglos constantes a lo largo 
del año ofrecen, en los panteones comunitarios, un paisaje de vida y activa relación entre 
vivos y muertos. 

La religiosidad comunitaria: el análisis etnográfico nos ha llevado también a 
cuestionarnos la idea de “religión popular”, derivada de la ��������������������������������   tan difundida ������������������ “cultura popular” 
y que enmascara la especificidad cultural de los pueblos originarios. Al identificar la 
indentidad comunitaria como eje constructor de la vida los pueblos, las prácticas religiosas 
adquieren una fisionomía propia construída históricamente. Así, los rituales y creencias 
conforman un sistema religioso propio de estas comunidades, que incluye elementos la 
liturgia católica (misas, bendiciones y casi baños de agua bendita, entre otros), pero que 
adopta formas comunes para los pueblos. Por ejemplo, en los procedimientos los recorridos 
de las imágenes de los santos por el pueblo, acompañados de cohetes, música, comida 
comunitaria, entre otros, y la inclusión de numerosos objetos sagrados e incentivadores 



M.T. romero    antropología y pueblos originarios de la ciudad de méxico

60 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

de fe como la gran variedad de imágenes de niños dioses, de santos y de cruces que 
desbordan el canon de la iglesia católica. Por último, Andrés Medina (2005) también 
ha señalado aspectos importantes como el nombre de los pueblos, compuesto por un 
nombre católico y uno náhuatl, y la traza colonial de las plazas centrales que incluyen la 
iglesia, un edificio de gobierno, el mercado y las casas de las familias principales. Agregaría 
a estos espacios centrales su importancia simbólica como puntos de reunión para realizar 
actividades políticas, como asambleas comunitarias, y religiosas.

La defensa del espacio y del entorno

Uno de los graves problemas de la ciudad de México es el desgaste ambiental y de 
los recursos naturales de la cuenca en que se encuentra. El reconocimiento de la crisis 
ambiental ha derivado en la toma de medidas como la restricción de la circulación de 
los vehículos particulares y las pobres campañas sobre el cuidado y ahorro del agua, entre 
otras. Junto a estas polémicas medidas se sigue fomentando el crecimiento de la ciudad 
a partir de la centralización política y económica que la hacen polo de atracción para los 
pobladores del interior de la República. Justamente una de las inquietudes principales y 
banderas de lucha de los pueblos originarios ha sido y es la defensa contra la destrucción 
de los entornos naturales y de los recursos que aún quedan como el agua y algunas 
porciones de tierra. Aunque se trata de procesos que no escapan a los conflictos internos 
y a prácticas contradictorias (como se puede ver en los casos de los pueblos del Ajusco, 
en la delegación Tlalpan, y de Acopilco, en Cuajimalpa, donde parte de los mismos 
originarios fomentan la desforestación y venta de terrenos boscosos del sur y poniente 
de la ciudad), para otra parte de la población originaria, de estos pueblos y de otros, 
es importante frenar el crecimiento urbano por lo que se oponen a la construcción de 
más espacios habitacionales. En pueblos como San Nicolás Totolapan, de la delegación 
Magdalena Contreras o de Santa Rosa Xochiac, de Álvaro Obregón y del mismo pueblo 
del Ajusco ya mencionado, se escucha la demanda de aclarar y finiquitar los problemas 
por repartición de tierras, indemnizaciones y/o linderos con su participación. Asimismo, 
reclaman un mejor uso de los afluentes de agua de sus territorios, pues ante la necesidad 
de surtir “a la Ciudad” ellos han quedado restringidos o limitados en el servicio. 

En este sentido, parte de la problemática relevante que viven los pobladores originarios 
es la falta de respeto a los espacios donde históricamente han desarrollado una relación 
que va más allá de la propiedad, al llenar de significados esos espacios con sus actividades 
comunitarias. El desconocimiento de su historia y de su forma de vida ha ocasionado 
problemas que conducen a conflictos sociales en la cotidianidad de la ciudad. Dos 
ejemplos se pueden observar en el descuartizamiento que han sufrido estos pueblos con 



61ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder    dossier    

las construcciones de avenidas y ejes viales, pues en muchos casos,4 las rápidas avenidas 
han roto o desecho la traza tradicional separando la iglesia de una parte de las casas 
de los pueblos y/o desapareciendo las plazas mismas. Como consecuencia, cuando 
se realizan las festividades comunitarias se invaden las calles y avenidas de nutrida 
circulación ocasionando el malestar mutuo entre los citadinos que quieren circular y 
los citadinos originarios que quieren realizar sus actividades tradicionales.

A partir del 2003 a la fecha, los pueblos originarios se expresaron mediante un 
movimiento en contra de las iniciativas de ley de cementerios del Distrito Federal, 
promovidas primero por diputados del PAN y después por diputados del PRD. El objetivo 
de esta ley era que las autoridades delegacionales tomaran el control de todos los panteones 
civiles de la ciudad y que promovieran en ellos el uso de la técnica de cremación como una 
medida para resolver el problema de saturación existente. Los panteones comunitarios, 
identificados para las autoridades del gobierno del Distrito Federal como panteones 
vecinales, se mantienen como espacios donde nuevamente lo político y lo religioso se 
expresa como una unidad; así, los representantes de estos espacios comunitarios se han 
organizado para impedir la aprobación de las iniciativas de ley aunque la lucha continúa.5 
De esta manera podemos apreciar el desconocimiento de la realidad que se refleja en 
el diseño de políticas urbanas que parten de modelos ideales o ajenos a las condiciones 
sociales y culturales de la ciudad.

A manera de cierre

La falta de reconocimiento aunada a la ignorancia que tenemos respecto de las 
comunidades originarias de la Ciudad de México, ha llevado a la ������������������������ confrontación ����������constante 
entre los pobladores y los gobernantes con los habitantes originarios de estos espacios que 
hoy forman parte de la gran urbe. A la fecha, seguimos sin conocer el número total de 
pueblos originarios del propio Distrito Federal. Aun en la importante obra Los pueblos 
originarios de la Ciudad de México. Atlas etnográfico, quedan fuera pueblos y barrios 

4 Un breve recorrido por pueblos como el de Los Reyes y San Pablo Tepetlapa, de la delegación 
Coyoacán, Santa Cruz Atoyac, de la Benito Juárez, y San Sebastián Axotla, de Álvaro Obregón, entre 
otros, puede ilustrar vivamente la forma en que se ha afectado físicamente a estos pueblos.

5 Una versión cronológica del movimiento de defensa de los panteones comunitarios fue presentada 
por quien escribe este texto, en septiembre de 2007, en el seminario permanente “Etnografía de la 
Cuenca de México”, en el Instituto de Investigaciones Antropológicas de la UNAM, al cual fueron 
invitados los líderes del movimiento.



M.T. romero    antropología y pueblos originarios de la ciudad de méxico

62 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

orginarios. Las preguntas básicas no han sido respondidas: ¿cuántos pueblos originarios 
hay en la Ciudad de México?, ¿dónde están ubicados y cómo se llaman? Podemos 
reconocer hoy un conflicto de intereses sobre el uso y aprovechamiento de los terrenos 
y recursos naturales como reflejo de un conflicto entre indentidades culturales. Pero es 
indispensable el conocimiento sobre estos actores sociales para avanzar en el análisis de 
la compleja realidad social de la ciudad. La difusión de los resultados de la investigación 
es primordial dada la insensibilidad de la población en general sobre las dinámicas y 
riqueza cultural que se produce en estas comunidades. Sin embargo, la identificación y 
el análisis de estos sistemas culturales representan un gran reto en cuanto a la definición 
conceptual y al esfuerzo que implica el trabajo etnográfico. En relación con el primer 
punto, hemos discutido, sin llegar a conclusiones definitivas sobre la pertinencia de 
considerar dentro de la noción de pueblo originario, la presencia física de comunidades 
de origen prehispánico y reconfiguradas durante la época virreinal. Este acotamiento 
en la definición de pueblo originario dejaría fuera a muchas comunidades que se han 
formado en las etapas posteriores a la época colonial. Algunas veces los nuevos pueblos 
se crean ligados a los pueblos antiguos y otras por pobladores inmigrantes. Encontramos 
barrios que se desprendieron de su relación política y religiosa de los pueblos cabecera; 
pueblos que se formaron en las tierras ejidales y/o comunales de los pueblos, muchas 
veces, con la población misma de los pueblos cabecera. Como fenómeno de finales del 
siglo XX y principios del siglo XXI, encontramos colonias habitadas por inmigrantes del 
interior de la República que encuentran una empatía cultural (muchos de ellos provienen 
de pueblos indígenas), con los pueblos de la ciudad y reproducen el sistema a partir de 
la conformación de sus ciclos festivos y su organización comunitaria en interacción con 
los mismos pueblos. Procesos como éstos son detectables por medio de la investigación 
etnográfica que implica un trabajo de reflexión analítica continua y de constante diálogo 
entre la información empírica y la teórica. Por otra parte, el trabajo etnográfico, ha 
mostrado ya una gran riqueza en cuanto a la variedad de textos que se pueden producir 
con diferentes rangos analíticos. De tal manera que los aportes están dando desde las 
descripciones de las festividades, hasta la discusión sobre modelos de análisis social, 
pasando por la recopilación de leyendas, recetas tradicionales de cocina, cronologías 
de sucesos políticos, o historias de vida. De esta manera, la exploración etnográfica se 
presenta como una necesaria etapa de trabajo de largo plazo que ofrece frutos a lo largo 
de todo su recorrido.



63ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder    dossier    

Bibliografía

Acosta, Márquez Eliana (2007), “El culto a los santos en Milpa Alta. Una aproximación a la 
conformación de una tradición religiosa y una identidad comunitaria en la Cuenca de México: 
siglos XVI-XVIII”, en Andrés Medina Hernández (coord.), La memoria negada de la Ciudad de 
México: sus pueblos originarios, IIA-UNAM/CEC-UACM, México.

Arizpe, Lourdes (1975), Indígenas en la ciudad de México. El caso de las “Marías”, Sep-Setentas, 
México.

——���������  (1980), La migración por relevos y la reproducción social del campesinado, Cuadernos del CES, 
núm. 28, Centro de Estudios Sociológicos del Colegio de México, México.

Broda, Johanna; Iwaniszewski, Stanislw y Maupomé, Lucrecia (coords.) (1991), Arqueoastronomía 
y entoastronomía en Mesoamérica, UNAM, México.

——����������������������������     y �������������������������  Félix ������������������� Báez-Jorge (2001), Cosmovisión, ritual e identidad de los pueblos indígenas de México, 
CNCA/FCE, México.

Cancian, Frank (1965), Economía y prestigio en una comunidad maya, INI-Conaculta, México, 
1990.

Cámara, Barbachano Fernando y Teófilo Reyes Couturier (1975), “Los santuarios y las 
peregrinaciones”, Anales del INAH, ep. 7, 52, Col. SEP, vol. 4, INAH, México.

Carrasco, Pedro y Jesús Monjarrás Ruiz (1976), Colección de documentos sobre Coyoacán, INAH, 
México.

Chance, John K. y William, B. Tylor (1987), “Cofradías y cargos: una perspectiva histórica de 
la jerarquía cívico-religiosa mesoamericana”, “Antropología” (suplemento), Boletín oficial del 
INAH, núm. 14, INAH, México.

Díaz, Soto y Gama Antonio (2002), Historia del agrarismo en México, Era/Conaculta/UAM-
Iztapalapa, México.

Galinier, Jacques (1990), La mitad del mundo. Cuerpo y cosmovisión en los rituales otomíes, UNAM/
CEMCA/INI, México.

Gibson, Charles (1964), Los aztecas bajo el dominio español 1519-1810, Siglo XXI Editores, 
México, �����1996.

Gomezcésar, Hernández Iván (2000), “La palabra de los antiguos. Territorio y memoria histórica 
en Milpa Alta”, �����������������������������������������������     tesina de maestría en Ciencias Antropológicas, UAM-Iztapalapa, México.

Horn, Rebecca (1997), Postconquest Coyoacan: Nahua-Spanish Relations in Central Mexico, 1519-
1650, Sanford University Press, Stanford California.

Lira, Andrés (1995), Comunidad indígena frente a la ciudad de México. Tenochtitlan y Tlatelolco, 
sus pueblos, sus barrios, 1912-1919, Colmex/Colmich, México.

Lockhart, James (1992), Los nahuas después de la conquista. Historia social y cultural de los indios 
del México central, del siglo XVI al XVIII, FCE, México, �����1999.

López, Austin Alfredo (1980), Cuerpo humano e ideología, IIA-UNAM, México.
——����������������������������������������������������������������������������������������               (1995), “La religión, la magia y la cosmovisión”, en Linda Manzanilla y Leonardo López 

L. (coords.), Historia antigua de México, vol. 3, INAH/UNAM/Porrúa, México.
——���������  (1999), Breve historia de la tradición religiosa mesoamericana, IIA-UNAM, México.



M.T. romero    antropología y pueblos originarios de la ciudad de méxico

64 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

López, Austin Alfredo (2001), “El núcleo duro, la cosmovisión y la tradición mesoamericana”,  
en Johanna Broda y Félix Báez-Jorge (coords.), Cosmovisión, ritual e identidad de los pueblos 
indígenas de México, CNCA-FCE, México.

Medina, Hernández Andrés (2005), “Los pueblos originarios de la Ciudad de México. Apuntes 
para una definición”, documento inédito presentado en el seminario permanente “Etnografía 
de la Cuenca de México”, agosto, IIA-UNAM, México.

Medina, Andrés (coord.) (2007), La memoria negada de la Ciudad de México: sus pueblos originarios, 
IIA-UNAM/CEC-UACM, México.

Menegus, Margarita (2006), Los indios en la historia de México. Siglos XVI al XIX. Balance y 
perspectivas, CIDE-FCE, México.

Menegus, Margarita (1994), “Los títulos primordiales de los pueblos indidos”, en Margarita 
Menegus, Dos décadas de invesigación en historia económica comparada en América Latina. 
Homenaje a Carlos Sempat Assadourian, CEH-Colmex, México.

Mora, Teresa (coord.) (2008), Los pueblos originarios de la Ciudad de México. Atlas etnográfico, 
GDF-INAH, México.

Ortega, Olivares Mario (2004), “La atención al parto, la alimentación y el náhuatl en Santiago 
Tzapotitlán, Tláhuac”, en Pablo Yanes, Virginia Molina y Óscar González (coords.), Ciudad, 
pueblos indígenas y etnicidad, UACM-GDF, México.

——��������������������������������������������������������������������������������������             (2007), “Sistema de festejos. Dualidad y rivalidad en Tzapotitlán”, en Andrés Medina 
Hernández (coord.), La memoria negada de la Ciudad de México: sus pueblos originarios, IIA-
UNAM/CEC-UACM, México.

Portal, Ariosa Ma. Ana (1997), Ciudadanos desde el pueblo. Identidad urbana y religiosidad popular 
en San Andrés Totoltepec, Tlalpan, México, Distrito Federal, UAM-Iztapalapa/CNCA, México.

Reina, Leticia (1984), Las rebeliones campesinas en México (1819-1906), Siglo XXI Editores, 
México.

Rivas, Enrique (2002), “Aportaciones etnohistóricas para el estudio del sistema hidráulico 
Acuecuexco de Coyoacán, siglos XVI-XX”, ���������������������������������������    tesis de licenciatura en Etnohistoria,� ENAH/INAH/
SEP, México.

Robinson, Scott (1998), “Algunas reflexiones sobre la elección de consejeros ciudadanos en 
la periferia del Distrito Federal”, en Scott Robinson (coord.), Tradición y oportunismo: las 
elecciones de consejeros ciudadanos en los pueblos del Distrito Federal, Unión Obrera y Socialista, 
APN/Frente del Pueblo/Sociedad de Estudios Regionales, México.

Romero, Tovar María Teresa (2000), “Mayordomía, AC. Organización social y religiosidad en Los 
Reyes, Coyacán”, ������������������������������������������     tesis de maestría en Antropología Social,� FFyL-IIA-UNAM, México.

——��������������������������������������������������������������������������������������             (2007), “La mayordomía de Los Reyes, Coyoacán”, en Andrés Medina Hernández (coord.), 
La memoria negada de la Ciudad de México: sus pueblos originarios, IIA-UNAM/CEC-UACM, 
México.

Tax, Sol (1937), “Los municipios del altiplano mesooccidental de Guatemala”, en L. Korsbaek, 
Introducción al sistema de cargos, UAEM, México, �����1996.



65ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder    dossier    

Tutino, John (1997), “Conflicto cultural en el Valle de México. Liberalismo y religión pupular 
después de la independencia”, en Leticia Reina (coord.), La reindianización de América, siglo 
XIX, Siglo XXI Editores/CIESAS, México.

Yanes, Pablo, Molina Virginia y González Óscar (coords.) (2004), Ciudad, pueblos indígenas y 
etnicidad, UACM/GDF, México.


