
271ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

diversa

El desarrollo de la gran modernidad en 
la Ciudad de México, orilla a cualquier 
visitante a constatar las influencias externas 
en su construcción cosmopolita. Pese 
a ello, admiran los vestigios de otros 
tiempos que no sólo quedaron sepultados 
por templos, lenguajes e imágenes, sino 
aún más, sepultados por una indiferencia 
manifiesta en la vida cotidiana y quizá 
en la incomprensión de lo que alrededor 
de la gran urbe, sucede a lo largo del 
año. Las ceremonias, ritos, tradiciones, 
etcétera,  envueltas en un simbolismo 
profundo, hacen que los diversos barrios se 
mantengan en una presencia representativa 
que da significado a una lucha ancestral por 
la tierra y la armonía de sus ciclos, dotando 
así la vida de sus habitantes de una lógica 
construida por su comida, su siembra, sus 
dioses, sus raíces. Sería impensable en una 
sociedad con una dinámica democrática 
incipiente, que este proceso se viera afec-
tado por la presencia insistente de ecos 
culturales y políticos que buscan participar, 

UNA REMINISCENCIA PERSISTENTE
Reseña de La memoria negada de la Ciudad de México: 

sus pueblos originarios*

Ma. Guadalupe Mendieta Aznar

por el retroceso que implica; sin embargo, 
es por medio de estrategias de lucha, de la 
recomposición comunitaria en la estructura 
de cargos, en la recuperación de tierras         
y reconocimiento de títulos primordiales y 
la memoria mesoamericana, que es posible 
permanecer presentes no precisamente 
como un freno a ese dinamismo urbano, 
sino como el necesario reconocimiento 
originario en que se funda.  

La compilación de este texto se orien-
ta en varios pueblos de la Cuenca de 
México. Las investigaciones presentadas 
dan cuenta de diversos testimoniales 
que conforman las redes de solidaridad 
y convergencia, en la búsqueda por un 
prestigio estructural en el esquema de las 
actividades propias diseñadas a lo largo del 
ciclo anual, asociadas con las festividades 
religiosas impuestas por los primeros 
misioneros cristianos. Estas festividades 
se encuentran cargadas de simbolismos 
que si bien dan sentido a la conformación 
propia de su carga cultural, también se 
asocian a la posibilidad de encontrar 
lazos con la estructura gubernamental 
en su acercamiento participativo con 
jefes delegacionales. Se da cuenta de que 

* Medina Hernández, Andrés (comp.), La 
memoria negada de la Ciudad de México: sus pueblos 
originarios, UNAM/UACM, México, 2007.



una reminiscencia persistente

272 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22  • nÚM. 59 • enero-abril 2009

el más alto rango de la estructura de las 
mayordomías como ser coordinador 
territorial, no sólo dota de prestigio al 
que tiene el cargo, sino a su familia y las 
actividades que realiza, a la importancia 
que reviste una alcaldía. Por ello, el diseño 
de los rituales anuales, reproduce etapas 
complejas de organización en que se 
penetra de manera adaptativa en el interior 
de la estructura política y religiosa, como 
una estrategia ancestral para la defensa 
del territorio y los bienes que la rodean. 
Pese a que esta insistente presencia ha 
llamado la atención de las autoridades 
por la voluntad conveniente en beneficio 
del partido político que se relaciona,  han 
tomado conciencia sobre la situación que 
estos pueblos originarios guardan y conocer 
sus procesos políticos internos así como 
descubrir la alternativa que representan, 
en el proceso democratizador en la política 
tradicional de la Ciudad de México. Sin 
embargo, existe un vacío legal que no 
reconoce la designación y solidez comunal, 
pasando a colaborar en las funciones admi-
nistrativas de facto. Esta necesidad de 
reivindicación como pueblos originarios,  
surge sin duda, por la expansión de la 
mancha urbana y el acelerado proceso 
globalizador.

En relación con el ensayo “El culto a los 
Santos en Milpa Alta: una aproximación a 
la conformación de una tradición religiosa y 
una identidad comunitaria en la Cuenca de 
México, siglos XVI-XVIII”, resalta el hecho de 
la negociación política establecida entre los 
nahuas y la introducción del cristianismo 
a cambio de conservar su derecho a la 

tierra. Esta estrategia se realiza a partir 
de determinar los linderos entre cerros y 
manantiales, donde fueron construidas 
las iglesias de visita. Así, la organización 
comunitaria específicamente la ceremonial, 
estarían a cargo de la economía, donacio-
nes, administración de la iglesia en bienes y 
actividades incluyendo el mantenimiento 
y la construcción así como la riqueza en 
ornamentos, vestimentas, etcétera, de 
todos los santos. Es importante, porque 
mediante estas negociaciones,  se crea un 
nuevo proceso cultural donde surgen otras 
formas de dar sentido y significación a la 
religiosidad.

Desde un enfoque histórico, se realiza 
en un tercer ensayo, la narración sobre 
“Ajusco, agua y poder desde una perspectiva 
histórica”. Ya los pueblos originarios venían 
desarrollando estrategias para contener los 
niveles donde brota el agua, para evitar la 
inundación en el centro del valle y crearon 
mecanismos del orden económico y social 
para llevarlo a cabo. Sin embargo, durante 
el periodo colonial se alteró este orden 
creando una ruptura en la autonomía local. 
En la lucha por el reconocimiento como 
comunidades, se reducen sus capacidades 
de control sobre el agua, afectados por el 
proceso de desarrollo y la red de tuberías 
para responder a la necesidad de dotar 
del líquido a una población creciente, 
cambiando así la fisonomía de la ciudad. 
La omisión de una gestión gubernamental 
efectiva para determinar la propiedad de 
500 hectáreas, donde se encuentra el ojo 
de agua, hace que la fuerza de los diferentes 
intereses queden en disputa mediante 



273ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

crítica de libros

nuevas conformaciones sociales, por la 
movilidad de las personas que habitan el 
lugar y la visión alternativa propuesta por 
los miembros de la Junta de Representantes 
del Ajusco.

Para explicar la conformación del sistema 
de cargos, un cuarto ensayo nos habla sobre 
“La mayordomía de los Reyes, Coyoacán”. 
Explica que debido a la desecación de 
manantiales y canales, la población del 
área de Coyoacán cambió de ser agrícola 
a urbana y en esta nueva conformación, 
surgen dos tipos de organizaciones. La 
primera vinculada con los procesos de 
negociación política con los partidos y una 
segunda, involucrada con las celebraciones 
religiosas anuales. Ambas de carácter semi-
independiente.  La estructura del sistema 
de cargos de la comunidad, tiene que ver 
con el control del panteón comunitario. 
Existe un primer nivel de jerarquía hori-
zontal que corresponde al grupo de 
consejeros; un segundo que se forma 
con asociaciones civiles y mayordomías; 
este último relacionado principalmente 
con el ciclo ceremonial del Señor de 
la Misericordia y otras festividades del 
año. Un tercer nivel se relaciona con los 
cargueros. La presencia de los pueblos 
originarios se hace patente en otros pueblos 
y sectores de la ciudad por su cohesión y 
organización, como fuerza de la tradición 
cultural expresada, en una extraordinaria 
capacidad de adaptación al contexto 
urbano, frente a formas de gobierno, 
federal y local.

En la “Memoria y tradición de San Juan 
Ixtayopan” se pone en juego el prestigio y 

razón del barrio en la búsqueda por sostener 
la nobleza de la sociedad azteca, reforzando 
la importancia por el cumplimiento de las 
costumbres, como una refundación de los 
pueblos debido al abandono revolucionario 
y el crecimiento urbano; en tanto lo social, 
resguardar el prestigio y en lo religioso,  
con las costumbres de los ceremoniales. 
Este pueblo también se conforma con los 
referentes del sistema de cargos, relaciones 
sociales que constituyen la jerarquía político-
religiosa como eje de la comunidad con la 
celebración a la Virgen de la Soledad y a San 
Juan, en enero y junio, respectivamente, y 
que tienen que ver con los ciclos naturales. 
Sin embargo, la autora establece que 
los pueblos originarios enfrentan un 
momento importante de definición porque 
se reconoce su influencia en la vida de la 
ciudad, pero se realiza como un rechazo al 
modelo de vida impuesto. Con las fiestas, 
se reafirma la identidad individual de las 
pequeñas unidades (barrios) y la vida en 
comunidad, como siguiendo un patrón 
que descansa en las expresiones simbólicas 
colectivas, mientras se convierten en 
votantes en potencia. El ingrediente, la 
negociación.

Desde una más amplia expectativa, 
el ensayo relacionado con “La apertura 
de los posibles. Cosmovisión y ritual en 
Milpa Alta”, nos proporciona un espacio 
para deliberar sobre la definición del 
concepto de cosmovisión entendido como 
las relaciones e ideologías construidas por 
ecos inconscientes de herencias culturales 
retransmitidas, pero en una propuesta 
revisada que incluye el nahualismo (cuerpo 



una reminiscencia persistente

274 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22  • nÚM. 59 • enero-abril 2009

humano como modelo del universo), los 
rituales agrícolas, así como el espacio y 
sus vínculos con el tiempo y el cosmos.  
Autores como M. Heidegger desde la 
concepción de la fuerza motriz básica de 
acción y de toda existencia; Schelling, 
Hegel que se remite a la estructura de 
la existencia; el ideal de la misma desde 
la filosofía de Dilthey y la esencia de la 
cosmovisión de Jaspers y Sheler.  El rito 
como cohesión. La representación y los 
rituales facilitan la comprensión, es decir, 
descubrir las conexiones entre el cosmos, la 
naturaleza, el cuerpo humano, la muerte, el 
uso del idioma, las emociones, los poderes 
y los dioses así como los deberes de los 
“hombres de costumbres” herederos de la 
tradición. Presente y pasado representado 
en la dualidad como desdoblamiento de 
las imágenes y rituales en la concepción 
mesoamericana, negando un sentido 
de sincretismo. Lenguaje simbólico con 
apertura a una adecuación y diálogo 
transmitido. Las enseñanzas de los que 
estuvieron para entender lo que seremos, 
siempre en armonía, en el tiempo, en la vida 
y muerte, en el camino, de los lugares... el 
que se va por más tiempo  y el que cumple 
su ciclo más rápido. El doble que alcanza 
la conciencia y otra dormida mucho 
más amplia. De uno a otro, de la vida y 
sueño, el centli tonal, retener las palabras, 
pensamiento y obras, vida y muerte en un 
camino rojo trenzado, el tiempo corto.  
La magia presente en Milpa Alta; noción 
de equilibrio dual: arriba- abajo, calor-
frío, vida-muerte expresado en espacio, 
sensaciones y el tiempo de la existencia. 

La sobrevivencia colectiva de Enrique 
Florescano que guía la memoria social. 
Bergson, intuición y entendimiento como 
fuentes del conocimiento de la vida.  Lo 
que le da valor a la sociedad humana en 
conjunto y la forma en que lo entiende 
y vive.

Una nueva visión desde el aula, en el 
ensayo “El ciclo festivo escolar en un pueblo 
del sur de la Cuenca de México” retomando 
el tema de la cosmovisión pero en sujetos 
escolares. La cosmovisión como matriz 
compuesta de dualidades, oposiciones y 
procesos generales, que rigen el pensamiento 
y la vida de una sociedad determinada, 
donde la historia se reinterpreta y actualiza. 
El sistema de cargos y la defensa de la tierra, 
ambas, como formas de organizaciones 
cívicas coloniales, permiten resignificar el 
pasado, recrearlo por la memoria colectiva, su 
comprensión mítica del mundo se construye 
en un proceso histórico, identidades 
expresadas en su religiosidad como rituales 
que regulan las relaciones sociales entre 
el pueblo mismo y otras regiones. Lo 
característico de un aula lo describe 
desde su propia estructura institucional: 
acomodo, decoración, olores, etcétera, que 
se ve modificada por sus propias historias y 
su retroalimentada interacción con otros. 
La socialización identificada por el lenguaje 
entre sus inmediatos y las autoridades. 
A través de las ceremonias observadas 
que le fueron permitidas como Honores 
a la Bandera, El Concurso del Himno 
Nacional y el Día de la Madre, denota una 
importante transmisión de las costumbres 
comunitarias por el docente rural, sensible 



275ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

crítica de libros

a estas concepciones. En una apertura y 
diálogo constante enseñanza-aprendizaje 
se transmite el sistema de mayordomías, 
como una extensión cultural dinámica 
y los vínculos creados por la celebración 
del Santo Patrón, el ciclo festivo y la 
recreación del mito originario, aunado a 
ser y estar de esa escuela, cuyo nombre 
emblemático subyace el origen mismo 
de su conformación y permanencia. Los 
valores identitarios son reforzados por los 
valores institucionales como la escuela.

Por último, Mario Ortega Olivares 
presenta con mucho detenimiento el ensayo 
“Sistema de festejos, dualidad y rivalidad en 
Tzapotitlán”. A lo largo del ciclo  agrícola 
que comienza en febrero 2 con la fiesta de 
la Candelaria, asociando el ciclo cósmico 
con el año nuevo mesoamericano y el 
festivo-religioso donde se coloca al niño 
Dios vestido en una charola, hace un 
recorrido sobre un trabajo de observación 
detenido, en que se inscriben en estos 
aspectos, las representaciones y significados 
asociados con instrumentos como varas de 
membrillo, la vestimenta, la comida, bailes, 
los castillos, las visitas a los panteones, las 
flores, las velas, la jícara, los huaraches, los 
padrinos. Romero, quelites y hierba seca 
que saltar. Explica la importancia para 
las familias y su transmisión, ocupar de 
manera indistinta en el sistema de cargos y 
su permanencia por largo tiempo, porque 
les da prestigio y se amplían contactos.  
Sin embargo, es para la fiesta de la Santa 
Cruz en mayo que se detalla con precisión 
la importancia del acompañamiento que 
realizan las personas mayores en estas 

comunidades de acuerdo con el autor: 
“según la leyenda, en el cerro de Tzapotitlán 
hay una tienda que abre sus puertas una 
vez al año exclusivamente. Si la encuentras 
puedes comprar todo lo que quieras, pero 
lo debes hacer con rapidez, pues si la puerta 
se cierra, caes dormido y no puedes salir 
hasta el próximo año.  Cuando despiertas  
vas a tu casa, tus familiares te cuestionan: 
¿dónde te metiste tanto tiempo? Las 
abuelas acostumbran discutir con sus nietos 
sobre qué mercancía convendría comprar; 
algunos dicen que maíz, otros que es mejor 
adquirir sabiduría”. Existe una rivalidad 
entre los barrios de Santiago y Santa Ana y 
sus representaciones por ello, de la toma de 
una mesa directiva a otra explica, siempre 
se tiene que mejorar la anterior, la mejor 
banda, el mejor castillo, el más experto, 
brillar más que el delegado. Como empezar 
de cero por lo que todas las actividades 
y la experiencia ganada se pierde. Tener 
como cargo el coordinador territorial pro-
porciona un rango moral muy alto en la 
solución de problemas.

Los juegos como el chamuco, los papalotes, 
la comida ancestral, las cruces, las leyendas, 
la cena baile para las madres, los alimentos 
diminutos para las mulitas, la siembra del 
cempasúchitl. Los mejores toritos. Una 
gama de contrastes representativos de las 
costumbres y tradiciones que permite al 
autor introducirse en la indagatoria sobre 
el árbol del zapote con fauces, plantado en 
la plaza central del pueblo y que representa 
una maqueta del cosmos mesoamericano.

En cada uno de estos trabajos, resalta 
la búsqueda del reconocimiento y el 



una reminiscencia persistente

276 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22  • nÚM. 59 • enero-abril 2009

enraizamiento de los ecos reminiscentes de 
un origen que, no olvidado, sí transformado 
en nuevas manifestaciones negociadas, 
permite que las comunidades barriales, 
mantengan una cohesión y solidaridad ante 
los embates de las nuevas conformaciones 
sociales, económicas y políticas de su 

entorno. México sin duda, sigue una 
transformación vertiginosa, pero los límites 
entre la gran urbe y sus pueblos originarios, 
lo seguirán dotando de sentido propio, 
como una misión ancestral remitida por 
las historias de los que se fueron, para los 
que viven este presente.


