
27

Acta Poética 40-2 • julio-diciembre • 2019 • 27-38
doi: 10.19130/iifl.ap.2019.2.854

recepción: 12-ii-2019 / aceptación: 3-v-2019

Erika Lindig Cisneros
Facultad de Filosofía y Letras
Universidad Nacional Autónoma de México
elindigc@gmail.com

Armando Villegas Contreras
Facultad de Humanidades
Universidad Autónoma del Estado de Morelos
armando342@hotmail.com

Vulnerabilidad, violencia y política
Vulnerability, Violence and Politics

En este artículo se analiza el vocabulario que, desde el discur-
so de las políticas públicas, piensa la vulnerabilidad de ciertos 
sectores de la población como una condición natural de indi-
viduos o grupos, y que produce lo que meramente pretende 
describir. Dicho vocabulario, que opone la vulnerabilidad a la 
violencia, es heredero de la tradición filosófica y política de 
Occidente. Algunos de los momentos en dicha tradición han 
contribuido a la construcción de estas figuras de la vulnerabi-
lidad que es necesario someter a un examen crítico, para dar 
lugar a la visibilización de las prácticas que vulneran los cuer-
pos y contribuyen a sancionar el daño al que son sometidos. 
Se defiende además la posibilidad política de resistencia a la 
vulnerabilización.

This article analyzes the vocabulary used in the discourse of 
public policies that conceives vulnerability of certain sectors 
of the population as a natural condition of individuals or of 
groups, thus producing what it merely intends to describe. 
This vocabulary, which opposes vulnerability to violence, is heir 
to western philosophical and political tradition. Here we also 
point out some of the moments in that tradition that have con-
tributed to the construction of these figures of vulnerability. 
We hold that it is necessary to submit them to a critical exam-
ination, in order to give rise to the visibility of the practices that 
make the bodies vulnerable and that contribute to the prosecu-
tion of the damage to which they are subjected. It also defends 
the possibility of political resistance to vulnerability.

palabras clave: 
vulnerabilidad, 
violencia, política, 
Butler, Agamben.

keywords: 
vulnerability, politics, 
violence, Butler, 
Agamben.



th
em
a 

 •
   L

in
di

g 
Ci

sn
er

os
 | 

Vi
ll

eg
as

 C
on

tr
er

as
  •

 V
ul

ne
ra

bi
lid

ad
, v

io
le

nc
ia

 y
 p

ol
íti

ca

28 Hay formas de distribuir la vulnerabilidad, formas di-
ferenciales de asignación, que hacen ciertas poblacio-
nes más propensas a ser objeto de violencia arbitraria  
que otras. 

Judith Butler

No hay vulnerabilidad natural. Sostener lo anterior es sin duda polémi-
co, puesto que el sentido común nos ha enseñado a lo largo de la his-

toria de Occidente que ciertas formas de lo viviente son más débiles, más 
frágiles, más propensas a ser dañadas o destruidas que otras, y que eso se 
debe precisamente a una condición natural, previa a toda historia. Así se 
ha pensado y construido la vulnerabilidad de las mujeres, de los niños, de 
los ancianos, de los discapacitados y la de los animales. 

Sin embargo, se puede sostener que no hay, en efecto, vulnerabilidad 
natural si ésta se concibe como una posición específica asignada a indivi-
duos o grupos al interior de una serie de relaciones sociales e históricas 
normadas institucionalmente. Una posición en la cual la vida es suscepti-
ble de daño o destrucción. Así es como Judith Butler, heredera de la teo-
ría crítica del discurso, de la retórica, del psicoanálisis y de algunos textos 
clásicos de la historia de la filosofía, ha pensado recientemente la preca-
riedad, la vulnerabilidad y la violencia. Propone así una ontología social de 
los cuerpos, que asume que “el cuerpo está expuesto a fuerzas sociales 
y políticamente articuladas, así como a ciertas exigencias de sociabilidad 
—entre ellas el lenguaje, el trabajo y el deseo— que hacen posible [o no] 
el persistir y prosperar del cuerpo” (15-16). El trabajo de las normas que 
permiten reconocer una vida como dañada o destruida, que además cons-
tituye a los cuerpos diferenciados y a los sujetos en posiciones específicas 
es, sin embargo, un trabajo nunca acabado. Para que funcione, la norma 
debe repetirse una y otra vez hasta articular un proceso de naturalización 
que aparezca como constitutivo de las relaciones; su carácter iterativo 
(Derrida) es por lo tanto el límite de sus efectos subjetivantes y también, 
para lo que estamos discutiendo, vulnerabilizantes. Por ello, siempre es 
posible resistir a la vulnerabilización; las formas específicas de resistencia 
serán siempre ejercicios políticos. Imaginar que existen cuerpos vulnera-
bles es imaginar que los cuerpos no tienen una fuerza social, es imaginar 
que los cuerpos, así como los colectivos, no resisten a la muerte. Para evi-
tar esta reducción del cuerpo a la figura de la víctima, podemos pensar las 
colectividades y los individuos a la manera de los fisiólogos del siglo xix: 
“La vida no es forma del organismo, sino el organismo visible de la vida en 



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 2
7-

38
 •

 d
oi

: 1
0.

19
13

0/
iifl

.a
p.

20
19

.2
.8

54

29su resistencia a lo que no vive y se opone a ella” (Foucault: 218). Esta es la 
formulación de Bichat, empleada por Foucault en El nacimiento de la clíni-
ca, para mostrar la importancia de concebir los cuerpos como el efecto de 
resistencias y no como entidades que están ahí, arrojadas a una existencia 
que las produce como vulnerables, desprovistas tanto de historia como de 
capacidad de resistir. 

Frente a la propuesta anterior, hay cierta deriva académica política 
contemporánea que presenta a los cuerpos vulnerables —y vulnerados— 
como incapaces de reacción, vale decir, impotentes. Como si ellos no hu-
biesen opuesto ninguna resistencia y se hubiesen visto reducidos a “me-
ros cuerpos” victimizados, sin posibilidad de oponer nada a quienes los 
subyugaron. Agamben es el nombre de esa deriva y su concepto cristiano 
dramático “vida nuda”, el que piensa esos cuerpos inermes, sin historia. 
La famosa figura del “hombre sagrado”, en cuya semántica se encuentran 
distintas aporías, hace pensar que los cuerpos pueden ser reducidos a una 
etapa en la que las marcas culturales no existen. Así, esos cuerpos están 
indefensos ante las fuerzas que los reducen y anhelarían otro momento 
de la historia, en el que hubo “vida protegida”. Esa explicación produce la 
imagen de cuerpos que fueron reducidos a su grado cero de humanidad 
y que no pueden siquiera articular políticamente su propia agencia. Supo-
niendo que Agamben escribiera un texto sobre vulnerabilidad, ésta sería 
entendida como la posibilidad de que un individuo o un colectivo estén 
a merced de las fuerzas que los violentan, sin poder defenderse, aunque 
paradójicamente su condición sagrada también los haga invulnerables. 

El cuerpo mismo del homo sacer, en su condición de insacrificable, al que 
sin embargo se puede matar, es la prenda viviente de su sujeción a un po-
der mortal, que no consiste, sin embargo, en el cumplimiento de un voto, 
sino que es absoluta e incondicionada (2010: 129).

A lo largo de todo el trabajo de Agamben encontramos esta postura 
sobre los cuerpos y sus relaciones, o su falta de relaciones, con las deter-
minaciones sociales e históricas que los han ido constituyendo. Ajeno al 
trabajo genealógico que caracteriza toda crítica, Agamben pasa por alto 
las diferencias entre producciones culturales tan disímbolas como la grie-
ga o la cristiana, entre la modernidad y la antigüedad, entre las resistencias 
a la muerte y la toma absoluta de vidas vulneradas por todo tipo de inte-
reses económicos, étnicos, de clase, de género. No es claro si el concepto 
de “vida nuda” es producto de una confusión semántica (entre bíos y zòe), 



th
em
a 

 •
   L

in
di

g 
Ci

sn
er

os
 | 

Vi
ll

eg
as

 C
on

tr
er

as
  •

 V
ul

ne
ra

bi
lid

ad
, v

io
le

nc
ia

 y
 p

ol
íti

ca

30 o descriptivo de un momento histórico específico —los exterminios masi-
vos sobre todo en Europa—, o una reducción estructural de la forma en 
que Occidente ha pensado la distribución de los cuerpos en términos del 
derecho a proteger una existencia eliminando a otras. La oposición entre 
naturaleza y cultura aparece como un supuesto que estructura la argu-
mentación, no como el efecto de una serie de saberes, políticas y culturas 
distintas.1

No hay vulnerabilidad, entonces, natural si se advierte que los con-
ceptos de naturaleza y sociedad tienen una historia que los ha definido 
como mutuamente excluyentes. Es necesario para la crítica, como nos 
enseñó el pensamiento deconstructivo, interrogar la oposición. No para 
terminar reduciéndola a uno de sus términos afirmando, por ejemplo, que 
sólo hay sociedad (aunque no sería difícil sostenerlo pues aún ahí donde se 
piensa a la naturaleza, al medio ambiente sin historia, los saberes de todo 
tipo nos muestran lo contrario) sino para mostrar su carácter paradójico 
y sobre todo sus efectos de exclusión, que incluyen la invisibilización de 
los procedimientos sociales y estatales que distribuyen diferencialmente 
la vulnerabilidad entre los diversos colectivos considerados como segmen-
tos de la población.

Un breve estudio de vocabulario y un análisis del uso del término en 
el discurso del Estado mexicano puede servir para mostrar cómo se invisi-
bilizan estos procedimientos:

Se entiende en general “vulnerabilidad” como la susceptibilidad a ser 
herido o vulnerado, a recibir un daño o perjuicio, o a ser afectado. Estos 
usos del término permiten pensar la vulnerabilidad al menos en dos sen-
tidos. En un sentido muy general, como susceptibilidad a ser afectado, el 
término remite al antiguo “pathos”, cuya acepción más usual era “lo que 
sucede sin que uno intervenga” y estaba relacionado con el término “pa-
thema”, es decir, con la experiencia sensible en el sentido de la afección. 
Esta condición de pasividad, o de imposibilidad de intervención, condujo 
a la posterior naturalización de la vulnerabilidad en el ámbito de lo social, 
como constitutiva de determinados individuos o sectores (mujeres, ancia-
nos, niños, discapacitados, personas que viven en condiciones de pobreza 
y otros).

Un segundo sentido del término “vulnerabilidad” reduce el significa-
do general de afección a aquél de daño. Es éste el sentido en que, en el dis-

1 Para un acercamiento a la “invención de la naturaleza” y su relación con la biología, se 
puede consultar Las palabras y las cosas de Michel Foucault, citado en la bibliografía.



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 2
7-

38
 •

 d
oi

: 1
0.

19
13

0/
iifl

.a
p.

20
19

.2
.8

54

31curso de los defensores de los derechos humanos y también en el discurso 
político-jurídico mexicano, el término “vulnerabilidad” se relaciona hoy 
con el de “violencia” como su correlato. Este último término fue defini- 
do por Aristóteles a partir de la oposición entre movimientos violentos y 
movimientos naturales, siendo los primeros los movimientos de objetos 
hacia lugares que no les corresponden y, los segundos, los movimientos 
de los objetos hacia sus lugares “naturales”. La violencia se opuso, así, a la 
naturaleza, como “desviación” o “cambio de rumbo” que implicaba siem-
pre cierto ejercicio de fuerza.2 Pero el término “violencia” también ha sido 
usado por el pensamiento filosófico-político occidental para referirse a ac-
ciones ejecutadas por seres humanos, como ejercicios de fuerza causan-
tes de daño, y se pensó como el fundamento de constitución de cualquier 
comunidad y especialmente con la constitución de los Estados. El sentido 
del término “violencia” se desplazó del ámbito de la física al ámbito de lo 
social y se redujo también a la producción de daño. Hoy, por ejemplo, en el 
discurso de los defensores de los derechos humanos, particularmente des-
de una perspectiva de género, la violencia se ha definido como “cualquier 
acción o conducta que cause muerte, daño o sufrimiento”.3 Vulnerabilidad 
y violencia se presentan entonces, en este segundo sentido, como una  
pareja conceptual, como ejercicio y padecimiento del daño, respectiva-
mente. En este mismo ámbito de las discusiones filosófico-políticas en 
Occidente, conviene recordar un sentido más de la violencia como el fun-
damento de la constitución y preservación de los estados. En los textos 
de Hobbes encontramos una de las formulaciones más enfáticas de esta 
acepción de la violencia. Para él, no importa la muerte natural a la que to-
dos estamos sujetos, importa más bien el “miedo a una muerte violenta”. 
En realidad nada haría que los humanos integren un Estado sino ese miedo 
a morir por otra causa que no sea la natural. Este miedo a morir es parte 
también de la imaginación del vocabulario político-jurídico occidental que 
se encuentra, al menos desde el siglo xvii, en los filósofos considerados 

2 Aunque recordemos que naturaleza es un término problemático. Señala Heidegger 
que “naturaleza”, Physis, es aquello que impera en las cosas. Así la vieja Physis, cuyo signifi-
cado también hemos heredado, sería en sí misma una violencia “normal” y normalizadora, 
pues ella se muestra imperante e imperativa como gobierno de las cosas. Entonces, violen-
cia sería aquello que se rebela al imperio de aquella otra fuerza. 

3 Cfr. el documento declaratorio de la Convención interamericana para prevenir, san-
cionar y erradicar la violencia contra la mujer, “Convención de Belém do Pará” de la Orga-
nización de Estados Americanos (oea) <https://www.oas.org/dil/esp/convencion_belem_
do_para.pdf>.



th
em
a 

 •
   L

in
di

g 
Ci

sn
er

os
 | 

Vi
ll

eg
as

 C
on

tr
er

as
  •

 V
ul

ne
ra

bi
lid

ad
, v

io
le

nc
ia

 y
 p

ol
íti

ca

32 “clásicos” de la filosofía política. Recordemos el célebre escenario que in-
venta Hobbes, el de la guerra de todos contra todos, previa a la formación 
de todo Estado:

En una situación semejante no existe oportunidad para la industria, ya que 
su fruto es incierto; por consiguiente no hay cultivo de la tierra, ni navega-
ción, ni uso de los artículos que puedan ser importados por mar, ni cons-
trucciones confortables, ni instrumentos para mover y remover las cosas 
que requieren mucha fuerza, ni conocimiento de la faz de la tierra, ni cóm-
puto del tiempo, ni artes, ni letras, ni sociedad; y lo que es peor de todo, 
existe continuo temor y peligro de muerte violenta; y la vida del hombre es 
solitaria, pobre, tosca, embrutecida y breve (103). 

Revisar esa terminología identitaria del vocabulario jurídico político 
que opone la vulnerabilidad a la violencia y que reduce el sentido de la 
primera al padecimiento de un daño y el de la segunda a su producción 
es labor de la deconstrucción. Labor tanto más importante cuanto que 
el discurso político-jurídico de los estados contemporáneos, incluyendo el 
nuestro, es heredero, por supuesto acrítico, de dicha terminología. 

La noción de “vulnerabilidad” en el discurso político mexicano hace 
referencia a determinados individuos o grupos. El Plan Nacional de De-
sarrollo, implementado desde el gobierno de Fox (y los proyectos que la 
cuarta transformación ha anunciado van en el mismo sentido), define a  
la vulnerabilidad como “el resultado de la acumulación de desventajas y 
una mayor posibilidad de presentar un daño, derivado de un conjunto de 
causas sociales y de algunas características personales y/o culturales” (98). 
Y considera como vulnerables a diversos grupos de la población entre los 
que se encuentran las niñas, los niños y los jóvenes en situación de calle,  
los migrantes, las personas con discapacidad, los adultos mayores y la po-
blación indígena, que más allá de su pobreza, viven en situaciones de riesgo.

¿Qué es lo que permite hablar de “grupos vulnerables” en el ámbito 
de lo social? ¿De dónde proviene la particular propensión al daño de estos 
grupos? Al respecto, la definición del Plan de desarrollo es ambigua, 
desde el momento en que deriva la propensión a sufrir daño de: a) causas 
sociales, b) “características personales” y c) “características culturales”. 
Parecería, de acuerdo con esto, que la “situación de calle” de los niños, 
niñas y jóvenes, así como la condición de “migrante”, cabrían bajo el rubro 
de la vulnerabilidad producida por causas sociales, en tanto que las per-
sonas con discapacidad y los adultos mayores serían vulnerables en fun-



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 2
7-

38
 •

 d
oi

: 1
0.

19
13

0/
iifl

.a
p.

20
19

.2
.8

54

33ción de sus “características personales” y la vulnerabilidad de los grupos 
indígenas sería causada por características “culturales”. Podríamos decir, 
a grandes rasgos, que el discurso del Estado habla de una vulnerabilidad 
social (que incluiría las “características culturales”) tanto como de una 
vulnerabilidad natural, descrita en términos de “características persona-
les”, y que, en ambos casos se deslinda de toda responsabilidad, como si 
esta fragilidad de los diversos grupos fuera anterior e independiente de su 
ejercicio administrativo. Tanto más, cuanto que la condición de “pobreza” 
queda excluida de las condiciones de vulnerabilidad.

Lo que hace posible que el discurso estatal hable de esta manera de 
los “grupos vulnerables” es la invisibilidad de las prácticas socio-políticas 
que en primer lugar los vulnerabilizan. Se trata de procedimientos discur-
sivos y no discursivos, constitutivos de lo social y administrados por el Es-
tado, que dividen y subdividen a la población, y que son violentos en la 
medida en que determinan y asignan formas y espacios de la visibilidad, es 
decir, de la actividad y del ejercicio público del discurso a grupos específi-
cos clasificados de acuerdo con distintos órdenes, como la familia, la na-
cionalidad, la etnia, la clase social, la comunidad religiosa, etc. El conjunto 
de procedimientos que ha dividido a la población en función de su sexo/
género, ha sido, quizá históricamente, el más perseverante. Pero también 
es importante aquí contar las formas específicas de administración por 
parte del Estado (y que hoy responden también a la globalización) de los 
aparatos jurídico, económico, médico, laboral y educativo. Estos procedi-
mientos a la vez que hacen vulnerables a individuos y a grupos de indivi-
duos, naturalizan su vulnerabilidad. La naturalización es posible, al menos 
parcialmente desde el momento en que la vulnerabilidad se concibe como 
fundada en causas naturales, por ejemplo “fisiológicas”, como en el caso 
de los llamados “adultos mayores” o los “discapacitados”. Pero, paradó-
jicamente, si la vulnerabilidad se funda en causas sociales, siempre en el 
discurso estatal, ésta también se naturaliza cuando se explica como resul-
tado de ciertas costumbres sociales arraigadas históricamente (es decir, 
en las tradiciones), como en el caso de la vulnerabilidad cultural. El discur-
so de Estado en este último caso se deslinda de la responsabilidad con el 
argumento de que los problemas sociales de exclusión (por ejemplo, el ra- 
cismo o la exclusión de género) son anteriores y exteriores a su adminis-
tración. La implementación de las llamadas “políticas públicas” se funda 
en este supuesto. 

La crítica a esta producción de vulnerabilidad y violencia sólo es posi-
ble si se pone en cuestión, en primer lugar, el sentido del “pathos” como 



th
em
a 

 •
   L

in
di

g 
Ci

sn
er

os
 | 

Vi
ll

eg
as

 C
on

tr
er

as
  •

 V
ul

ne
ra

bi
lid

ad
, v

io
le

nc
ia

 y
 p

ol
íti

ca

34 afección de un cuerpo previamente existente y sin la posible intervención 
de dicho cuerpo. Cierta tradición crítica (F. Nietzsche, M. Foucault, G. De-
leuze, J. Butler) ha propuesto, contra esta acepción de la experiencia, 
pensarla en términos de relaciones de fuerzas y pensar los cuerpos como 
producidos (constituidos) por y en esas relaciones. El daño entonces debe 
analizarse como algo que se produce en ciertas relaciones, pero también 
como algo que es evitable en la medida en que dichas relaciones se mo-
difican. Ahora bien, dado que las relaciones humanas (y también las rela-
ciones con otras formas de vida), se dan siempre en el ámbito de lo social,  
la crítica debe también analizar y cuestionar las formas de distribución de la 
vulnerabilidad y de la violencia que son entonces siempre relaciones y no 
atributos de los individuos o de los grupos.

Aquí conviene también hacer énfasis en la administración de la violen-
cia. ¿Cuáles son las condiciones de posibilidad de su ejercicio en sectores 
diferenciados de las colectividades? Pensamos que es a través de la incor-
poración de características a los grupos “vulnerables”. Los procedimientos 
 discursivos obedecen a fuerzas que incorporan atributos a los vivientes; 
señalan características que un individuo o colectividad debiera tener se-
gún los criterios propios, para luego señalar de lo que carecen aquellos 
individuos o colectividades. Este ha sido un procedimiento estatal para 
controlar a lo que desde el siglo xix en Europa y los países colonizados se 
denominó “población”.4 Las leyes estatales parten de “necesidades” que 
son producidas por ellas mismas. Por ejemplo, desde el momento en el 
que se piensa que las formas de vida “desarrolladas” son solicitadas tam-
bién por aquellas colectividades a quienes se les piensa imponer el desa-
rrollo. Se crea así la imagen de que dichas colectividades carecen de algo. 
Es decir, se crea la imagen de que la vulnerabilidad es el resultado de que 
hay grupos que carecen de lo que la colectividad “desarrollada” piensa, 
imagina o figura que se debe poseer para vivir bien. Aquí hay dos argumen-
tos que deconstruir y en los que, otra vez, la palabra naturaleza involucra 
aspectos de organización de los vivientes. Pueden resumirse así:

1) No es natural que haya colectividades que vivan así, es decir, como 
no vivimos “nosotros”.

4 Concepto problemático con el que se introdujo a la biología en el terreno social, y a  
lo social en el terreno de lo biológico en el traslado acrítico de las categorías de análisis de lo 
 viviente (y sus saberes) a las sociedades, pero de igual manera el traslado de las categorías 
de las sociedades a los vivientes en general. Por ejemplo, el darwinismo en la sobrevivencia 
humana y la medicina humana en el tratamiento de los animales.



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 2
7-

38
 •

 d
oi

: 1
0.

19
13

0/
iifl

.a
p.

20
19

.2
.8

54

352) No es natural que esas colectividades que no viven así, como “no-
sotros”, no deseen incorporarse a nuestro modo de vida.

Iván Illich encontró en 1949 que el concepto de desarrollo es el res-
ponsable de las políticas públicas. Illich entiende dicho concepto como un 
continuum histórico que ha sido empleado para legitimar la violencia, si 
no la guerra extrema (aunque no se excluye), sí civilizatoria y colonial. Es 
debido a esta concepción de desarrollo que incluso el de “paz” llegó a ser 
parte del mismo proyecto violento de imposición de un modelo civilizato-
rio etnocéntrico, identitario y excluyente:

 
Desde la formación de la Organización de las Naciones Unidas, la paz se 
ha ligado progresivamente al desarrollo […] Esta curiosa situación es más 
inteligible para los que ya eran adultos al inicio del año de 1949, el 29 de 
enero exactamente. Ese día el presidente de los Estados Unidos, Harry Tru-
man, anunció, durante su toma de posesión, el programa de ayuda técnica 
a los países subdesarrollados. Entonces conocimos el desarrollo en su acep-
ción actual. Hasta entonces sólo usábamos ese término en relación con 
las especies animales y vegetales, con la valoración inmobiliaria o con las 
superficies en geometría. Pero desde entonces pudo relacionarse con po- 
blaciones, países y estrategias económicas (Illich: 433).

Esta lógica expansiva propaga de manera determinante los valores 
y servicios que cree pueden ser universales. El asunto no es menor, pues 
dicha lógica ha expandido la vulnerabilidad con aquellos valores y prácti-
cas tanto al interior como al exterior de los Estados nacionales. Se crean 
así variables de la vulnerabilidad, antes los salvajes, ahora los campesinos 
perezosos, por poner un ejemplo; y es una variable de la lógica misma de 
expansión de los Estados colonizadores. La colonia no es una etapa histó-
rica sino una política de sensibilización profunda, un momento en el cual 
las colectividades pueden verse afectadas por el hecho de “carecer” de 
aquello que se les impone. Cuestión también de la experiencia y de la esté-
tica. Edward Said ha descrito mejor que nadie esta lógica de la sensibilidad, 
que no es sino una lógica de la transferencia:

Sin embargo, hay grandes diferencias entre el imperio británico y el fran-
cés, por un lado, y los imperios precedentes, por el otro. En primer lugar, los 
imperios anteriores, así como también la Rusia moderna, se apoderaban de 
territorios adyacentes. Los mongoles y los árabes, por ejemplo, se expan-
dieron, ante todo, conquistando tierras que se encontraban en la cercanía 



inmediata, y, aunque esto dio por resultado una extensión impresionante 
de la conquista, siempre se procedía de modo progresivo, por proximidad, 
por contigüidad directa. A diferencia de esto, los dominios de Gran Bretaña 
y Francia en el Lejano Oriente, el Caribe, África, y América Latina eran de ul-
tramar, ejercidos desde la metrópoli a una distancia enorme. A pesar de las 
grandes diferencias en las formas de dominación británica y francesa, sor-
prende la similitud en la completa discontinuidad geográfica de la relación 
que mantenían con sus colonias. La segunda diferencia es que, mientras 
los anteriores colonizadores consideraban sus remotas propiedades como 
algo que debía ser explotado y luego quizá —como en el caso de España o 
Portugal— librado más o menos a su suerte, el modelo del siglo xix era de 
explotación y control sistemáticos y programados a largo plazo (39).

El caso de las colonias de ultramar es importante, porque a diferen-
cia de los imperios que sólo tenían que anexar territorios, los países que 
se embarcaban en empresas de ultramar requerían de un control siste-
mático. Para ello trasladaron gustos, valores, impresiones y experiencias 
que hoy pueden interpretarse como procesos de mestizaje, de conquista, 
evangelización, entre otros, pero que invariablemente tenían esa lógica 
del traslado. Incluso en las discusiones en la Nueva España en las que se 
pensaba a los habitantes de América o como “bárbaros” o como “salva-
jes”. Esto ocurre también con los valores de la economía del capital. Siem-
pre transfieren algo de lo que los otros carecen. Poco importa si hubo o no 
procesos de independencia, lo que se debe analizar es por qué los Estados 
colonizados son replicantes de esa lógica.

Así, las sanciones sobre la violencia legítima concuerdan con las políti-
cas históricas que las sostienen y que se actualizan cada vez que existe un 
nuevo proyecto estatal de defensa de los “sectores vulnerables”.

En suma, no hay individuos o grupos vulnerables anteriores a las rela-
ciones que los constituyen como tales. Hay cuerpos vulnerados, y la vulne-
ración es siempre una forma de violencia. El trabajo de resistencia implica 
inventar formas de insumisión a estos procedimientos complejos de vul-
neración, que comprenden la producción de figuras del otro o de la otra 
como inferior; la identificación de sectores de la población de acuerdo con 
estas figuras y su administración; la imposición de determinadas prácticas 
consideradas como constitutivas del progreso. Aquí sin duda debemos 
contar las imposiciones lingüísticas, entre otras; la imposición de modelos 
económicos de “desarrollo”, etc. Frente a la formulación de Butler que 
sostiene que hay cuerpos “que importan” —es decir, cuerpos cuya vida 



importa o cuyo asesinato es condenado social, política e históricamente— 
y cuerpos que no importan, sostenemos que la historia social y política de 
Occidente ha producido cuerpos cuya exclusión y destrucción son sancio-
nados, es decir, aceptados. El trabajo de resistencia implica la invención de 
nuevas relaciones que eviten el daño, o cuando menos, lo reduzcan. 

bibliografía

Agamben, Giorgio. Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida. Valencia: 
Pre-Textos, 2010. 

Agamben, Giorgio. Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo 
Sacer III. Valencia: Pre-Textos, 2014. 

Butler, Judith. Marcos de guerra. Las vidas lloradas. Buenos Aires: Paidós, 
2010. 

Foucault, Michel. Las palabras y las cosas. México: Siglo XXI, 1994.

Fox Quezada, Vicente. “Grupos Vulnerables”, en Plan Nacional de Desarro-
llo. Informe 2003. México: Presidencia de la República, 2003. 98   

Heidegger, Martin. Los conceptos fundamentales de la metafísica. Mundo, 
finitud, soledad. Madrid: Alianza, 2010. 

Hobbes, Thomas. Leviatán. México: Fondo de Cultura Económica, 2001. 

Illich, Iván. Obras reunidas I. México: Fondo de Cultura Económica, 2008.

Said, Edward. “Identidad, cultura e historia”, en Gerhart Schröder y Helga 
Breuninher (comps.). Teoría de la cultura. Un mapa de la cuestión. Bue-
nos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2001. 



th
em
a 

 •
   L

in
di

g 
Ci

sn
er

os
 | 

Vi
ll

eg
as

 C
on

tr
er

as
  •

 V
ul

ne
ra

bi
lid

ad
, v

io
le

nc
ia

 y
 p

ol
íti

ca

38 Erika Lindig Cisneros 

Es doctora en Filosofía por la Universidad Nacional Autónoma de México (unam)
y profesora de tiempo completo en la Facultad de Filosofía y Letras de la misma 
institución en las áreas de Filosofía del lenguaje y Estética. Su línea principal de 
investigación es la Teoría crítica del discurso. Es miembro del Sistema Nacional de 
Investigadores. A partir del año de 1999 participa en una serie de proyectos de 
investigación que han abordado desde una perspectiva crítica los problemas de 
la alteridad en relación con el discurso de las humanidades y el de los activismos 
sociales. Es coeditora y coautora de los libros Alteridad y exclusiones. Vocabulario 
para el debate social y político. México: ffyl, unam /Juan Pablos, 2013; Convergen-
cias teóricas. Usos y alcances de la retórica. Homenaje a Helena Beristáin. México: 
unam, 2015; Usos y abusos del discurso: Ejercicios retóricos sobre política y sociedad. 
México: unam, 2017; La fuerza del discurso. Ensayos sobre la esencia de la retórica, 
México: unam, 2018; La seducción del texto. Nuevos ensayos sobre retórica y lite-
ratura. México: unam, 2018; de la herramienta digital Alteridad y exclusiones y de 
múltiples artículos y capítulos de libros. 

Armando Villegas Contreras
 
Es profesor-investigador de tiempo completo del Centro Inerdisciplinario de In-
vestigación en Humanidades (ciihu) de la Universidad Autónoma del Estado de 
Morelos. Ha escrito más de 30 artículos en revistas de investigación y capítulos de 
libros. Ha coordinado el proyecto de investigación: “Filosofías de la singularidad. 
Problemas de su discurso y recepción en México”. Actualmente dirige el semi-
nario “Figuras del discurso” y el proyecto “Figuras de la exclusión en el discurso 
filosófico y político” apoyado por el Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología (co-
nacyt). Es miembro del Sistema Nacional de Investigadores. Ha coordinado los 
libros, Figuras del discurso I, II y III, editados por Bonilla Artigas. También de su au-
toría destaca La propiedad de las palabras. Ensayos de retórica, filosofía y política. 
México: Juan Pablos, 2014. 


