
149

Acta Poética 40-2 • julio-diciembre • 2019 • 149-157
doi: 10.19130/iifl.ap.2019.2.862

recepción: 03-i-2019 / aceptación: 12-iii-2019

El Humanismo florentino en América
Annunziata Rossi. 
El Humanismo renacentista florentino. Presagios, viajes, arte y ciencia 
hacia el continente americano. México: Instituto de Investigaciones 
Filológicas, Universidad Nacional Autónoma de México, 2017.

Antonio Rubial García
Facultad de Filosofía y Letras

Universidad Nacional Autónoma de México
antoniorg81@yahoo.com.mx

Hasta nuestros días sigue en pie la discusión entre medievalistas y mo-
dernistas sobre cuáles fueron los verdaderos alcances de los cambios 

culturales que se dieron entre los siglos xv y xvi. Eugenio Garin (Medioevo 
y Renacimiento. Madrid: Taurus, 1981), por ejemplo, sostiene que hubo un 
giro fundamental en el Renacimiento respecto al mundo anterior, pues se 
comenzó a romper con el paradigma basado en el pensamiento teológico 
para dar paso a otro sustentado en la ciencia experimental y la racionali-
dad, con el subsecuente proceso de secularización. Otros autores como 
Jacques Heers (La invención de la Edad Media. Barcelona: Editorial Crítica, 
1995) han insistido en que el movimiento renacentista solamente se puede 
observar en una capa de intelectuales, pero la mayor parte de la pobla-
ción, y muchos letrados, continuaban viviendo en los esquemas mentales 
basados en el pensamiento cristiano medieval hasta muy avanzado el siglo 
xviii. Por ello, la escuela francesa ha creado el concepto de sociedades de 
Antiguo régimen para hablar de la civilización propia de la era preindus-
trial, sin olvidar por supuesto que entre los siglos xv y xviii se gestaron mu-
chos de los fenómenos que darían origen al mundo moderno y que éste 
se fue insertando paulatinamente en la mentalidad colectiva y de manera 
distinta en las diferentes regiones de Europa. Un hecho incuestionable es, 
sin embargo, que frente a los cambios que se estaban dando de manera 
ininterrumpida, permanecían vigentes aún muchos de los valores que se 
gestaron durante el periodo anterior.



re
se

ñ
a

  •
   R

u
bi

al
   •

   
An

nu
nz

ia
ta

 R
os

si
. E

l H
um

an
is

m
o 

re
na

ce
nt

is
ta

 fl
or

en
tin

o
 

150 Uno de los rasgos más importantes de esa continuidad fue sin duda 
el pensamiento cristiano cuya primera síntesis filosófica y teológica había 
realizado Agustín de Hipona entre los siglos iv y v. La premisa fundamen-
tal de sus postulados, vigentes hasta hoy, insiste en ver al mundo terrenal 
como escenario de una lucha entre el bien y el mal, entre el vicio y la virtud, 
entre los hijos de la luz y los hijos de las tinieblas; la contienda tendría un 
final catastrófico para la humanidad seguido por un Juicio universal en el 
que Dios daría premios y castigos, infierno o gloria, a las almas y a los cuer-
pos resucitados de los elegidos y de los réprobos.

En el siglo xiii, la segunda gran síntesis del pensamiento cristiano, 
la escolástica, encabezada por el dominico Tomás de Aquino, sacralizó la 
concepción de una sociedad jerarquizada, estática y sujeta a un orden divi-
no que la trascendía y que señalaba a cada quien el sitio que debía ocupar 
en el mundo. Esta sociedad cristiana, de la que estaban excluidos los infie-
les musulmanes y los judíos, formaba la Iglesia militante la cual, reunida 
alrededor del cuerpo eucarístico de Cristo, luchaba en la tierra contra las 
fuerzas infernales y recibía la ayuda constante de la Iglesia triunfante, for-
mada por ángeles y santos que habitaban ya en los cielos. Ambas, además, 
comunicaban sus beneficios espirituales a la Iglesia purgante que penaba 
en el purgatorio sus culpas en espera de la gloria.

Frente a la permanencia de los valores cristianos tradicionales, pero 
no en contraposición a ellos, se consolidaba la visión humanista que pro-
pugnaba por el rescate del mundo clásico como base de una actitud crítica 
en la búsqueda del conocimiento y de una mayor libertad de pensamien-
to. Así, por influencia del Humanismo se comenzaron a considerar valio-
sas para la cristiandad algunas concepciones de las civilizaciones paganas 
(Egipto, Grecia y Roma), siempre que se adecuaran al dogma y a la moral 
del cristianismo y al marco de referencia agustiniano-tomista. El Huma-
nismo comenzó como un movimiento literario que buscaba el rescate del 
latín clásico y de la literatura de la época romana y después recuperó la li-
teratura griega, restaurando igualmente la historicidad de dichas lenguas; 
en su poesía había tantos elementos que hablaban de los valores huma-
nos trascendentales que muy bien podía ponérsele a la altura de la filoso-
fía. Su conocimiento, junto con el hebreo, estaba además dando impulso  
a estudios lingüísticos sobre la Biblia, pero a diferencia de ellos, que tenían 
por finalidad interpretar la palabra de Dios, el Humanismo postulaba que 
el hombre era el principio y el fin del conocimiento, y que la mayor perfec-
ción de la humanidad había sido alcanzada en la antigüedad clásica.



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 14
9-

15
7 

•
 d

oi
:1

0.
19

13
0/

iifl
.a

p.
20

19
.2

.8
62

151Frente a un cristianismo medieval que insistía en el valor del sufri-
miento y del dolor como instrumentos de redención y de una visión pesi-
mista de la vida, el Humanismo presentaba un enfoque optimista del amor 
humano, de la amistad, de los placeres, de la belleza del cuerpo, del ero- 
tismo. Sus pensadores contraponían al pesimismo apocalíptico, propio de 
la época anterior, un profundo optimismo basado en la creencia de la po-
tencialidad humana para crear arte y tecnología y en su capacidad para 
transformar al mundo y a sí mismo. Además de promover la exaltación del 
individualismo, el Humanismo ponía al hombre de acción al mismo nivel 
que el hombre contemplativo y convertía a la naturaleza en su espacio de 
descubrimiento, conocimiento y conquista.

Muchos pensadores trataron de integrar ese ideal del hombre clási-
co con la civilización cristiana, lo que los llevó a postular una renovación 
religiosa. Erasmo de Rotterdam, máximo representante de esta corrien-
te, planteaba el estudio del cristianismo en sus fuentes bíblicas, así como 
su interpretación a la luz de la filosofía clásica. La Sagrada Escritura debía 
ser traducida a todas las lenguas para que cualquiera encontrara en ellas 
el camino de la salvación a través de una comunicación más íntima con 
Dios. Se criticaba además la piedad externa, el culto a las imágenes y a las 
reliquias, el fanatismo, la superstición, y a los frailes corruptos e ignoran-
tes. Otros pensadores, como Tomás Moro, postulaban una sociedad ideal 
llamada Utopía, donde regían los principios del cristianismo primitivo y se 
habían abolido la propiedad privada y la desigualdad. La guerra era, para 
todos ellos, el mayor mal del mundo y se debía erradicar de la faz de la 
tierra.

Al mismo tiempo que circulaban en Europa los principios de ese Hu-
manismo pacifista cristiano, se imponía una tónica militarista e imperialista 
que avalaba el poder hegemónico castellano sobre el resto de los estados 
peninsulares y estructuraba su futuro predominio en Europa por medio de 
alianzas matrimoniales. Carlos de Habsburgo, heredero de esas políticas, 
consolidó un imperio que se forjaría dentro de un sentimiento mesiánico  
y militarista. Su fortaleza y amplitud lo proyectaban como el reino univer-
sal de salvación que precedería al fin de los tiempos, hecho que se veía 
confirmado por el descubrimiento de América y la posibilidad de expan-
sión misionera en ella. Dentro de esta visión mesiánica fue también inter-
pretada la presencia de la reforma protestante, concebida como una face-
ta más de los intentos demoníacos por destruir “la ciudad de Dios”. En el 
siglo xvi el mundo católico agregaba así a las huestes satánicas dos nuevos 



re
se

ñ
a

  •
   R

u
bi

al
   •

   
An

nu
nz

ia
ta

 R
os

si
. E

l H
um

an
is

m
o 

re
na

ce
nt

is
ta

 fl
or

en
tin

o
 

152 miembros: los herejes protestantes de la Europa norteña y central, y los 
pueblos idólatras de América y Asia. Su presencia justificó la guerra contra 
los primeros y la conquista armada y espiritual de los segundos. 

El libro que hoy reseñamos de Annunziata Rossi recrea ese fascinan-
te mundo que vinculó regiones tan distantes como la Toscana, Castilla  
y América y, a partir de una narración fluida, inteligente y sumamente ame-
na nos introduce en el importante papel que tuvo Italia y su cultura en la 
expansión europea hacia el mundo. El libro, dividido en seis capítulos, está 
articulado alrededor de un eje temático: la apertura de la visión espacial 
que trajo consigo el Humanismo. Después de una breve introducción que 
postula el papel central que ocupó Florencia en el proceso de expansión 
de Europa hacia América, Annunziata Rossi nos introduce en el fascinan-
te mundo de los viajes y cómo en su consecución se mezclaron ficciones  
y realidades, represiones y anhelos de aventura, permanencias y cambios. 

Para ejemplificar esos contrastes, la autora muestra la actitud ambi-
gua que tiene Dante ante la figura de Ulises: fascinado por el héroe que 
busca lo desconocido poniendo en peligro su vida, pero al mismo tiempo 
condenado al infierno por desobedecer los designios divinos y por su so-
berbia al atreverse a desafiar a Dios. Annunziata Rossi encuentra el contra-
punto de la actitud del Dante en su contemporáneo Marco Polo, el Ulises 
veneciano, en cuya vida aventurera no existen tales conflictos. Marco fue 
uno de los varios italianos, mercaderes y frailes, que habían llegado a Chi-
na impulsados por el comercio y el afán evangelizador, los dos grandes 
proyectos que alentaron la expansión europea, primero en África y final-
mente en América y Asia.

A partir de los viajes y las narraciones de Marco Polo, China se volvió 
un espacio necesario para la reconquista de la Tierra Santa, la cual después 
de las frustradas cruzadas, tendrá que esperar a que se cerraran sobre el 
Islam las tenazas de una cristiandad occidental en avance y de un Leja-
no Oriente en vías de cristianizarse. Con base en el mito del preste Juan, 
un rey sacerdote cristiano que habitaba los territorios orientales (donde 
no había guerra, ni propiedad, ni moneda), y que ayudaría a la cristiandad  
a recuperar Jerusalén. Ese mito, y los viajes de Marco Polo a China, influye-
ron poderosamente en el ideario de Colón, influido por el más grande ma-
temático de su tiempo, Paolo dal Pozzo Toscanelli, quien había marcado 
en un mapa enviado al rey de Portugal una posible ruta a las Indias por el 
Atlántico. Colón esperaba que con el dinero obtenido con las expediciones 
a Cipango y Catay y una vez que China se convirtiera al cristianismo, sería 
posible atacar a los musulmanes por ambos flancos. Dos objetivos irrecon-



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 14
9-

15
7 

•
 d

oi
:1

0.
19

13
0/

iifl
.a

p.
20

19
.2

.8
62

153ciliables, la obtención del oro y la misión evangelizadora, quedarían final-
mente unidos bajo una misma perspectiva: la reconquista de Tierra Santa.

Para Annunziata Rossi, este tercer factor mítico e imaginario tuvo la 
misma importancia que el comercio o la misión para encauzar las energías 
hacia las grandes empresas descubridoras. Las aventuras caballerescas  
y su búsqueda de países de maravillas, junto con las cruzadas, movieron la 
conciencia europea a exaltar el viaje como un medio para conseguir fama 
y fortuna y no sólo como peregrinaje religioso. Entre la realidad y el sueño, 
entre el mito y la utopía, Asia y el Atlántico fueron los lugares donde situaron 
esos espacios insólitos en los cuales los caballeros llevarían a cabo sus ha-
zañas. Ese mundo imaginario fue subversivo, para Annunziata Rossi, pues 
ponía en la tierra espacios paradisiacos que la Iglesia prometía sólo en el 
cielo. En tales lugares no existía la miseria, ni las pestes, ni el hambre, ni las 
guerras, situaciones que constituían la realidad cotidiana de los europeos. 

El tercer capítulo del libro se enfoca en el Humanismo florentino y en 
su papel como impulsor de la apertura a nuevos mundos. Annunziata Rossi 
comienza su discurso cuestionando la difundida opinión de que Florencia 
sólo era un centro artístico y filosófico, mientras que Padua se desarro-
llaba como el núcleo científico de Italia, pues en ella habían estudiado los 
más importantes geógrafos y astrónomos (Cusa, Toscanelli, Pico, Müller, 
Copérnico). Para la autora, Florencia también fue sede de un importante 
movimiento científico y hace una reflexión sobre el importante papel en 
el desarrollo de la ciencia que jugaron el arte y las técnicas destinadas a 
su realización. El artista, gracias a Alberti y a Leonardo se convertiría tam-
bién en un científico, en un filósofo y en un intelectual. El artista fusionaría 
teoría y praxis, ciencia y técnica, como se vio en la construcción de la cú-
pula de Santa María del Fiore en la cual coincidieron Alberti y Bruneleschi. 
Gracias a los artistas, por ejemplo, se modificó la visión del espacio por lo 
cual, para Annunziata Rossi, el paisaje y la tridimensionalidad serían ante-
cedentes a tener en cuenta para entender la curiosidad y el espíritu viajero 
que movió a las expediciones geográficas o a la búsqueda de los espacios 
siderales infinitos. 

Pero esa visión de apertura y movilidad convive con otra que bus-
ca la estabilidad y el estatismo. Junto a los aventureros, inconformistas, 
utopistas que buscan la conquista de los espacios exteriores están las ex-
pectativas de los monjes, ermitaños y místicos, embebidos en sus viajes 
interiores y opuestos a los cambios que consideran tentaciones del De-
monio. El mundo que envejece será un extendido tópico profundamente 
influido por el Apocalipsis, que marca el contraste con esa edad de logros. 



re
se

ñ
a

  •
   R

u
bi

al
   •

   
An

nu
nz

ia
ta

 R
os

si
. E

l H
um

an
is

m
o 

re
na

ce
nt

is
ta

 fl
or

en
tin

o
 

154 El profetismo joaquinita milenarista heredado de la Edad Media convivía 
con la utopía humanista. Hombres de Iglesia con ideas de avanzada como 
Cusa, Copérnico o Eneas Piccolomini tuvieron que hacer concesiones a los 
principios teológicos y dar marcha atrás en muchos de sus postulados 
científicos y humanísticos. En 1504 Sanazzaro inaugura con su Arcadia la 
literatura pastoril que exalta la posibilidad de encontrar el amor y la felici-
dad en la vida terrena. Casi al mismo tiempo, en Orvieto, Lucca Signorelli 
está pintando las escenas del Juicio Final entre 1499 y 1502.

Esos contrastes son percibidos por Annunziata Rossi en la misma his-
toria de Florencia. En la primera mitad de siglo, dicha ciudad se presentaba 
como una república gobernada por intelectuales (como en la antigua Gre-
cia), en contraste con las otras urbes italianas donde gobernaban tiranos 
(los Visconti en Milán, los Gonzaga en Mantua, los Montefeltro en Urbino, 
los Malatesta en Rimini, los Este en Ferrara). Pero en la segunda mitad del 
siglo, Cosme de Medicis iniciaría un gobierno principesco con rasgos feu-
dales, lo cual traería un retroceso de la vida pública hacia el ámbito priva-
do. En ese ambiente Annunziata Rossi sitúa la crisis del Humanismo cívico 
con Leon Battista Alberti quien contrasta la corrupción de la ciudad con 
la vida apacible y virtuosa del campo; fue también en ese ambiente don-
de Maquiavelo propondría que el hombre sabio podía prevenir su destino  
y triunfar sobre la fortuna, en un tiempo en que la visión pesimista de una 
fortuna inexorable parecía triunfar. Ese mismo Maquiavelo que proponía 
una ruptura teórica entre ética, religión y política, un drama del poder que 
Shakespeare llevará al teatro un siglo después.

Annunziata Rossi señala que a esas dos etapas florentinas correspon-
dieron dos distintos postulados filosóficos. En la primera mitad del siglo 
Florencia vio renacer la antigua tradición latina de Seneca, Cicerón y Quin-
tiliano la cual se enfrentó a los escolasticismos. Etapa que vivía inmersa en 
las contradicciones y que no podía conformarse con una explicación unila-
teral. La concordia discors, la armonía de los opuestos que proponía Nico-
lás de Cusa respondía a esa inquietud, al igual que la disputa entre razón 
e intuición como los mejores caminos para alcanzar el conocimiento; esto 
llevó a postular a Dante y a Mussato que la poesía era más eficiente que la 
filosofía en la comprensión de la naturaleza humana. La razón es inflexible 
y abarca sólo lo inmediato, la poesía y sus metáforas utiliza la agudeza del 
ingenio para abarcar lo diverso, inconmensurable, la multiplicidad del ser. 
Leonardo Bruni hace esa oposición entre ratio e ingenium. Esta posición 
llevaría en el siglo xvii a Juan Battista Vico a contraponerse al racionalismo 
cartesiano señalando que el hombre sólo podía conocer lo que él mismo 



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 14
9-

15
7 

•
 d

oi
:1

0.
19

13
0/

iifl
.a

p.
20

19
.2

.8
62

155construía, es decir su historia. Vico salía a la defensa de lo sensible, de la fan- 
tasía, la imaginación y la poesía, para entender la historia humana la cual 
dividía en tres edades: la de los dioses, en la que los hombres crean los fan-
tasiosos mitos; la de los héroes, la épica que exalta las grandes gestas y la 
de los hombres, la de la razón y la filosofía. Quizás por eso, hasta hace muy 
poco, no se consideraba el Humanismo dentro de los libros de historia de 
la filosofía pues, desde Descartes hasta el siglo xx, se privilegió el racio-
nalismo como único método válido para alcanzar la verdad. Sólo filósofos 
con una gran sensibilidad como Ramón Xirau lo incluirían en su Manual.

Frente a una Florencia que en las primeras décadas del siglo se deba-
tía en esos postulados, la de la segunda mitad era arrebatada por el triunfo 
del neoplatonismo. Una de las consecuencias del Humanismo, además de 
la exaltación de la dignidad del hombre, había sido la búsqueda del conoci-
miento de la naturaleza, cuyos postulados traerán consigo la denominada 
revolución científica, tema que se trata en la segunda parte del capítulo 
cuarto. Gracias a los contactos con la ciencia árabe, a partir de los siglos xii 
y xiii comenzó a reivindicarse una nueva manera de pensar basada en la ló-
gica, la observación y la experimentación cuyos principios fueron propues-
tos, entre otros, por Pedro Abelardo y fray Roger Bacon. En el siglo xv,  
a raíz de la llegada de sabios bizantinos a Florencia, la filosofía neoplatóni-
ca y los textos atribuidos a un sacerdote egipcio llamado Hermes Trisme-
gisto comenzaron a proponer la visión de que, además de la revelación, el 
conocimiento de Dios podía alcanzarse por medio de la astrología, de la 
cábala y de la numerología matemática. Tanto el postulado experimental 
como el procedente del conocimiento esotérico coincidieron en cuestio-
nar uno de los principios básicos del saber antiguo: el geocentrismo.

Nicolás Copérnico, matemático, físico, embajador y astrólogo polaco, 
lanzó en su libro Sobre la revolución de las esferas celestes la hipótesis de 
que el sol era el verdadero centro del universo y no la tierra. Su propues-
ta no fue aceptada pues contradecía la narración bíblica en la que Josué 
detuvo el avance del sol con un dedo durante la toma de Jericó, pero va-
rios de sus seguidores demostraron matemáticamente la veracidad de su 
aseveración, la cual no sería aceptada sino hasta el siglo xvii. A la larga, las 
propuestas de la ciencia en éste y en otros campos marcaron la desapari-
ción del modelo retórico basado en verdades reveladas absolutas y en ar-
gumentos de autoridad, para sustituirlo por un pensamiento lógico que se 
sustentaba en la observación, la experimentación y la demostración mate-
mática. Tal propuesta coincidió con la llegada de la filosofía neoplatónica  
a Occidente y en especial a Florencia.



re
se

ñ
a

  •
   R

u
bi

al
   •

   
An

nu
nz

ia
ta

 R
os

si
. E

l H
um

an
is

m
o 

re
na

ce
nt

is
ta

 fl
or

en
tin

o
 

156 Uno de los centros donde se inició ese movimiento fue Florencia y su 
iniciador fue Marsilio Ficino, quien creó una academia platónica donde se 
discutía y traducían las obras de Platón, Plotino y Porfirio, el Corpus Hermé-
ticum y los himnos de Homero, Orfeón y Hesiodo. Ya Ficino expresaba la 
idea de que a través del hermetismo se podrá conciliar las diferencias reli-
giosas y filosóficas consiguiendo el ideal de la Paz y la unidad universales. 
Otro de los grandes filósofos herméticos, Pico della Mirandolla, pensaba 
reunir en Roma a sabios de todas las religiones pero de las novecientas 
tesis que pretendía discutir varias fueron consideradas heréticas, por lo 
que tuvo que huir a Francia.

En 1484 una conjunción astral entre Júpiter y Saturno desató sueños, 
visiones y presagios sobre el fin del mundo apocalíptico, pero al mismo 
tiempo la esperanza de una nueva edad dorada que se confundía con el 
milenio. En esa época de contrastes, de permanencias y cambios en la cual 
se confundían los valores tradicionales con los modernos, había pensado-
res que atacaban la astrología, como Pico de la Mirandolla mientras otros, 
como Toscanelli, la defendían. Era un periodo en que convivían las visiones 
apocalípticas, pesimistas y reformadoras de un fraile exaltado como Jeró-
nimo Savonarola, detractor de los lujos y de las vanidades, con la posición 
optimista sobre la dignidad y potencialidades del hombre que sostenía su 
amigo Pico della Mirandolla. Los sueños de la Arcadia de Sanazzaro, que 
anhelaba el regreso a una edad dorada originaria, compartían el espacio 
literario con la poesía melancólica sobre la vanidad y futilidad del mundo 
de los seguidores de Petrarca y de los lectores de sus Triunfi. La idea de 
un mundo que envejecía no se oponía a la expectativa de una sociedad 
utópica venidera. En un mundo que exaltaba los logros de Grecia y Roma, 
vivía Leonardo, un científico indiferente ante el mundo clásico. Maquiave-
lo, quien anunciaba la futura razón de estado, comulgaba también con los 
ideales filosóficos religiosos de su tiempo. Un Colón franciscano y milena-
rista que al mismo tiempo esclavizaba a los indios, los explotaba y buscaba 
insaciable el oro y las perlas, haciendo compatibles fe y codicia. Resulta 
imposible encuadrar a pensadores y hombres de acción tan diversos en un 
solo esquema pues en sí mismos vivían las contradicciones propias de una 
época de cambios.

Citando a Eugenio Garin en su libro Rinascite y revoluzione, Annunzia-
ta Rossi señala los contrastes más significativos de esta etapa: la glorifica-
ción de la dignidad del hombre frente a la justificación de la esclavitud; las 
revueltas contra a la tiranía frente a la justificación del poder del estado; 
la exaltación de las virtudes del buen salvaje o la sabiduría china frente al 



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 14
9-

15
7 

•
 d

oi
:1

0.
19

13
0/

iifl
.a

p.
20

19
.2

.8
62

157anatema de la barbarie del americano o la inmovilidad cruel y corrupta del 
asiático; la utopía que se intenta implantar en América se transforma en 
una anti-utopía de exterminio y explotación como lo muestra Las Casas; 
visiones apocalípticas que dirigen su mirada al más allá contrastan con im-
pulsos exploradores que buscan ampliar los espacios y mejorar la vida del 
hombre en la tierra. 

Permanencias y cambios, escolástica frente a Humanismo, universi-
dades frente academias, pesimismo frente a optimismo, autoridad frente 
a experiencia, Arcadia frente a Utopía, intuición frente a razón. Una nueva 
visión del mundo clásico, de las bellas letras, de la historia como maes-
tra de vida y de la libertad crítica contrasta con aquella que ve a los fieles 
como borregos obedientes. Pero el irenismo tolerante e incluyente, el Hu-
manismo que privilegiaba la experiencia sobre el autoritarismo, todo eso 
terminó cuando la Reforma y la Contrarreforma impusieron sus criterios 
dogmáticos y crearon inquisiciones para acabar con la libertad y la crítica.

Con una pluma magistral y una gran erudición la obra de Annunzia-
ta Rossi presenta aquí una perspectiva novedosa que ve el Renacimiento 
como una conquista del espacio y del tiempo, como una revolución del 
pensamiento que cambió la perspectiva del hombre respecto a sí mismo y 
al cosmos. Al igual que sucedió con el Humanismo, en este pequeño libro 
la poesía y filosofía se unen en una conjunción estupenda.

Antonio Rubial García

Historiador mexicano, especializado en los procesos de mestizaje y evangeliza-
ción que tuvieron lugar durante el periodo colonial, y en general en la historia 
social y cultural de virreinato de Nueva España. Es Doctor en Filosofía por la Uni-
versidad de Sevilla y en Historia por la Universidad Nacional Autónoma de Méxi-
co. Es miembro del Sistema Nacional de Investigadores desde 1990 y Miembro 
de número de la Academia Mexicana de Historia desde 2010. Ha recibido, entre 
otras distinciones, el Premio Universidad Nacional en el área de Investigación en 
Humanidades 2008. 


