AcCTA POETICA 36°2
julio-diciembre
2015 (81-111)

Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon

PaBLO GALVEZ Y DAvID HUERTA

Este ensayo examina de modo sucinto la relacion entre la obra de Miguel de
Cervantes, en especial el Quijote, y la poesia de Garcilaso de la Vega en el
horizonte de los valores consagrados en el canon literario de los Siglos de Oro.
Para ello, primeramente se ofrece una breve semblanza biografica e intelec-
tual que busca establecer similitudes entre ambos autores; en segundo lugar, el
texto registra diversas apariciones o “sefiales” garcilasianas en las paginas de
la novela en sus dos partes (1605 y 1615) y las comenta con una vision al mis-
mo tiempo critica e histdrica. El trabajo procura hacer una contribucion sobre
modos nuevos de analizar la tradicion literaria y presta la mayor atencion a las
ideas cervantinas sobre la poesia.

PALABRAS CLAVE: Garcilaso, Cervantes, poesia, Quijote, canon literario.

This essay examines in a succinct manner the relationship between the work of
Miguel de Cervantes, especially the Quixote, and the verses of Garcilaso de la
Vega in the context of the main values consecrated in the literary canon of the
Spanish Golden Age. For that purpose, first we offer a brief biographical and in-
tellectual note aiming to establish some similarities between both authors, and
then we record different “signals” or quotations in the pages of both parts of the
novel (1605 and 1615) and comment on them both from a historical and a criti-
cal viewpoint. This work tries to contribute on new ways of analyzing the liter-
ary tradition, paying the utmost attention to Cervantes’ ideas regarding poetry.

KEYWORDS: Garcilaso, Cervantes, poetry, Quixote, literary canon.

Fecha de recepcion: 26 de agosto de 2014
Fecha de aceptacion: 20 de febrero de 2015

[81]



AcCTA POETICA 36°2
julio-diciembre
2015 (81-111)

PaBLO GALVEZ Y DAVID HUERTA
Universidad Nacional Autonoma de México
Facultad de Filosofia y Letras
esperantoenarameo@gmail.com
dhvm55@hotmail.com

Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon

Introduccion

Ante las vicisitudes y mutaciones del canon literario espafiol, Francis-
co Rico hizo una penetrante reflexién en donde sefiala las justicias e
iniquidades de la historia literaria, historia unida por una multitud de
complejas razones al ejercicio de la critica—si no es que dependiente o
desprendida de aquélla—. También es posible ver ese horizonte en for-
ma invertida: la critica como paridora de la historia literaria, con todo
lo que de ello se deriva. Esa reflexion puede leerse en el parrafo inicial
de las lucidas paginas que Rico prepar6 como estudio preliminar para la
reedicion de una obra de critica literaria moderna, sin duda ya clésica:
La “Epistola moral a Fabio”, de Andrés Fernandez de Andrada, de
Démaso Alonso, publicada en 1978 y rescatada en 1993 en la Biblioteca
Clasica de la editorial Critica. He aqui lo que dice Francisco Rico:

Sobran los dedos de la mano para contar los poetas espafioles cuya va-
loracion se ha mantenido uniformemente en lo mas alto a través de los
siglos. La grandeza de San Juan de la Cruz es poco menos que un des-
cubrimiento reciente; Gongora provocd siempre tantas iras cuantos fer-
vores y se eclipsd durante doscientos afios; la lirica fue pertinazmente

[83]



considerada la parte menos valiosa de la produccion de Quevedo... La
ley del péndulo que tiraniza la historia de las artes apenas ha eximido de
olvidos y desdenes las Coplas de Jorge Manrique, la obra de Garcilaso
en bloque, ciertas odas de fray Luis de Ledn... [las cursivas son nues-
tras] (en Alonso: IX).

Esa ley pendular dibuja los vaivenes de lo aceptable y lo rechazado
por la doxografia literaria de épocas sucesivas. En el siglo xv1 apenas
hubo, en tono jocoserio, algunas reacciones de rechazo ante la auténti-
carevolucion —o palingenesia— que significé en las letras de Espafia
la introduccion del “italico modo” llevada a cabo por Juan Boscan y
Garcilaso, en una fecha tan exacta que no deja de causar asombro que
fendmeno tan peculiar y radicalmente transformador tenga un preci-
so afio inaugural: 1526. Quedan ahi para amenizar la tertulia con su
evocacion los versitos juguetones, apenas empafiados por una leve
sombra de casticismo y catolicismo ultramontanos, de Cristobal de
Castillejo:

Pues la sancta Inquisicion
suele ser tan diligente

en castigar con razon
cualquier secta y opinion
levantada nuevamente,
resucitese Lucero,

a corregir en Espafia

una tan nueva y extrafia,
como aquella de Lutero
en las partes de Alemafia.
Bien se pueden castigar
a cuenta de anabaptistas,
pues por ley particular

se tornan a baptizar

y se llaman petrarquistas.
Han renegado la fee

de las trovas castellanas,
y tras las italianas

84 GALvEz y HuerTA / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



se pierden diciendo que
son mas ricas y loganas
(Castillejos, citado por Rico en Alonso: 253-254).

El poema, “Reprension contra los poetas espafioles que escriben en
verso italiano”, sigue en ese tono, y las chanzas contintian hasta alcan-
zar un climax paraddjico: nada menos que un soneto donde se reiteran
las acusaciones. Las consecuencias canonicas de lo que suele llamarse
“revolucion garcilasiana” son de largo alcance y marcan de manera im-
borrable el decurso entero de los llamados Siglos de Oro de la litera-
tura espafiola: significan un ensanchamiento definitivo y una sensible
profundizacion de las posibilidades expresivas de la poesia en nuestra
lengua. A ello no fue indiferente un hombre tan empapado de poesia,
poeta él mismo, como Miguel de Cervantes.

En cuanto al canon al cual nos referimos en este trabajo, y para preci-
sar la terminologia, no es plenamente el académico ni totalmente el es-
tético; es el “canon formado por los lectores y los editores en el proceso
de recepcion posterior de la obra”, nocidn asi descrita por Francisco
Cuevas Cervera.

Derroteros y devenires: los autores y su legado literario

El destino de Garcilaso de la Vega y de su obra no pudo ser mas pa-
raddjico. En el siglo xvi1 representaba lo contrario del casticisimo y el
tradicionalismo: una renovacion profunda y decisiva; en el siglo xvit
simboliza lo contrario: el tradicionalismo casticista en cuya defensa sa-
lié nada menos que Lope de Vega —en ese momento la renovacion
profunda y decisiva la constituye la poesia de Luis de Gongora. Léase el
soneto “A la nueva lengua” (Rivers: 265), en el que el Fénix resucita a
Garcilaso y a Juan Boscén, cuyo primer cuarteto dice asi:

—DBoscan, tarde llegamos. ;Hay posada?
—Llamad desde la posta, Garcilaso.
—¢Quién es? —Dos caballeros del Parnaso.
—No hay donde nocturnar palestra armada.

Acta Poetica 362, 2015, pp. 81-111 85



Incluido en el Laurel de Apolo (1630), es un poema burlesco escrito
“contra la nueva lengua poética”, como lo rotulan los editores de los
versos lopescos. La nueva lengua poética era entonces (siglo xvi) la de
Garcilaso; la nueva-nueva lengua poética fue un siglo mas tarde (xvir)
la de Luis de Gongora. Los enemigos de esas transformaciones se 1la-
man respectivamente Cristobal de Castillejo y Lope de Vega. Esto da
para ponerse a pensar en el destino de las obras poéticas, aun en aque-
llas que se han salvado de “olvidos y desdenes” (F. Rico, en el pasaje
citado), pero no de malos entendidos.

El maestro Damaso Alonso ilustro la profunda impresion que produ-
jo la poesia de Garcilaso de la Vega en el siglo xvI con un simil intere-
santisimo: a la generacion de Alonso —la celebérrima, y gongorina por
afiadidura, de 1927— la poesia de Rubén Dario les hizo un efecto simi-
lar, seglin su noticia de protagonista y testigo. Garcilaso, Dario: el poeta
toledano y el poeta de la nicaragiiense Metapa, hermanados a través de
los siglos y los mares en la grandeza poética y en la influencia de sus
respectivas obras. La recepcion de Garcilaso fue de intensidad notable,
entonces. Los lectores del cinguecento no fueron insensibles a ella en
modo alguno: todos, practicamente todos, fueron garcilasianos.

Nacido en 1547 —el mismo afio en que muri6 el conquistador de
Meéxico, Hernan Cortés—, Miguel de Cervantes crecio en la Espafia
imperial de los primeros Austrias. Garcilaso habia sido contino del em-
perador Carlos, el césar cristiano; soldado, viajero, musico, humanista,
poeta y ademas buen amigo de sus amigos y hombre enamoradizo y
no poco tragico —hasta su muerte en la Provenza, consecuencia de su
deseo de impresionar o agradar a Carlos V—, el gran toledano esté en la
cuspide o en el centro de una forma de la idealidad espafiola o europea
que no pudo menos que seducir a Cervantes. El mismo era soldado, y en
su hoja de servicios figuraba la fecha gloriosa de la Batalla de Lepanto,
en la que segun todos los testimonios el joven alcalaino de 24 afios se
comporto6 con innegable bravura. Esto es parte del autorretrato de Cer-
vantes en el prologo de las Novelas ejemplares:

Fue soldado muchos afios, y cinco y medio cautivo, donde aprendié a
tener paciencia en las adversidades. Perdio en la batalla naval de Lepanto
la mano izquierda de un arcabuzazo, herida que, aunque parece fea, ¢l la

86 GALvEz y HuerTA / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



tiene por hermosa, por haberla cobrado en la mas memorable y alta oca-
sion que vieron los pasados siglos ni esperan ver los venideros, militando
debajo de las vencedoras banderas del hijo del rayo de la guerra, Carlo
Quinto, de felice memoria (77-78).

El pensamiento garcilasiano

El apego al poeta de Toledo constituyo una parte sustancial de la obra y
el pensamiento de Cervantes —no nada mas una parte de su mentalidad
literaria, sino también de su andadura vital—. Algo habia en ese poeta
del siglo xv1 de los elementos morales, intelectuales y de conducta del
perfecto caballero, tal y como fue codificado en El cortesano, libro de
Baldassare Castiglione traducido por Juan Boscan y revisado por Gar-
cilaso de la Vega; algo habia en Cervantes, asimismo, del europeismo
garcilasiano puesto de relieve por Azorin en un precioso articulo titu-
lado simplemente “Garcilaso” (33-39). Ese “algo” multiforme y cam-
biante, pero sellado siempre por la altura espiritual y estética, fue una
suerte de estrella polar para Cervantes.!

El particularisimo pensamiento de Garcilaso fue disonante con el de
sus contemporaneos, y unico en su tiempo y latitudes. Azorin puntuali-
za tres aspectos que llaman marcadamente la atencion al leer, ain aho-
ra, al toledano, mas todavia si consideramos lo poco comun que resultd
esa poesia en su contexto original. El critico sefiala en primer término el
“europeismo’ como rasgo fundamental en el quehacer garcilasiano; esto
es, mientras el resto de sus colegas versificadores se limitaban a plasmar
con lujo de lugares comunes el paisaje espafiol —celosamente apegados
al realismo, por otra parte—, aquél aspird siempre a ofrecer un panora-
ma menos localista, donde figurasen, por ejemplo, Alemania y Francia
(y no solo eso: ademas “con dos palabras, nos da la psicologia de los

! “Bien conocida es la fortuna de Garcilaso en los siglos xv1 y XviI [...] pero nadie
ha puesto su atencion en el extraordinario fervor con que Cervantes ley6 la obra del
divino toledano, una de sus mejores admiraciones. No fue un entusiasmo juvenil y pasa-
jero, sino todo lo contrario. El eco de las lecturas garcilasistas resuena por toda la obra
cervantina, desde la elegia a la muerte de Isabel de Valois hasta el Persiles, pasando
por el Quijote y las Comedias”, apunta José¢ Manuel Blecua en su ensayo “Garcilaso y
Cervantes” (1947).

Acta Poetica 36-2, 2015, pp. 81-111 87



mas poderosos pueblos europeos”, Azorin: 36); aposto pues por tenden-
cias mucho mas cosmopolitas que las vigentes en su época y entorno.

En segundo lugar, y esto acaso sea el atributo mas eximio y rupturis-
ta con los “intonsos poetas de su edad”, en toda la obra de Garcilaso no
advertimos el menor cariz de religiosidad: “De todos los poetas espafio-
les de los siglos xv1 y xvI1, Garcilaso es el tinico que no haya escrito ni
un solo verso de asunto religioso [...] no se puede citar ni un verso ni un
epiteto religiosos” (37). Esto es significativo en un momento sociopo-
litico e historico-cultural donde el teocentrismo ejercia plenamente su
exacerbado rigor en materia artistica y cientifica. La época de Garcilaso
aun padecio el dogmatismo inquisitorial y su inhumano yugo; apenas
en los dias de Cervantes algun atisbo minimo de libre pensamiento se
dejo traslucir para las mentes creadoras e investigadoras, y aun asi la
influencia de la Contrarreforma impedia un verdadero renacimiento: el
modus vivendi seguia convulso entre el oscurantismo y la ilustracion
redentora.

Asi las cosas, llama enormemente la atencidon que el laicismo de que
hizo gala nuestro poeta haya sido tan bien asimilado por todos, espe-
cialmente por los mojigatos, censores y fanaticos. Y esta admiracion
se acentua mas, si cabe, al ponderar el tercer rasgo que Azorin destaca
como particular y privativo de la poética garcilasiana, pues tiene reso-
nancia en los dos previos: nos dice el critico que los paisajes con que el
poeta adereza sobre todo la Egloga III se distinguen por elementos fan-
tasticos y no del todo realistas;? esto es, por ejemplo, la aparicion de las
ninfas (que por principio de cuentas viven en el fondo del Tajo), quienes
bordan ricamente en “unas sutiles telas [...] pinturas de mitologia, de
amores y de leyenda” (39).

2 Citamos para aludir al sentido concreto a que remite Azorin: “Garcilaso no se li-
mita a copiar el paisaje directa y realisticamente. En la naturaleza pintada por Garcilaso
hay ya un elemento que va a hacer desviar, durante dos o tres siglos, el sentimiento
espafiol del paisaje, del campo, de la vida rustica. [...] En Garcilaso un ambiente de
refinamiento y humanidad envuelve a la naturaleza. Hay algo en Garcilaso que nos hace
sentir ciertos artificios mitologico-galantes de tiempos posteriores; [...] Pinta un paisaje
de Toledo [en la Egloga IIT] (espesura amena, tupida, junto al Tajo); pero sobre el pai-
saje castellano se destaca el grupo gracil y sensual de tres o cuatro ninfas. [...] ;Existira
alguna correspondencia logica entre la indole del paisaje toledano y la superposicion de
que le hace objeto Garcilaso? Ninguna” (37-39).

88 GALvEz y HuerTA / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



El pensamiento cervantino

Ahora, para establecer una consonancia entre el talante intelectual y
sensible de ambos genios pondremos sobre la mesa algunos paradigmas
estéticos e incluso filoséficos a los que se apegd el mal llamado “manco
de Lepanto” en su quehacer literario. Al mismo tiempo, esto dara cuen-
ta de la preceptiva critica innata, apegada con todo rigor a las formas ca-
nodnicas, y por otro lado de su agudo sentido de originalidad, un instinto
creador que desbordaba los parametros y lineamientos establecidos.?
Y desde luego, tal antagonismo inmanente y esas posturas encontra-
das entre la fidelidad a las normas de la poética clésica y sus naturales
tendencias innovadoras suscitaron a lo largo de los afios y las lecturas
opiniones que solo suscriben la complejidad de la mente cervantina.

Reparemos ahora en la polémica alrededor del libro Cervantes reac-
cionario (1924), del critico italiano Cesare de Lollis (“la mayor desdi-
cha de la critica cervantina”),* a quien el genial alcalaino padrastro de
don Quijote le merecia sélo opiniones desdefiosas y en su interpretacion
fue nada mas que —parafraseamos— un hombre semiinculto, de gran
pobreza intelectual, que solo se dedicaba a contar por contar (“aunque
lo haga con superlativo acierto”, Marquez Villanueva); esto avivd el
desacuerdo de uno de los mas grandes entendidos en la cuestion cer-
vantista, Américo Castro. Al aflo siguiente, a guisa de magistral réplica
y apologia o mera reivindicacion, Castro lanzo El pensamiento de Cer-
vantes (1925), estudio con el cual

teniamos ahora, en cambio, un paso brusco, sorprendente a la autoria de
Cervantes [que lo ponderaba] como un hombre de saberes a la altura de los
mas granados de su tiempo [...] situado Cervantes en la avanzadilla don-
de el humanismo empezaba a transformarse en modernidad, y entonces

3 El gran cervantista inglés E. C. Riley aborda esta dualidad liberal/conservadora
con sumo detenimiento y buen tino en los primeros capitulos de su Teoria de la novela
en Cervantes. Volveremos a este punto mas adelante.

4 Formulacion con la que arranca la conferencia de Francisco Marquez Villanueva,
“La cultura del Cervantes pensador”, dictada el 22 de octubre de 1998 para la Fun-
dacion Juan March. Audio disponible —y ampliamente recomendable— para su dis-
frute integro en el enlace virtual: <http://www.march.es/conferencias/anteriores/voz.
aspx?id=796>.

Acta Poetica 362, 2015, pp. 81-111 89



la comprension profunda de sus paginas les requeria un ejercicio herme-
néutico [...] un continuo barajar de nombres como son los de Lorenzo
Valla, Telesio, Montaigne y Erasmo. Al otro extremo de reaccionario,
Cervantes aparecia, por el contrario, rebosante de incitaciones atrevidas
en el terreno [...] de una moral extra-cristiana y naturalista, de una reli-
giosidad espiritualizada al margen de la Contrarreforma y sobre todo [...]
un espiritu universalmente critico, exento de ningtin lastre de vulgaridad
(Marquez Villanueva).

Y afiade brillantemente Marquez Villanueva:

Cervantes respondia con esto [su erasmismo] a estimulos igualmen-
te perceptibles en otros ingenios inquietos de sus afios formativos [...]
cuando ya el programa literario espaiiol tendia a tefiirse de conformis-
mos bajo las alas de un fenomeno barroco, Cervantes venia de un puro
humanismo garcilasiano, gustaba de pisar sobre seguro y no sentia la
menor prisa en sumarse a lo que a comienzos del siglo xvir debian de
parecerle modas exageradas y pasajeras en el terreno de la literatura (las
cursivas son nuestras).

En el citado texto, Castro analiza y pondera los rasgos, accidentes
y altibajos que dieron forma al espiritu cervantesco. En el hilo de los
razonamientos de Castro se enhebran los contextos vitales del “ingenio
lego” —fdérmula acufiada por el erudito del siglo xvir Nicolas Anto-
nio—; de la mano de sus circunstancias, Cervantes se vio ceflido por
su entorno (local, espafiol) y gracias a éste y a las influencias extran-
jeras (italianas y grecolatinas, la mayoria) pudo configurar sus ideas y
su obra. El canon de la época se habia moldeado entre el oscurantismo
medieval y el pujante espiritu renacentista impregnado de ideas trans-
formadoras, ricas en doctrinas antidogmaticas como el humanismo y el
naturalismo. Empezaban a respirarse nuevos aires,

mas otro grave peligro amenazaba a la literatura idealista [...] el arte en
el siglo xvI iba derechamente a crear una zona auténoma en que los es-
piritus no tenian mas estimulos que los puramente terrenos y humanos.
La literatura hacia verdadera competencia a la religion [...] El concilio
de Trento vigilara enérgicamente la literatura: “Libri qui res lascivas sed
obscoenas ex professo tractant, narrant aut docent”. Desde luego, el

90 GALveEz y Huerta / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



concepto de lo lascivo era bastante mas amplio para los padres y mora-
listas del que hoy tendriamos [...] las declamaciones contra las ingenuas
novelas pastoriles, en las que los confesores veian toda clase de peligros
para la honestidad de las doncellas. A lo que se aspiraba era a poner tra-
bas al cultivo de la sensibilidad y fantasias puramente mundanas. Ese
es el sentido de las censuras de los libros de caballerias que tomaron
incremento durante la “Contrarreforma”. Ponese entonces de moda vol-
ver a lo divino a las obras profanas, y no solo los libros de caballerias,
mas también autores de [tan sublimada idealidad] (sic) como Boscan y
Garcilaso (Castro: 49-51).

Los razonamientos naturalistas, grosso modo, postulan que si Dios se
encuentra presente en todas las cosas, entonces obviamente su esencia
es inmanente a la naturaleza; a todas luces, esto sonaba a blasfemia
para la Iglesia; la vuelta a lo divino de la poesia garcilasiana hecha por
Sebastian de Cordoba, Las obras de Boscan y Garcilaso, trasladadas
en materias cristianas y religiosas, Granada, 1575 (citado por Castro:
49-51) ilustra esas exigencias de la cultura cristiana. Las nuevas formas
de pensamiento fueron prontamente asimiladas por los poetas e incor-
poradas en sus obras. Américo Castro nos dice: “Tales son las bases
ideologicas de la doctrina naturalista que en varia forma refleja la litera-
tura. Mucho antes de Cervantes habia dicho Garcilaso: ‘Una obra sola
quiso la natura / hacer como ésta, y rompid luego apriesa / la estampa
do fue hecha tal figura’” (159-160); sin embargo, este topico no pro-
viene tampoco de la originalidad del poeta toledano, sino que tiene un
sustrato acaso italiano, pues como a continuacion observa Castro, es
un “pensamiento tomado, segun creo, del Ariosto: ‘Natura il fece, e poi
ruppe la stampa’. Cervantes, siguiéndolos, desarrolla mas la idea: Robo
la naturaleza / lo mejor de cada cosa / para formar esta pieza, /'y asi la
sacd hermosa” (159-160).°

El mismo concepto aparece en forma distinta: “Yo he oido decir
—habla Sancho— que esto que llaman naturaleza es como un alcaller

5 Cabe sefialar que la cita en italiano de Ariosto corresponde al Orlando furioso (X,
octava 84). En este mismo sentido, los versos de La gran sultana que Castro registra,
pero que pasd por alto anotar, pertenecen a la Jornada primera, vv. 361-364.

Acta Poetica 36-2, 2015, pp. 81-111 91



que hace vasos de barro, y el que hace un vaso hermoso también puede
hacer dos y tres y ciento” (I, 30).

El rigor inflexible del clero censor se hizo sentir en Cervantes; no
obstante, el novelista supo eludir las limitaciones impuestas por la he-
gemonia eclesiastica. Si bien —y es de capital importancia tener bien
presente esto— Cervantes siempre profesé una devocién de cristiano
viejo, su fe no le impedia abrirse a nuevas practicas de pensamiento
para expandir asi las propuestas y, alcances de su obra. “Lo que venia
de Italia es, ni mas ni menos, el primer gran canon poético del Siglo de
Oro, aqui representado por Garcilaso: una revolucion en la métrica y en
la sensibilidad. T. S. Elliot ya nos advierte que ‘una forma métrica dis-
tinta es un modo diferente de pensar’, y sobre todo, de sentir” (Carreira:
196).% Ante la instauracion de la nueva pauta artistica, los reajustes no
se hicieron esperar; nadie queria quedar fuera de la innovacion. Sin em-
bargo, mas alld de su humanismo y su naturalismo, Cervantes perma-
necia fiel —como quedd asentado lineas arriba con la cita de Marquez
Villanueva— a su poética bucolico/garcilasiana. Castro lo puntualiza
inmejorablemente:

Todos hemos creido que en la Espaifia del siglo xv1 no hubo alta cultura
del espiritu, sino arte piadoso o de fantasia. [...] Cervantes [...] no obede-
cia meramente a su espiritu compasivo y cristiano, sino a estar imbuido
de ideologia renacentista [...] sus ideas serian cualquier cosa, a lo sumo
vulgares y corrientes: “no habia tenido tiempo ni aficion para formarse
otras”, como perentoriamente decidio Menéndez Pelayo. Decian que ra-
zonaba mal, y ademas le achacan renuncios, olvidos y contradicciones
en que nunca incurrid. [...] Los hombres serios y de estudio sostenian que
en Cervantes no habia sino fantasia y humorismo, a lo sumo un espiri-
tu jovial, satirico y mordaz, heredado de los erasmistas. Pero acontecio
que al leer a Cervantes se notaba algo, no se sabia qué [...] la poderosa
unidad de la concepcion ideal de Cervantes, la armonia y concordan-
cia de sus partes. Las bases de sus caracteres literarios son quintacsencia
del naturalismo y estoicismo de su siglo. [...] Cervantes se nos muestra

¢ “T. S. Elliot, Criticar al critico y otros escritos, trad. de Manuel Rivas Corral,
Madrid: Alianza, 1967, 170. La observacion es valiosa aunque peca algo de optimista”
[Esta nota al pie también forma parte del texto citado de Antonio Carreira (196)].

92 GALveEz y Huerta / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



plenamente como una de las mas espléndidas floraciones del humanismo
renacentista (337-340).

Apenas en la ultima década de su vida, tras el éxito y la buena aco-
gida que tuvo la Primera parte del Quijote, Cervantes pudo finalmente
saborear un poco las delicias de la fama y la gloria; fue una semiconsa-
gracion como autor del gusto de las masas (como su archirrival Lope de
Vega); es dificil precisar si por ello entré en ese momento en el canon,
aun cuando nos inclinariamos a afirmarlo: fue un autor leido, recomen-
dado y, quiza lo mas importante, un escritor cuya obra fue conocida y
reconocida mas alla de las fronteras espafiolas. No es exagerado decir lo
siguiente: a raiz de la obra cervantina se impuso una completa recon-
figuracion del canon literario espariol. Llegd incluso a declarar que su
Quijote se ganaria el lugar privilegiado del que hoy goza dentro del que-
hacer literario (“Y asi debe de ser de mi historia, que tendra necesidad de
comento para entenderla”, asevera el propio don Quijote en Cervantes
2004, 11, 3: 571) y artistico (“Yo apostaré —dijo Sancho— que antes de
mucho tiempo no ha de haber bodegdn, venta ni meson o tienda de barbe-
ro donde no ande pintada la historia de nuestras hazafas”, 11, 71: 1087).

La autocritica cervantina.: lucidez, conciencia e ironia

La pasion poética de Cervantes tiene un trasfondo garcilasiano. El genial
novelista siempre se considero poeta, y su esfuerzo esta abonado por la
auténtica riada de versos que compuso a lo largo de su ajetreada vida.
Cervantes como versificador: un falso problema, ademas, que el cervan-
tismo ha despachado afirmando sin matices que “era mal poeta”. Todo
tiene su origen en una mala lectura, que a continuacion comentamos.

Una y otra vez los versos iniciales del Viaje del Parnaso (1614) han
sido mal leidos y peor interpretados. Repasemos el terceto malhadado:

Yo, que siempre trabajo y me desvelo

por parecer que tengo de poeta

la gracia que no quiso darme el cielo
(capitulo I, vv. 25-27).

Acta Poetica 362, 2015, pp. 81-111 93



Los cervantdlgos, en su inmensa mayoria, se han propuesto no com-
prender lo que hay aqui. Tiene un nombre en la antigua retdrica: cap-
tatio benevolentice, o falsa modestia en el lenguaje comun. Con esas
palabras Cervantes no se propone otra cosa que granjearse la simpatia
del auditorio, de los lectores, de quienes asisten en la forma que fue-
re a la noticia sobre su viaje heroico a defender, al lado del dios Apolo,
a los buenos poetas contra el ataque de los malos, dispuestos a tomar
por asalto el Monte Parnaso, hogar de las Musas y origen venerable de
toda poesia, de todo arte verdadero, de todo valor estético. La verdadera
opinién de Cervantes sobre si mismo como poeta —o por lo menos el
apuntamiento que hace para revelar su innegable pasion poética— esta
un poco mas adelante, cuando el dios Mercurio, enviado por Apolo, se
presenta ante €l y dice estas palabras:

jOh Adan de los poetas, oh Cervantes! (1973: 53)

(Qué juicio es mas “sincero”, mas revelador de la opinion de Cer-
vantes acerca de su propia poesia? (El de la “falta de gracia” o el de la
primacia y principalidad de sus versos (eso significa ser el “Adan de
los poetas”, ni mas ni menos)? Lo primero lo dice el propio Cervantes
en el principio mismo del Viaje del Parnaso, conforme va preparando
la aventura fabulosa en los reinos de la poesia; lo segundo lo dice el
dios Mercurio. Debe tenerse en cuenta que al lado de la noble mision
del personaje como “mensajero de los dioses”, Mercurio es también la
divinidad que preside los chismes, los decires, los pareceres de la gente
comun: Cervantes seria el “Adéan de los poetas” en la opinidn de una
comunidad hipotética cuyo conducto es Mercurio. Lo cierto es que no
era ésa la opinién acerca de Cervantes, por lo menos en la comunidad
que ¢l mismo tenia mas cerca: la comunidad literaria, los cenaculos de
los escritores. Estamos ante un ejemplo diafano, pues, para quien desee
verlo, de la socarroneria cervantina: soy modesto, como se puede ver;
si alcanzo alguna alabanza por mis versos, es otro quien la formula. La
modestia esta presente con plenitud en los tres versos de la captatio
benevolentice; 1a alabanza esta en otra boca, no en la mia —aunque esa
boca sea la de un dios.

94 GALveEz y Huerta / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



Recordemos que segin Marquez Villanueva, “el Viaje del Parnaso
[constituye para Cervantes] poner sus cartas boca arriba” en cuanto a
la materia poética se refiere. La astucia del alcalaino no iba a la zaga
de su talento y demas dones, otorgados por el cielo o por otra merced
cualquiera; sus argucias radicaban, entre otras cosas, en movimientos
tan inteligentes como anticiparse a sus detractores, tal como dice Riley:
“El arte caracteristico y original de Cervantes empieza con un acto de
distanciamiento de si mismo y de su obra [...] Una y otra vez, Cervantes
tiene la precaucion de desarmar a sus posibles criticos siendo él el pri-
mero en criticarse” (54-55).

Asimismo, ¢ increiblemente, desde el titulo de su obra mas insigne
ha habido malas interpretaciones de la escritura cervantina; ahi estd la
palabra ingenioso, por ejemplo, con la cual Cervantes califica a su ca-
ballero/hidalgo. Las lecturas van desde lo superficial y perogrullesco,
atribuyendo al apelativo la carga semantica obvia (y mas bien moderna)
con los sinénimos “ocurrente”, “perspicaz”, “astuto” e incluso (en fun-
cion de la época y la obra en si) “gracioso”, “discreto” y “habil con las
palabras”. Una de las lecturas mas coherentes propone que el adjetivo,
en resonancia ariostesca, valdria por “loco” (ésta es también la sema o
intencion original con que el poeta italiano trata a su Orlando: el furioso
del titulo quiere decir justamente eso: “loco, demente”). Si atendemos a
otra evidencia bibliografica sacada a la luz una vez mas en esa magistral
conferencia de Francisco Marquez Villanueva, tenemos que ademas de
Ariosto, otra influencia matiza el problematico sema:

El titulo [...] (qué quiere decir realmente esto de “ingenioso™? [...] se
tardd mucho en comprender que se trataba de una terminologia especial,
[...] médica o mejor dicho psiquiatrica, [...] con el valor de “enfermo de
la imaginacion” tal como lo introducia el médico navarro [...] Juan Huar-
te de San Juan en su Examen de ingenios para las ciencias, de 1575. Este
libro es [...] la obra cumbre de un pensamiento médico [...] sobre base de
formacion fisicista y al margen del desarrollo escolastico del momento
(Marquez Villanueva).

No fue Huarte el Unico autor que en esta materia significo una in-
fluencia insélita —por venir de un ambito no-literario— para Cervan-
tes: ley6 también La nueva filosofia de la naturaleza del hombre (1587),

Acta Poetica 362, 2015, pp. 81-111 95



libro en ruptura total con la tradicidon galeno-hipocratica que se publicé
originalmente atribuido a una mujer, una tal “dofia Oliva Sabuco de
Nantes; pero no, no era una mujer, era el seudénimo de su padre, el
bachiller Miguel Sabuco y Alvarez” (Marquez Villanueva). El espiritu
cervantino fue tan claro y lucido que pudo conciliar arte y ciencia’ bajo
un nuevo enfoque, incluso filosdfico.

Las sefiales garcilasianas

Buscar —y encontrar, con absoluta seguridad— las citas, glosas, re-
creaciones garcilasianas en el Quijote, por ejemplo, es una tarea relati-
vamente facil y poco prometedora: es evidente el apego de Cervantes a
la poesia de Garcilaso de la Vega. Hay que hacer esa tarea con una mira
clara: ilustrar los accidentes del canon. ;Qué mejor manera de hacerlo
que acercarse al punto de contacto entre dos autores candnicos, como
Cervantes y Garcilaso, para tratar de entender el sentido y los alcances
de su relacion, en la perspectiva misma del canon?

La admiracién de Cervantes por Garcilaso —una admiracion en acto,
por asi decirlo: se expresa en las paginas de ese lector excepcional que
fue el “ingenio lego” mas célebre de la literatura universal— constituye
un rico venero de ideas que debemos discernir en los textos si quere-
mos comprender la relacion entre ambos autores. Llamamos “sefiales
garcilasianas” a todo tipo de huellas en forma de glosas, citas directas,
recreaciones, diversas formas de imitatio, alusiones y aun expresion de
ideas o acufiacion de imagenes en las cuales puede incluso no ser reco-
nocible a primera lectura y con absoluta claridad el origen en los versos
del poeta toledano. Los expertos suelen buscar, a veces con descuido,
esas huellas en las paginas cervantinas. Sirva de ejemplo la noticia que
damos a continuacion:

7 No obstante, la diferenciacion entre ambas era poco clara por entonces: “Duran-
te la Edad Media y hasta mucho después del Renacimiento, la distincién entre ars y
scientia fue algo muy confuso. Tradicionalmente, los poetas provenzales, [...] espafioles
[...] como el Marqués de Santillana y [...] posteriores, incluido Cervantes, denominaron
‘ciencia’ a la poesia” (Riley: 35).

96 GALveEz y Huerta / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



Jorge Aladro-Font y Ricardo Ramos Tremolada afirman en su estu-
dio “Ausencia y presencia de Garcilaso en el Quijote” (1996), con toda
contundencia, que en la Primera parte de la novela cervantina “la pre-
sencia de Garcilaso se reduciria practicamente a tres reminiscencias”;
el poeta toledano, dicen, “pasa casi desapercibido” en esas paginas. En
la “Cancion de Griséstomo™ (capitulo XIV), estos estudiosos sefialan
una cita directa de la Egloga II (verso 606), pero no la consideran pro-
piamente lo que llaman “reminiscencias”, que segun ellos son las si-
guientes: Cancion IV (capitulo XI), Egloga II (también en el capitulo
XI) y Egloga II una vez mas (capitulo L). Nosotros hemos localizado,
solamente en la Primera parte, por lo menos dieciséis huellas, glosas,
citas y reminiscencias garcilasianas, que preferimos llamar “sefiales”
por efectos de concision y encuadre semantico, ya que nuestro proposi-
to es rastrearlas en ambas partes del Qujiote® —y preferimos, por ende,
darles esa nomenclatura y no la de “huella”, por ejemplo— asi como
discernir su importancia en la configuracion total de la obra. Para ello
hemos echado mano de las ediciones mas solventes, en tiempos moder-
nos, de las obras del poeta toledano y el novelista alcalaino (véase la
bibliografia). Establecido esto, podemos empezar.

Una de las primeras sefiales garcilasianas (pues pueden apreciarse
estilemas ya desde el prologo) esta en el verso 14 del soneto prologal
del Quijote, “Del Caballero del Febo a Don Quijote de la Mancha”. El
terceto conclusivo dice asi:

Mas voz, godo Quijote, ilustre y claro,

por Dulcinea sois al mundo eterno,

y ella, por vos, famosa, honesta y sabia.
(23)

8 No buscamos ser exhaustivos en este punto, sino solo aludir a algunas de las
sefiales que ponderamos cruciales en la conformacion del texto en cuanto obra literaria
instalada (y luego encumbrada) en el marco canoénico de una tradicion precedente; nos
detendremos a analizar apenas un par de aspectos aislados de las sefiales pertinentes.
No obstante, para una localizacion pormenorizada de las sefiales garcilasianas que ha-
llamos en el libro véase el “apeindice” (creemos que huelga aclararlo, pero para que no
pase por errata, el vocablo es la conjuncion de apéndice e indice) al final del ensayo.

Acta Poetica 36-2, 2015, pp. 81-111 97



El verso “y ella, por vos, famosa, honesta y sabia”, con la enume-
racién de tres virtudes, proviene con seguridad del verso 1418 de la
Egloga 11 de Garcilaso: “dulce, pura, hermosa, sabia, honesta”; este pa-
saje de cinco palabras encomidsticas para la mujer colmada de virtudes,
dechado de esposa aristocratica, forma parte de un epitalamio: es un
elogio de dofia Maria Enriquez, conyuge de don Fernando Alvarez de
Toledo, tercer duque de Alba, casa noble ligada por diversos motivos al
poeta toledano. Garcilaso enlista cinco virtudes; el Caballero del Febo
solo tres, pero se trata de la misma hechura retérica dentro del marco
endecasilabico. Una critica citada en la edicion del Quijote de 1998,
Adrienne Laskier Martin, “ve en famosa, honesta y sabia una alusion
sarcastica a Micaela de Lujan (Lucinda), la amante adultera y analfabe-
ta de Lope de Vega” (260).

Las enumeraciones son, entonces, asi: “dulce, pura, hermosa, sabia,
honesta” en Garcilaso; “famosa, honesta y sabia” en Cervantes. “Famo-
sa” no esta en Garcilaso; pero se halla en serie de densidad semantica y
axioldgica con las demas cualidades. “Sabia” y “honesta” estan ordena-
das de forma diferente: “sabia, honesta” en Garcilaso, “honesta y sabia”
en Cervantes. La atribucion de sabiduria a Dulcinea, casi sobra decirlo,
pone de relieve la ironia del soneto.

En su conferencia acerca de “La cultura del Cervantes pensador”,
Francisco Marquez Villanueva habla del autor alcalaino como herede-
ro de lo que llama “humanismo garcilasiano” (véase El pensamiento
cervantino en este ensayo); la frase puede sonar extrafia, pues no acos-
tumbramos poner a un poeta en la ndmina de “los humanistas”, como
Erasmo de Rotterdam, Alonso de Valdés o Juan Luis Vives. Pero en la
medida en que el poeta toledano fue un genio de las letras humanas, de
acuerdo con el eje de las humanidades renacentistas, cabe hablar sin des-
doro de ese tipo de humanismo, del cual Miguel de Cervantes es herede-
ro directo, en especial a través de su tratamiento de la materia poética.

La localizacidon de las sefiales garcilasianas no es, en si misma, tarea
de muchos alcances, como hemos dicho. Puede llegar a tenerlos si la
enmarcamos en los trabajos sobre la historia intelectual de la literatura
de nuestra lengua, como pedia Marquez Villanueva. La obra de este cri-
tico espafiol ha sido una de nuestras principales guias en la composicion
de este ensayo cervantino-garcilasiano.

98 GALveEz y Huerta / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



La relacion de los autores

No hay la menor duda sobre el garcilasismo de Miguel de Cervantes;
es uno de los rasgos principales de lo que podriamos llamar su “pen-
samiento literario” —podemos llamarlo asi, claro, desde 1925, afio de
aparicion del ya citado libro clasico de Américo Castro—. En las pagi-
nas de la obra de Cervantes brilla o se disimula astutamente la presencia
del poeta toledano, de sus versos, de su genio verbal. Ese garcilasismo
cervantesco es una especie de invitacion implicita para los lectores que
quieran tratar de comprenderlo como un signo vivo, a la manera de una
presencia textual, o como un trasfondo espiritual o artistico; significa,
por lo tanto, un motivo de reflexion y estudio, de critica y de analisis:
una suerte de objeto fascinante y fecundo. El norte tltimo de nuestro
ensayo, entonces, es hallar la esencia poética, sustrato o aliento vital
que configura en gran medida el ethos quijotesco (y por ende, es decir
por antonomasia, el del propio autor). No fueron los libros de caballeria
los que estragaron los sesos del hidalgo; en todo caso, no unicamente
fueron las aventuras de Amadis, Tirante el Blanco y Palmerin, sino que
la actitud frente a los ultimos afios de su vida del otrora Alonso Quijano
—al final de su periplo, “el Bueno”— obedece a una necesidad mucho
menos “prosaica” y estd impregnada por los versos encumbrados de la
mas rica poesia de la Peninsula Ibérica en su tiempo.

Los descalabros que sufre el ilustre manchego, si bien se cifien pre-
ponderantemente a la preceptiva de la andante caballeria, conllevan en
su obrar un remanente poético a primera vista —lectura, mas bien—
inextricable, mas las aristas que subyacen en todas las empresas y aven-
turas de nuestro caballero apuntan a una intencién irreductible: poner
en practica el quehacer poético por via del ejercicio del olvidado arte
de Lanzarote; encarnar en ¢l mismo, asi como en la idilica concepciéon de
Dulcinea del Toboso, lo que para ¢él constituia la Poesia, “ciencia [...]
que encierra en si todas o las mas del mundo” (II, 18: 682; véase la nota
7 de este trabajo).

La vena heroica es la que don Quijote mas se preocupa en cultivar;
sin embargo, recordemos que como bien acota Unamuno, “el verdadero
héroe es sépanlo o no, poeta, porque, ;/qué sino poesia es el heroismo?”
(citado por Riley: 65). Si atendemos a este razonamiento —Yy le afiadi-

Acta Poetica 362, 2015, pp. 81-111 99



mos un poco de nuestra cosecha— podriamos, pues, establecer que la
fuerza que alienta al caballero se debe por entero a Dulcinea, y adver-
timos entonces que ésta es trasunto de un mero ideal poético, pleno de
quimeras platonicas. Es decir: el anima de don Quijote rebosa lirismo;
su arma mas poderosa radica en las ensoflaciones, muchas de ellas garci-
lasianas. Aventuremos entonces esta idea: las figuras de Sancho y de su
amo estan provistas cada cual de un cariz reflejado en su léxico (el modo
de hablar de los personajes reviste y denota la luz de su entendimiento
y lo errdtico de su conducta): en tanto que uno, el escudero, no cesa de
intercalar refranes, “vengan o no a pelo”, el otro cita y trae a colacion
versos y pasajes de gran riqueza lirica; aquél utiliza la proverbial sabi-
duria popular a guisa de escudo para defenderse del incesante y hostil
embate de que es presa a lo largo de la historia (por servir a quien sirve),
mientras que su amo se encarga de arremeter contra la insensatez de la
cordura con la desmesura de sus razones poéticas, erigiéndolas como
la lanza que arma su irrefrenable afan caballeresco; instrumento que
pese a verse reducido a astillas, persiste en sus lances de épico lirismo.

Para afianzar dicho postulado basta rememorar la resolucioén que el
hidalgo manchego adopta tras su derrota frente al Caballero de la Blan-
ca Luna: antes de ser definitivamente abatido por su recobrado juicio,
don Quijote apela a convertirse en pastor a modo de ‘consuelo’ a la
conclusién de sus dias como caballero andante (II, 67: 1059-1064), y el
motivo principal de su bucdlica apetencia no es sino continuar rindien-
do tributo a su inmarcesible amor: lo Unico que desea es que sus pen-
samientos y actos prosigan su derrotero hacia la loa a Dulcinea, pues
cuando sus andanzas se veian favorecidas con alguna victoria (o cosa
cercana a una), la forzosa e invariable declaracion y encomienda a que
siempre forzaba a los adversarios era la de encomiarla e ir a postrarse
a sus pies para darle noticias de su fiel enamorado. Toda la travesia del
Caballero de los Leones tuvo como objetivo medular enaltecer el nom-
bre de Dulcinea.

Mas reparemos otro poco en la inclinacién pastoril que manifiestan
tanto el personaje como el autor. Es bastante llamativo el hecho siguiente:

Cervantes parodia con sarcasmo las novelas de caballerias, en cambio
toma muy literalmente en serio el mundo garcilasiano-virgiliano del bu-

100 GALvEz y HuerTa / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



colismo. [...] En el donoso y grande escrutinio que el cura y el barbero
someten a la biblioteca de don Quijote, el cura argumenta que no deben
ser quemados los libros pastoriles “porque no hacen ni haran el dafio
que los de caballerias han hecho; que son libros de entretenimiento, sin
perjuicio de tercero”. Y de uno de ellos, El pastor de Filida decreta que
debe guardarse como “joya preciosa” (Calvo: 30-31).

Asi, tenemos que el respeto y la consideracion que Cervantes sentia
por la poesia eran mayusculos;® podemos afirmar que la tenia en tan
alto concepto debido principalmente a la decisiva influencia ejercida
por Garcilaso de la Vega. Tan solo en el Quijote, ademas del explicito
ejemplo ya citado, encontramos varios episodios de marcado linaje y
formulacién pastoril de raiz garcilasiana: la conversacion con los cabre-
ros y el famoso discurso utdpico sobre la Edad de Oro (I, 11: 95-102),
seguido inmediatamente del incidente de Gris6stomo y Marcela (I, 12-
14: 103-129). Y como un eco o subrayado de lo anterior, casi al final de
la Primera parte (I, 50: 509-515) aparece otro cabrero ante la comitiva,
quien junto con su cabra y la anécdota de Leandra la antojadiza (I, 51:
515-521) dan muestra de comportamiento arcadico, y qué decir de las
dos zagalas, ya en la Segunda parte, que don Quijote llama “ninfas ha-
bitadoras destos prados y bosques”, quienes afirman que se proponen
representar dos églogas: “una del famoso poeta Garcilaso, y la otra del
excelentisimo Camoes en su misma lengua portuguesa” (II, 58: 991).
Y en fin, también hay huellas pastoriles —nada mas para mencionar
otro ejemplo de la Segunda parte, aunque sin duda podrian rastrearse
mas— en los capitulos que se ocupan de las bodas de Camacho el rico,
Basilio el pobre y Quiteria (II, 19-21: 689-722).

Insistimos, esto es fan solo en su obra capital. El resto de la produc-
cion cervantina esta salpicada y en muchos casos enteramente dedica-

° Ademas, el género caballeresco era en extremo susceptible a la parodia debido a
las inconsistencias y francos absurdos que planteaba; atendamos a una puntualizaciéon
de Riley al respecto: “La consideracion independiente de sus lecturas puede explicarnos
la preocupacién de Cervantes por ciertos problemas. La torpeza e irresponsabilidad de
muchos autores de libros de caballerias, y el contraste entre estas obras y el Orlando fu-
rioso, por ejemplo, pudo muy bien hacerle sentir curiosidad por los principios de la fic-
cidn literaria. Y desde luego, lo que parece influencia podria ser sélo una coincidencia
casual, sobre todo cuando se trata de temperamentos similares en una misma época” (23).

Acta Poetica 36-2, 2015, pp. 81-111 101



da a la cuestion bucdlica. La devocion garcilasiana esta presente desde
un principio en el quehacer cervantino; la constante pastoril se halla
practicamente en la totalidad de la obra cervantina. Calvo acota muy
acertadamente:

El eco del entusiasmo de Cervantes por la poesia de Garcilaso resue-
na desde la primera de sus obras, la “Elegia a la muerte de Isabel de
Valéis”, hasta la péstuma del Persiles [...] La Galatea retine mas que
ninguna otra obra de Cervantes las citas y alusiones garcilasianas, co-
menzando por la més obvia y manifiesta: Galatea es el nombre de uno
de los personajes de la Egloga I [...] el personaje co-protagonista lleva
el nombre Elicio, claro parénimo de Salicio [...] No es poco significa-
tivo, asimismo, que Cervantes denomine La Galatea como “égloga”, a
la manera de las composiciones de Garcilaso [...] hay un pasaje en que la
Musa Caliope [...] hace una relacion [...] de los excelsos poetas que
unen la Antigtiedad con el presente: La lista comienza con Homero, si-
gue con Virgilio, Enio, Catulo, Horacio, Petrarca, Dante, Ariosto, y tras
éste, sefiala a Garcilaso (30).

La apuesta mayor de Cervantes no era la parodia caballeresca, géne-
sis de la novela moderna tal como la conocemos; “Cervantes fue [...]
un autor de marcada vocacion pastoril. [...] se hubiera presentado a
si mismo no como el autor del Quijote sino como el autor de La Ga-
latea” (30). Asi lo hace en el autorretrato del prélogo de sus Novelas
ejemplares: pondera y menciona en primer lugar a La Galatea y en
segundo puesto coloca su obra cumbre. Es como si Cervantes se viera a
si mismo, sobre y ante todo, como un poeta pastoril: Beatus ille in locus
amaeenus.

Injerencias mas notables

Garcilaso, admirado unanimemente por los lectores de los Siglos de Oro,
era dechado de artista y de hombre: un individuo excepcional, un mo-
delo, un paradigma. Cémo y qué fue Garcilaso para Cervantes y de qué
modo entrd en la obra literaria de éste son algunos de los temas de este
ensayo. No es la primera vez ni serd la ultima que se aborden: en el am-

102 GALvEz y HuerTa / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



bito de los estudios hispanicos son fundamentales. Lo que menos hace
falta es valorar la poesia de Garcilaso o la obra cenital de Cervantes;
pero quizé valga la pena buscar angulos y rincones interesantes; si no
nuevos, al menos estimulantes: suscitaciones para lecturas contempora-
neas de los clasicos. Esperamos, si no hacer una contribucion completa-
mente original, si por lo menos dar orden cierto a algunos materiales al
alcance de todos los lectores interesados.

Al consultar la Enciclopedia cervantina de Juan Bautista Avalle-
Arce (1997), en la entrada de Garcilaso de la Vega hallamos, ademas
de otra constatacion de que la influencia del toledano fue marcada y
decisiva en practicamente la totalidad de la obra de Cervantes, que dos
versos en particular fueron muy citados por éste y encontraron hondo
eco en sus textos. Avalle-Arce registra como Unica sefial garcilasiana en
la Primera parte del Quijote la cita ‘directa’ que se halla en la cancion
desesperada de Griséstomo (I, 14: 120) del verso 606 de la Egloga II,
“Echa con la doliente anima fuera” —aunque Cervantes troca ‘echa’
por ‘salgan’—, el cual es obviamente el primero de los dos recién alu-
didos y cuya presencia es recurrente en la obra cervantina. Se pueden
rastrear alusiones, reelaboraciones, estilemas, citas o inserciones (como
la anteriormente acotada) y guifios a este topico; en La Galatea (11I:
208), por ejemplo, hay “diversos recuerdos” del citado verso; asimis-
mo, en el Persiles (11, IV: 179), Policarpa canta un soneto cuyo noveno
verso calca el 606 de la Egloga 1.

En segunda instancia nos topamos con los dos versos iniciales del
celebérrimo Soneto X, “{Oh dulces prendas por mi mal halladas, / dul-
ces y alegres cuando Dios queria!”. La recitacidén de éstos por parte de
don Quijote (II, 18: 680) es so6lo la punta del iceberg; hallamos tam-
bién “jOh, por mi bien, prenda hallada!” en Los barios de Argel (11,
143b [sic en la Enciclopedia...]); en el Persiles (I, IV: 67), Periandro
exclama “oh, prenda, no sé si diga por mi bien o por mi mal hallada”,
y en la misma obra, mas adelante (I, XV: 244) leemos “;Oh tUnicas
consoladoras de mi alma; ah ricas prendas por mi bien halladas, dulces
y alegres en este y en otro cualquier tiempo!”; en La guarda cuidadosa
(513a) advertimos en el parlamento de un soldado: “Ya que no lleva
remedio de firme estas chinelas, que no fuera mucho, y mas sobre tan

Acta Poetica 36-2, 2015, pp. 81-111 103



dulces prendas, por mi mal halladas”.!® Pero centrémonos por un mo-
mento en la aparicion quijotesca de dichos versos e intentemos diluci-
dar sus implicaciones.

Las tobosescas tinajas

En el capitulo XVIII de la Segunda parte del Quijote, dedicado a la
llegada y el aposentamiento de don Quijote y Sancho Panza en la casa
del Caballero del Verde Gaban —es decir, don Diego Miranda—, el
hidalgo manchego descubrid

muchas tinajas a la redonda, que, por ser del Toboso le renovaron las me-
morias de su encantada y transformada Dulcinea; y suspirando, y sin mirar
lo que decia, ni delante de quién estaba, dijo:

—iOh dulces prendas, por mi mal halladas,

dulces y alegres cuando Dios queria!

iOh tobosecas tinajas, que me habéis traido a la memoria la dulce
prenda de mi mayor amargura! (II, 18: 679-680).

El juego se plantea aqui con los dos versos del décimo soneto de
Garcilaso de la Vega, recordado puntual y muy correctamente por don
Quijote, sin deturpacion ni deformacion como la del verso “travestido”
—asi lo llama Antonio Armisén— por Altisidora en el capitulo LXX de
la Segunda parte de la novela. Una nota de la edicion del IV Centenario
acerca de esas tinajas informa: “Cuya produccion alfarera [la del Tobo-
so] era abundante y muy estimada”. Las tinajas tobosescas son vistas,
pues —literalmente vistas, descubiertas con los ojos por el personaje—,
como objetos admirables, cuyo valor no podia ignorar un hombre al
tanto de las tareas agricolas, como don Quijote.

Los célebres versos, como se sabe, glosan otros igualmente famosos
de la Eneida: Dulces exuviae, dum fata deusque sinebat (Eneida, 1V:

10 Ponderamos que estos dos versos garcilasianos son los mas representativos, y
asentadas quedan sus resonancias en Cervantes. No obstante, otro par corrieron igual
suerte: nos referimos a “;Oh més dura que el marmol a mis quejas!” (Egloga I, v. 57)
y “Por estas asperezas se camina / de la inmortalidad al alto asiento / do nunca arriba
quien de alli declina” (Elegia 1, vv. 202-204). Cfr. Armisén 2010.

104 GALvEz y HuerTa / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



651), que Miguel Antonio Caro, el gran filologo y clasicista colombia-
no, traduce asi, en sonora octava real que transcribimos completa (co-
rresponde, segun la numeracién de Caro, a la estrofa CXXVII):

iOh dulces prendas con mejor fortuna!
iDulces por siempre cuando Dios queria!
iMi espiritu os entrega, y mi importuna
Memoria cese con la vida mia!

La senda anduve que emprendi en la cuna.
Vivi las horas que vivir debia:

Hoy, fin logrando a miseros afanes,

Van a otro mundo mis augustos manes [...].

Las prendas en la escena protagonizada por Dido son los arreos mi-
litares de Eneas; en el caso del soneto espafiol no podemos saber con
exactitud a qué se refiere la palabra “prendas”, pero podemos supo-
nerlo: un mechdn de pelo de la amada, un anillo, unos pendientes, un
collar —cualquier objeto entregado precisamente “en prenda” al galan
para servir como memento amoroso—. El poema garcilasiano ha sido
recreado en muchas ocasiones; la recreacion o glosa cervantina en el
Quijote es, acaso, una de las mas sonrientes y divertidas.

Una vez registrada la sefial garcilasiana, se abre el lugar para la re-
flexion y para algunos apuntamientos criticos. (Qué quiere decir esta
resignificacion —como la llamamos en el “apeindice”— de un pasaje
célebre de la poesia espafiola? En boca de don Quijote, constituye un
uso del canon poético garcilasiano para sus fines amorosos y sus tareas
de caballero andante, tal como €l las entiende a partir de sus insaciables
lecturas de novelas de caballeria: entre esas tareas deben figurar, por su-
puesto, las de evocar y homenajear a su “dama de pensamiento”. En el
marco de la narracion cervantina, la insercion burlesca de versos admi-
rados por Cervantes y prestados a su personaje para poner de relieve su
locura, su impertinencia —esto es, la voluntad de jugar con valores esta-
blecidos sin herirlos ni intentar su destruccion, antes bien, poniéndolos
en movimiento—. He aqui en plenitud el espiritu de la eutrapelia cer-
vantina destacado por Francisco Marquez Villanueva: el entretenimien-
to —el Quijote es un libro de burlas— sin hiel, comedido, mesurado.

Acta Poetica 36-2, 2015, pp. 81-111 105



Conclusion

La gravitacion de la poesia de Garcilaso de la Vega en la obra de Mi-
guel de Cervantes es innegable, en especial en el Quijote. Constituye un
campo de estudio lleno de posibilidades, pero solamente si los investi-
gadores van mas alla del simple registro de “citas” o “glosas” garcila-
sianas y lo situan en una perspectiva amplia. Tal ha sido el espiritu que
ha presidido la escritura de este ensayo, el cual asimismo se propuso
avizorar, siempre con una apreciacion critica (y segun sus respectivas
pautas histéricas), los accidentes y favores con que el canon influyo y
fue influido por ambos autores. El estudio aqui emprendido tuvo por
norte evidenciar los paralelismos y las afinidades entre Garcilaso y Cer-
vantes, asi como la influencia que tuvo la obra del poeta toledano en el
alcalaino, y el posterior eco que su literatura hallo en las formas candni-
cas, erigiéndolos, con toda justicia, como los clasicos por antonomasia
de la tradicion literaria hispanica.

Apeindice

*[Para simplificar la localizacion y confrontacién de nuestros regis-
tros, ideamos el siguiente formato de referencia: divididas claramente
de antemano ambas partes de la novela y “numeradas alfabéticamen-
te” cada una de las sefiales garcilasianas, sin citar directamente la parte
focalizada,!' establecemos: Capitulo o seccion del Quijote, (pagina);
Poema garcilasiano, verso o versos —v. o vv.— y (pagina en la citada
edicion de Bienvenido Morros).]

Primera parte

a) Ultimo verso del soneto preliminar de “El Caballero del Febo a don
Quijote de la Mancha” (p. 23); Egloga II, v. 1418 (p. 288).

I Para la referencia completa y mucho mayor precision véase la ed. de Francisco
Rico del Quijote, del Instituto Cervantes, Madrid: Critica, 1998. Las referencias a Gar-
cilaso las manejamos ateniéndonos a la ed. de Bienvenido Morros, rehecha y abreviada
de la Obra poética y textos en prosa, 2001 [cfr. bibliografia].

106 GALvEz y HuerTa / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



b) Cap. IV (p. 49); Egloga II, v. 653 (p. 254).

c) Cap. XI (p. 97; el discurso de la Edad de Oro); posible reminiscen-
cia del verso 239 de la Egloga I (p. 210).

d) Cancién de Antonio, Cap. XI (p. 100); Cancion IV, vv. 90-91 (p.
156).

e) Cancién de Griséstomo, cap. XIV (p. 120); Egloga II, v. 606 (p.
252).

f) Cap. XX (p. 174); Cancion III, vv. 1-2 (p. 146).

g) Cap. XXV (p. 238); Egloga II, vv. 602-627 (pp. 251-253).

h) Cap. XXV (p. 239); Soneto X, v. 2 (p. 96).

1) Versos compuestos por don Quijote, cap. XX VI (p. 251); Soneto I, v.
6 (p. 82).

j) Cap. XXX (p. 307); Soneto V, v. 13 (p. 89).

k) Cap. XXXIII (p. 335); mencién de Luis Tansilo, amigo de Garcila-
s0, quien lo cita en su Soneto XXIV (v. 3; p. 118).

1) Soneto del Cap. XXXIV (p. 352); Sonetos Iy V, reelaboraciéon com-
pleta y uso de topicos y motivos (pp. 82 y 88-89, respectivamente).

m) En el discurso de las armas y las letras, Cap. XXXVIII (p. 397);
“estilema garcilasesco” vida y cuidado reelaborado como “pensa-
mientos y vida”; Sonetos I, v. 8,y III, v. 8 (pp. 82 y 84-85).

n) Cap. XLII (p. 449); evocacion del v. 1 del Soneto V, por medio de la
frase “si yo no le trujera tan retratado en mi alma” (pp. 88).

fi) Cap. XLVI (p. 475); Egloga I, vv. 202-204 (p. 212).

0) Cap. XLVIII (p. 494); La alusion a la comedia de Lope de Vega, La
ingratitud vengada, titulo tomado de la oda “A la Flor de Gnido™:
“Hasta que finalmente / en duro marmol vuelta / y trasformada, /
hizo de si la gente / no tan maravillada / cuanto de aquella ingratitud
vengada” (vv. 95-100, p. 158).

Segunda parte

a) Cap. III (p. 571); la frase “necesidad de comento”, alusiva a las Ano-
taciones de Fernando de Herrera a la poesia de Garcilaso, también
mencionadas en “El licenciado Vidriera”.

b) Cap. IV (p. 580); acerca del poema de encargo al bachiller, evoca-
cion de la Cancidn V, encargada por Mario Galeota a Garcilaso.

Acta Poetica 36-2, 2015, pp. 81-111 107



c) Cap. VI (p. 593); Elegia I, vv. 202-204 (p. 178).

d) Cap. VIII (p. 603); alusion a la Egloga III (y antonomasticamente a
Garcilaso, a quien don Quijote llama “nuestro poeta”).

e) Cap. X (p. 620); Egloga I, v. 81 (p. 203), y Egloga II1, v. 17 (p. 310);
“anima mezquina”, “de mi mal no harta”.

f) Cap. XII (p. 635); vaga alusion al v. 10 del Soneto V en el segundo
verso del soneto del Caballero del Bosque.

g) Cap. XII (p. 636); Egloga II, vv. 95-97 (p. 226). (Esta sefial garci-
lasiana fue comentada por Juan Bautista Avalle-Arce en su primer
texto cervantino, para numero 1 de la Nueva Revista de Filologia
Hispdanica, en 1947).

h) Cap. XIII (p. 638); Soneto XI, vv. 7-8.

i) Cap. XIII (p. 640), “ninfa del verde bosque™; Egloga I, v. 805 (p.
261).

j) Cap. XVII (p. 680); Soneto X, vv. 1-2 (p. 96); resignificacion bur-
lesca de dos de los versos mas famosos del canon garcilasiano.

k) Cap. XX (p. 697); vaga alusién a la Egloga II, vv. 78-79 y 100 (tam-
bién hay una posible alusion al poema de fray Luis de Ledn com-
puesto “a la salida de la carcel”).

1) Cap. XXXII (p. 793); vaga alusion a la Elegia I, vv. 202-204, como
en el cap. VI (véase 11, ¢): “aspereza”.

m) Cap. XXXII, (p. 798); Soneto V, v. 1 (p. 88); “vuestra grandeza... la
viera en él toda retratada”.

n) Cap. XXXV (p. 823); Soneto XIII, v. 12 (p. 101); uso peculiar, en
Garcilaso, recogido por Cervantes, de la palabra “tamafio” como ad-
jetivo.

i) Cap. XLVIII (p. 909); véase en el inciso / de este apéndice la refe-
rencia al Soneto V; “la mayor hermosura... grabada y estampada en
la mitad de mi corazén”. En esa misma pagina hay una alusién a la
“ninfa del dorado tajo...” de la garcilasiana Egloga III (vv. 49 y ss.).

0) Cap. LVIII (p. 991); mencién directa del parlamento de una de las
zagalas de la “Arcadia fingida” del “famoso poeta Garcilaso y otra
del excelentisimo Camoes”.

p) Cap. LXI (p. 1018); Egloga III, vv. 63-64; descripcion del locus
ameenus durante el amanecer.

108 GALvEz y HuerTa / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



q) Cap. LXIV (p. 1044); Soneto 111, v. 1 (p. 84); acerca del mar, en un
parlamento de Sancho Panza.

r) Cap. LXVII (p. 1061); Eglogas I y II, passim; identificacion tradi-
cional de Juan Boscan con el pastor Nemoroso.

s) Cap. LXIX (p. 1071); Egloga III, una octava, vv. 9-16 (p. 309), se-
gunda de las dos estancias que el mancebo canta en el Quijote.

t) Cap. LXX (p. 1078); Egloga I, v. 57 (p. 201); desde luego, Altisido-
ra cambia el género: “duro” por “dura” pues se dirige a don Quijote
(véase Armisén 2010).

u) Cap. LXX (p. 1081); mencion de Garcilaso en el parlamento de don
Quijote, que formula un reproche al mancebo por “hurtar” unos ver-
sos del poeta toledano.

v) Cap. LXXIV (p. 1099); recreacion o rehechura de “las formulas con
que solian comenzar los testamentos”; véase el principio del testa-
mento de Garcilaso (p. 363).

BIBLIOGRAFIA

ALADRO-FONT, JORGE y Ricardo RaAMos TREMOLADA. “Ausencia y presencia de
Garcilaso en el Quijote”, en Cervantes: Bulletin of the Cervantes Society
of America, 16: 2 (1996): 89-106. Articulo disponible en <http://www.h-
net.org/~cervant/csa/articf96/aladro.htm> [fecha de consulta: 22 de junio
de 2014].

AroNso, DAMASO (ed.). La “Epistola moral a Fabio”, de Andrés Ferndndez de
Andrada [1978]. Madrid: Critica, 1993.

ARMISEN, ANTONIO. “Garcilaso y el verso travestido de Altisidora. Anaxare-
te, Dido, Avellaneda y la escritura meliorativa del Quijote de 16157, en
Cervantes en el espejo del tiempo. Maria Carmen Marin Pina (coord.).
Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza / Universidad de Alcala de
Henares, 2010: 15-60. Articulo disponible en <https://www.academia.
edu/3653311/Garcilaso_y el verso travestido de Altisidora. Anaxare-
te Dido_Avellaneda y la_escritura_meliorativa_del Quijote_de 1615>
[fecha de consulta: 7 de julio de 2014].

AVALLE-ARCE, JUAN BAUTISTA. Enciclopedia cervantina. México: Universidad
de Guanajuato, 1997.

AzoRIN, “Garcilaso”, en La poesia de Garcilaso: ensayos criticos. Elias L. Ri-
vers (ed.). Barcelona: Ariel, 1974: 33-39.

Acta Poetica 36-2, 2015, pp. 81-111 109



BLEcUA, JosE MANUEL. “Garcilaso y Cervantes”, en Homenaje a Cervantes.
Madrid: insula, 1947: 141-150. Articulo disponible en <http://cvc.cervan-
tes.es/literatura/quijote _antologia/blecua.htm> [fecha de consulta: 8 de
julio de 2014].

CaLvo, MARriANoO. “Cervantes y Garcilaso: la voz a ti debida”, en Revista Aiiil
26: 29-32. Articulo disponible en <http://biblioteca2.uclm.es/biblioteca/
ceclm/ARTREVISTAS/a%C3%B1i1/a%C3%B1il26/cervantes_calvo.
pdf> [fecha de consulta: 26 de junio de 2014].

CARREIRA, ANTONIO. “Gongora y el canon poético”, en El canon poético en
el siglo xvir. Lopez Bueno (dir.). Sevilla: Universidad de Sevilla, 2010:
394-423.

CasTrO, AMERICO. “El pensamiento de Cervantes” [1925], en Obra reunida,
volumen uno. El pensamiento de Cervantes y otros estudios cervantinos.
Madrid: Trotta, 2002.

CERVANTES, MIGUEL DE. Entremeses [1614]. Ed. Eugenio Asensio. Madrid:
Castalia, 1970.

CERVANTES, MIGUEL DE. Vigje del Parnaso [1614]. Ed. Vicente Gaos, Madrid:
Castalia, 1973.

CERVANTES, MIGUEL DE. Don Quijote de la Mancha [1605, 1615]. 2 vols. Ed.
Francisco Rico. Barcelona: Critica / Instituto Cervantes, 1998.

CERVANTES, MIGUEL DE. “La gran sultana”, en Comedias I [1615]. Ed. Floren-
cio Sevilla Arroyo. Madrid: Castalia, 2001: 323-457.

CERVANTES, MIGUEL DE. Don Quijote de la Mancha. Ed. Conmemorativa del
IV Centenario. Madrid: Real Academia Espafiola / Alfaguara, 2004.

CERVANTES, MIGUEL DE. Novelas ejemplares [1613]. Barcelona: Critica, 2005.

CERVANTES, MIGUEL DE. La Galatea, Biblioteca virtual 2003. Texto disponible
en <http://biblioteca.org.ar/libros/656352.pdf> [fecha de consulta: 16 de
julio de 2014].

CERVANTES, MIGUEL DE. Los trabajos de Persiles y Sigismunda. Texto prepa-
rado por Enrique Suérez Figaredo. Texto disponible en <http://users.ipfw.
edu/jehle/CERVANTE/othertxts/Suarez_Figaredo_ Persiles.pdf>[fecha de
consulta: 16 de julio de 2014].

Cuevas CERVERA, FraNcisco. “Cervantes en la configuracion del canon de
literatura espafiola. Antologias y colecciones de literatura (1750-1850)”,
en Gramadtica, canon e historia literaria: estudios de Filologia espariola
entre 1750y 1850. Victoriano Gavifio Rodriguez y Fernando Duran Lépez
(coords.). Madrid: Visor, 2010: 85-116.

MARQUEZ VILLANUEVA, FRANCISCO. “La cultura del Cervantes pensador”. Fun-
dacion Juan March. 22 de octubre de 1998. Conferencia disponible en
<http://www.march.es/conferencias/anteriores/voz.aspx?id=796> [fecha de
consulta: 27 de junio de 2014].

110 GALvEz y HuerTa / Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



Rico, Francisco (ed.). Mil afios de Poesia Espaiiola, Antologia comentada.
Barcelona: Enciclopedias Planeta, 1996.

RiLey, E. C. Teoria de la novela en Cervantes [1962]. Madrid: Taurus, 1995.

Rivers, ELias (ed.). Poesia Lirica del Siglo de Oro. Madrid: Catedra, 1997.

VEGA, GARCILASO DE LA. Obras. Ed. Tomas Navarro. Madrid: Imprenta Clasi-
cos Castellanos, 1911.

VEGA, GARCILASO DE LA. Obra poética y textos en prosa. Ed. Bienvenido Mo-
rros Barcelona: Critica, 1995.

VEGA, GARCILASO DE LA. Obra poética y textos en prosa. Ed. Bienvenido
Morros (rehechura y abreviacion de la ed. de Biblioteca Clasica Critica,
1995). Barcelona: Critica, 2001.

VIRGILIO MARON, PuBLIO. Eneida. Trad. y versif. castellana de Miguel An-
tonio Caro. Madrid: Libreria de la Viuda de Hernando, 1890. Texto dis-
ponible en <http://cdigital.dgb.uanl.mx/1a/1020014995 C/1020014995
T1/1020014995.PDF> [fecha de consulta: 2 de julio de 2014].

Acta Poetica 36-2, 2015, pp. 81-111 111



	Garcilaso y Cervantes en la perspectiva del canon



