Acta Poetica 332
JULIO-DICIEMBRE
2012 (109-123)

Una vision comparativa entre el rupaka de Bharata
y la metafora de Aristoteles

Sergio Armando Renteria Alejandre

Las formas del amor en la India son tan complejas como en el resto de las cul-
turas; sobre todo cuando se reflejan en la literatura. Uno de los quehaceres de
los poetas literarios indios, en torno a estas formas, se concentra en el ambito
cultural y social. La poesia lirica india refleja imagenes que van mas alla de
las formas estructurales lingiiisticas morfosintacticas. Para los tedricos y poetas
tanto indios como griegos, es muy importante no solo la forma estructural de
la poesia sino también las imdgenes que se hallan en ella; me refiero a los
alamkaras o a las figuras retdricas como suele traducirse gracias a toda la tradi-
cion poética griega y que Aristoteles, con su Poética y Retorica, es su maximo
representante. El rupaka o la metafora es una figura muy utilizada tanto por
los poetas indios como por los poetas griegos. El alcance estilistico del rupaka
o de la metafora llega a trascender dentro los textos tedricos y poéticos. En
este sentido, dentro del ensayo, planteo una comparacion entre la definicion de
metafora en la Poética y Retorica de Aristoteles y la definicion del rupaka en
el Natyashastra de Bharata, tratado de dramaturgia, esencial para el estudio no
solo del teatro indio sino también de la poética india. Toda esta teoria compa-
rativa me ayuda a encontrar el objetivo de la metafora en la poesia sanscrita a
través de la vision de Aristoteles y Bharata gracias a los alcances poéticos del
rupaka o de la metéfora.

PALABRAS CLAVE: retorica comparada, India y Grecia, alamkaras, Bhara-
ta, Aristoteles.

The forms of love in India are as complex as in the rest of cultures; especially
when they are reflected in literature. One of the tasks of Indian literary poets
about these forms is concentrated on the cultural and the social field. The In-
dian lyric poetry reflects images which go beyond linguistic structural mor-

[109]



phosyntactic forms. For both Indian and Greek theorists and poets it is very
important not only the structural form of poetry but also the images in it. With
this I refer to alamkaras or rhetoric figures, as it is usual translate them thanks
to all poetic Greek tradition, of which Aristotle, with his Poetics and Rhetorics,
is the representative maximum. The rupaka or metaphor is a figure very used
by both Indian and Greek poets. The stylistic reach of rupaka or metaphor
manages to transcend into theoretical and poetical texts. In this sense, into this
essay I set out a comparison between the definition of metaphor in Aristotle’s
Poetics and Rhetorics and the definition of rupaka in Bharata’s Natyashastra,
treatise about playwriting, very important for the studies on Indian theater as
well as for those on Indian poetry. All this comparative theory helps me to find
the aim of metaphor into Sanskrit poetry, through the vision of Aristotle and
Bharata, thanks to the poetic reach of rupaka or metaphor.

Keyworps: comparative rethoric, India y Greece, alamkaras, Bharata,

Aristotle.

Fecha de recepcion: 18 de diciembre de 2011
Fecha de aceptacion: 3 de julio de 2012

110 ReNTERIA / Una visién comparativa entre el rupaka de Bharata



Acta Poetica 332
JULIO-DICIEMBRE
2012 (109-123)

Sergio Armando Renteria Alejandre
Centro de Estudios de Asia y Africa
El Colegio de México

Una vision comparativa entre el rupaka de Bharata
y la metafora de Aristételes

Un corazoén desahuciado me vio,
nos entendimos con la mirada,
el mismo dolor...

Introduccion

El concepto del amor en India es tan complejo como en las demaés cul-
turas, sobre todo cuando se refleja en la literatura, especialmente en la
poesia. Uno de los quehaceres de los poetas literarios, en torno a este
sentimiento, se concentra en el ambito cultural y social. La poesia lirica
india refleja imagenes que van mas alla de las formas estructurales lin-
giiisticas y de las estilisticas. Para los tedricos y poetas indios es muy
importante no solo la forma estructural de la poesia sino también las
imagenes que se hallan en ella a través del rupaka o la metafora. Degus-
tar el amor, en la poesia india, se ha convertido en una forma importante
para el estudio de la lirica sanscrita porque continlia con una tradicion
no solo poética sino también figurativa. El estudio y el analisis del amor
indio deben estar acompafiados de analisis literarios sobre todo en la
parte de los alamkaras o de las figuras retoricas. Por ello, es importante
resaltar que el amor es el foco de la poesia lirica india y esté sujeto a los
usos del rupaka.

[111]



La poesia antigua india se concentra en dos conceptos: el sonido y
el sentido de las palabras. Dentro de estas dos palabras, los alamkaras
o figuras retoricas se relacionan con el sonido y el sentido. De acuerdo
con esto, puedo decir que la poesia sanscrita es la union entre los soni-
dos y los sentidos que se expresan a través de los alamkaras y que a su
vez se relacionan intimamente con el sentimiento del amor. Uno de los
primeros tratados, en la tradicion india, que habla sobre los alamkaras
es el Natyashastra o “el tratado sobre el teatro” atribuido al dramatur-
go Bharata (s. 1 a.C - s. 1 d.C.) (De, 18). Para la tradicion occidental,
existen dos tratados de suma importancia que versan sobre las figuras
retoricas: la Retorica y la Poética de Aristoteles (348 a.C - 322 a.C.).
Las dos formas de ver la poesia, tanto la de Bharata como la de Aristo-
teles, pueden facilmente entenderse entre si; lo que uno llama vivencia,
es lo que el otro llama intuicion creadora; lo que uno llama experiencia
poética, es lo que el otro llama proyeccion sentimental. En efecto, es
posible apreciar en ellos, aunque de manera diferente, el intento de ir
mas alla de los limites del poema, y asi encontrar, detras del lenguaje
mismo, el contenido del conocimiento y de las emociones que se pre-
sentan a través de las palabras; sobre todo de los alamkaras o de las
figuras retoricas. En este sentido, el rupaka juega un papel importante
dentro de la composicion poética. Desde esta perspectiva, el objetivo de
este ensayo es la comparacion entre el rupaka y la metafora a partir
de la vision de Bharata y la de Aristoteles. Para iniciar, me plantearé
la siguiente pregunta: ;cual es el objetivo de la metafora dentro de la
poesia sanscrita a partir de la comparacion entre el concepto del ru-
paka de Bharata y el de la metafora de Aristoteles? A partir de estas
dos visiones, analizaré algunos poemas sanscritos donde el rupaka o la
metafora estan presentes.

Una dilucidacion del rupaka

A partir del origen mismo de la funcion estética, se ha manifestado la
necesidad de la estilizacion del lenguaje. El lenguaje ha funcionado
como un instrumento tan docil, tan maleable y tan susceptible, donde
se han agrupado elementos dentro de las estructuras que representan

112 ReNTERIA / Una visién comparativa entre el rupaka de Bharata



formas y que intentan representar la belleza. La poesia, para sensibilizar
con gran intensidad el pensamiento, actiia desde lo mas intimo de la
imagen y del significado; neutraliza el sentido ordinario de las palabras
y la sustantiva desde su mismo interior, no solo a partir de las estruc-
turas y del sentido mismo de la imagen sino también a partir de su so-
noridad. La imagen siempre ha tenido esta mision que la sonoridad no
ha podido cumplir. La imagen, idea sensible, da sentido al significado
dentro de la poesia sanscrita, la imagen penetra en el cuerpo del rupaka
o la metafora y se identifica como un todo.

En palabras de Bharata, el rupaka o la metafora es una imagen que se
centra en dos objetos que se conciben de manera semejantes y que con-
servan caracteristicas similares, lo que lo lleva a relacionarse con otra
figura llamada upama o similitud (Natyashastra, XVII, 56-57). Para
Bharata, dentro del drama, estos dos alamkaras son de suma impor-
tancia, porque gran parte de la composicion poética de las imdgenes se
centra tanto en el rupaka como en el upama. Aristoteles no dista mucho
de esta definicion. La metafora, dice Aristoteles en la Poética, es el tras-
lado del nombre de una cosa distinta o del género a la especie, o de la
especie al género, o de una especie a otra especie o por analogia (1457b,
7-8.). Tanto para Bharata como para Aristoteles el rupaka o la metafora
se vuelven un medio de conocimiento porque en ella se plantean dos
objetos y su traslacion del significado que influyen directamente en la
poesia. En este sentido, cuando una palabra se desconoce, el rupaka o la
metafora nos ayuda ha entender por medio del género, como Aristoteles
lo plantea, y por medio de objetos, como lo plantea Bharata, al género
que pertenecen. Entonces, el rupaka o la metafora se explicaria como
consecuencia de la necesidad de tomar las imagenes que el lenguaje
comun no cubriria, es decir, el hablante cubre las caracterizaciones de
los dos objetos comparados que se manifiestan con una carencia de la
eleccion de términos, por lo tanto el rupaka o la metafora cubre esas
carencias y dotan al hablante de imagenes para subsanar los huecos de
expresion.

En la Retorica, Aristoteles ejemplifica de manera profusa y racio-
nal la metafora por medio de la analogia porque las metaforas son las
comparaciones que esperan ser desarrolladas (III, 1407-1411a). En este
punto también Bharata hace alusion a que el rupaka esta intimamen-

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 109-123 113



te ligado al upama, es decir, estd sujeto al raciocinio. La teoria de la
metafora como la plantean estos dos autores ha sido plasmada de for-
ma condensada y ha sido adoptada por manuales, libros y diccionarios.
A continuacion pondré las definiciones tanto del rupaka como de la
metafora de dos diccionarios fundamentales para su estudio con el
objetivo de esclarecer y entender a fondo su funcionamiento.

El primero es un diccionario de alamkaras editado por Dhirendra-
nath Banerjee. El rupaka proviene de la raiz rup (imponer, imitar, for-
mar, representar). La palabra rupa literalmente significa: forma, figura,
apariencia, espécimen, dibujo, esencia, gracia, belleza, elegancia (Pu-
jol, 779). Para Dhirendranath, el rupaka se identifica con la metafora.
Se trata, pues, de una figura que se complementa y se construye con dos
objetos en una total superimposicion de una cosa con otra. Cada identi-
dad, especie u objeto (en sanscrito se conoce como upameya) mantiene
una relacion intima entre el objeto y la especie, de igual modo Aristote-
les lo plantea de esta forma. Cuando el rupaka entra en composicion se
relaciona con otros alamkaras:

1. Cuando el upameya es igual al upamana o la similitud.

2. El upamana se distingue del rupaka por la construccion de la ora-
cion. El upamana se identifica con la palabra “como” (iva en sans-
crito) y la metafora trasciende su significado de un objeto a otro
(Banerjee, 134-135).

Por ejemplo: El amor es como un ave que canta. Similitud
El amor es un ave que canta. Metdfora

krodha iva analah: El enojo es como el fuego. Upama
krodhanalah: El enojo es fuego. Rupaka

En el rupaka, 1a identidad de los elementos comparados se basa en la
semejanza extrema hasta la diferencia entre los elementos. En este sen-
tido, no existe ningun tipo de superioridad ni inferioridad ni disimilitud
entre los dos elementos comparados, expresados o implicitos.

Abhora bien, la palabra griega metafora proviene de meta (mas alld) y
pherein (trasladar), es decir, meta-pherein: trasladar; metafora significa
por tanto, etimologicamente, traslacion. Desde sus inicios, el concepto
de metafora se representa como el de un instrumento adecuado para

114 ReNTERIA / Una visién comparativa entre el rupaka de Bharata



traspasar los limites impuestos por la forma literal del lenguaje. El tér-
mino metafora manifiesta por si mismo la capacidad fundamental que
tiene la mente para expresar relaciones que trascienden la significacion
directa o habitual. Aunque seria demasiado imprudente decir que invita
a la prospeccion “metafisica”, es indudable que el término denuncia la
existencia de un mecanismo de transferencia que, aplicado al lenguaje,
permite superar la simple adecuacion significado / significante y cons-
truir mundos abstractos (Maillard, 97).

Por su parte, para Helena Beristain, en su Diccionario de retorica
y poética, la metafora es una figura importantisima que afecta al nivel
1éxico/semantico de la lengua y que tradicionalmente solia ser descrita
como un tropo de diccion o de palabra que se presenta como una com-
paracion abreviada y eliptica, es decir, sin verbo. La metafora se ha
visto como fundada en una relacion de semejanza entre los significados,
de aqui la vision de Aristoteles y Bharata, entre los significados de las
palabras que en ella participan, a pesar de que se asocian términos que
se refieren a aspectos de la realidad que habitualmente no se vinculan
(Beristain, 310-311). La metafora se construye, en palabras de Beristain,
a través de semas o unidades minimas de significado que se expresa en
el plano semantico, es decir, cuando la metafora no es lingiiistica, se ma-
nifiesta en la identidad parcial de dos significados, paralelamente a la no
identidad de los dos significados correspondientes.

La metafora, tanto para Bharata como para Aristoteles, se ha conver-
tido en un instrumento cognoscitivo de la naturaleza asociativa, nacida
de la necesidad y de la capacidad humana de raciocinio, el cual parece
ser el modo fundamental del como correlacionamos nuestra experiencia
y nuestro saber y parece estar en la génesis misma del pensamiento. Sin
embargo, esto se opone al pensamiento logico que produce un cambio
de sentido o un sentido figurado opuesto al sentido literal o recto, pues
ofrece una connotacion discursiva diferente de la denotacién que los
términos implicados poseen, cada uno, en el diccionario dentro de las
dos esferas del ser subordinadas figurativamente una con otra.

Cuando la metafora corresponde a una necesidad, es debida a una
“inopia léxica”, se trata de la catacresis de metafora, de la metafora
muerta, fosil, 1éxica o lingiiistica (pata de la silla). Comparten este esta-
tuto las metaforas gastadas por repetidas, inclusive las literarias (la flor

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 109-123 115



de la juventud). La necesidad es el origen de los nombres que designan
muchas de las “realidades espirituales”: espiritu (soplo) (Beristain, 312).

Asi, con la ayuda de estos parametros de definicion del rupaka, el
objetivo de la metafora en la poesia sanscrita se convierte en una fe-
cunda actividad que el ser humano ha ido perfeccionando. La vision
mental planteada dentro del rupaka es amplia, destilada en un solo
punto del objeto o acontecimientos metaforizables, dentro del cual se
acentua significativamente; el resto del campo sigue inadvertido por
carecer momentaneamente de peculiaridades y asi permanecera hasta
que en otro momento las posea. De modo simultaneo, cada parte del
todo se presenta como un mismo todo y ambas cosas a la vez. Las
definiciones de Aristoteles y de Bharata de la metafora supusieron una
reduccion de su significado de acuerdo con la tendencia capital en el
espiritu griego de reducir el todo irracional a sus partes racionales y
el del espiritu indio de entender un todo con el universo. Desde esta
perspectiva, el concepto de metafora se mantuvo con rigidez, durante
centurias, a titulo de peligrosa quimera solo domesticable por los poetas.
La definicion aristotélica completo el circulo trazado por los presocra-
ticos al descubrir que la palabra, de un lado, y el mito, del otro, como
expresiones de una conducta irracional que trataba de identificar los
poderes del hombre con las fuerzas demoniacas, no eran suficientes
para manejar los poderes de la naturaleza. Es en este punto donde se
comenzo a ver la relacion entre el lenguaje y la realidad a una luz di-
ferente. Sin embargo, las dos visiones de la metafora tanto india como
griega, a pesar de las diferentes interpretaciones, se halla en la fun-
cidon magica de la palabra que se eclipsé y que fue reemplazada por
su funcion semantica, porque la palabra no estaba dotada de poderes
misteriosos ni ejercia influencia fisica o sobrenatural inmediata. No
podia cambiar la naturaleza de las cosas ni compeler la voluntad de los
dioses o demonios; no obstante, no dejaba de tener sentido o carecer
de poder. No era, simplemente, un flatus vocis, un mero halito, sino su
caracter logico, no fisico de la misma. En este punto puedo decir que,
tanto para Aristoteles como para Bharata, la palabra fisicamente es im-
potente pero logicamente se eleva a un nivel mas alto, al superior: el
logos griego se convierte, al igual que la vac india, en el principio del
universo y en el génesis del conocimiento humano. La conexion entre

116 ReNTERIA / Una visién comparativa entre el rupaka de Bharata



el lenguaje y el mito comenzo6 a disolverse cuando la mente desarrollo
un proceso logico en que las palabras se fueron reduciendo a signos
conceptuales, convertidas en vehiculos de pensamiento, expresiones
de conceptos y juicios con renuncia a la riqueza y plenitud de la expe-
riencia inmediata, pero rest6 ambito donde la palabra conservaria sus
poderes creadores originarios: en la figuracion poética de la metafora.
En este sentido, no solo el lenguaje es cauce de toda creacion verbal es-
tética sino el instrumento renovador de la rica potencialidad imagina-
ria humana donde se desarrolla el rupaka o 1la metafora. El novelista, el
dramaturgo, el filosofo, despliegan, con nuevos modos, la mitica vision
que poseyo el ser humano, ahora desposeida de todo intento coactivo
sobre la materia; no estan poseidos por dioses o demonios pero tam-
poco amarrados a la logica de las nominaciones abstractas porque la
mente poética usa la palabra, en cierto sentido, como se produciria una
revelacion poética a través del rupaka.

El arte del rupaka

Es importante destacar que la funcion poética india ostenta el maximo
rango metaforizador que se ofrece tanto en el lenguaje poético como en
su uso cotidiano. El habla estad compuesta de metaforas en grado mayor
de conceptualizaciones y sugerentes manifestaciones de imagenes que
las palabras se tornasolan a la vida de la gracia inextinguible de la poe-
sia sanscrita. Esto caracteriza a la imaginacion de los poetas. La imagen
invade el campo lingiiistico y determina la mayoria de nuestros modos
expresivos; fantasmas dificilmente aprehensibles; solo se capturan por
medio de equivocos significados y su cautividad conceptual como el
signo, en ocasiones, de su agotamiento y hasta su muerte. El espiritu
humano nunca podria concebirse ni asirse a si mismo sin recurrir a las
imagenes porque todas las vivencias espirituales y siquicas solo en la
imagen y por la imagen pueden ser determinadas y por modo total apre-
hendidas. Solo en virtud de similes o metaforas pueden ser designadas
en el mundo fisico y manifiesto de los fenomenos.

El rupaka, desarrollado en la poesia sanscrita, logra fundir en unida-
des convincentes objetos imaginarios que en la experiencia estan sepa-

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 109-123 117



rados y hasta son incompatibles. Esto significa que, en la comprension
y por medio de ellas, hasta el ultimo resto de objetividad estaticamente
espacial de una cosa cerrada, es arrebatada por ese movimiento que lo
liga e invade todo. En esta fusion o composicion de esferas, la poesia
sanscrita no determina solo el acto del lenguaje mismo sino también es-
tablece la transformacion de una realidad objetiva en otra que se intuye
como una vivencia del poeta indio sobre la palabra. La ambivalencia
que se hace en la poesia sanscrita de los términos lingliisticos se produ-
ce en virtud de su capacidad para conceptualizar y metaforizar. Lleva en
si misma la imagen y el concepto; destaca a la vez, lo general, lo unifi-
cador y lo idéntico a través del cambio y refiere a una individualidad en
hic et nunc, lo que se conoce como la escuela del dhvani o la resonan-
cia. Este traspaso de lo conceptual a lo metaforico se refleja en la poesia
sanscrita, puesto que traspone la imaginacion y el aparto expresivo al
terreno de la metafora lo que clarifica el objetivo de la rupaka de Bhara-
ta y la metafora de Aristoteles en la poesia sanscrita.

Por ejemplo, Bilhana, poeta cachemiro que vivio posiblemente en la
segunda mitad del siglo x1, nos obsequia un poema que ejemplifica la
metafora y su objetivo:

Aun hoy, dia y noche, mi corazon se entristece al pensar que nunca mas
podré ver, frente a mi, la cara de mi amada atractiva luna llena; su rostro
que humillo el orgullo de Kama al superar en hermosura a su esposa
Rati (32).

La imagen que se presenta en este poema de Bilhana es muy clara en
funcion de la metafora. La descripcion del rostro de su amada y la luna
llena somete la imagen central del poema a la ecuacion sicoldgica del
sentimiento del amor. La metafora va mas allad metafisicamente. Si se
racionaliza seria destrozarla, quietar el lenguaje en su integridad que
le confiere la imagen de la amada y de la luna. Aqui, la metafora busca la
imagen poética que enciende una luminosidad que proyecta el rostro de
la mujer amada y la luna; un fulgor que complace a los amantes, dentro
del cual viven el pensamiento y las emociones, ya sean negativas, ya
positivas. No solo la metafora los despliega a través de la palabra sino
que también los crea, desde su interior, tan solo al ver el rostro de su

118 ReNTERIA / Una visién comparativa entre el rupaka de Bharata



amada y contemplar la luna. Esto refleja el sentimiento del amor que se
relaciona con el contenido previo del poema al plantear la tristeza que
invade su corazon, puesto que se vuelve el contenido vital y la forma
esencial de la imagen de la tristeza y la existencia del mismo amor. Esto
es el objetivo y la funcidén que esta haciendo la metafora al apartar la
razon del sentimiento como lo plantea Bharata y no como lo hace Aris-
toteles. La poesia sanscrita se despliega por el camino de la metafora
con diversos recursos; solo que oculta la evidencia y hace mas intenso
e indiscernible el nexo entre el sentimiento del amor y el rupaka. Para
Bilhana, el proyectar el deseo por su amante en el camino directo de los
sentimientos, haciendo invisible la comparacion, promueve la virtud
de una toma de conciencia dentro de sus propios recursos metaforicos.
Una vez mas dice Bilhana:

Aun hoy entregaria la vida decidido si llegase de nuevo al Gnico santua-
rio del amor, aromado por la fragancia del loto de su cara cuyas aguas
sagradas son el amor, que lavan los pecados de la Concupiscencia, la del
estandarte del tiburon (32).

En este poema, tan solo pensar en la desgracia del amor, nos da una vi-
sion de la metafora que proyecta el sentimiento de muerte. Al referirse al
santuario del amor, la metafora cobra aqui una adusta y terrible realidad
porque contempla el cuerpo de su amada y lo lleva al terreno del amor
a través de la metafora. Para Bilhana, la muerte no es nunca un como o
aquello, es el deseo de poseer a su amada antes y después de la muerte.

Todas las conexiones metaforicas que hace Bilhana en sus dos poe-
mas son muy claras, porque los poemas se sustantivan en un solo sen-
timiento: el amor. Sin embargo, hay mas substancias que se relacionan
con el amor: la desesperacion, la tristeza, la ansiedad y la muerte que
hace que los poemas se vuelvan mas reales. Si se piensa, metaforica-
mente, en el cuerpo de su amada, se logra un efecto de incorporacion
plena entre el amor y las metaforas, lo que vuelve a los poemas sensi-
bles a las imagenes que esta proyectando hacia el lector. Esta fusion se
realiza desde dentro, sin que pueda percibirse un mecanismo exterior
comparativo. Es aqui donde se centra el objetivo del rupaka establecido
por Bharata y Aristoteles.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 109-123 119



He aqui otro poema del poeta Kalidasa (alrededor del 300-650 d.C.)
de su obra atribuida Ritusamhara o “La ronda de las estaciones”, donde
la imagen lo es todo para enfatizar la metafora. El contenido, la forma,
el eje argumentativo, el movimiento de la metafora, la experiencia vital
y la estructura poética estan precisados por la encarnacion de todos los
estratos del pensamiento y de la vivencia del amor. Esto se manifiesta a
través de la naturaleza de las estaciones del afno. Dice Kalidasa:

La encantadora terraza de los palacios esta perfumada, el canto acompa-
fiado del laud enciende la pasion, el vino se agita por el aliento de las mu-
chachas. En el verano, los amorosos disfrutan en medio de la noche (I, 3).

Se podria decir que este poema habla simplemente de beber vino y
emborracharse en una noche de verano porque desarrolla una profunda
vivencia humana. Sin embargo, se puede discernir esta vivencia mas
alla de la imagen de una mujer cuyo aliento es alcoholico, como si esas
mujeres fueran un signo distinto de las cosas que expresa la totalidad
del poema. Cabe mencionar que la llave para abrir la puerta del poe-
ma se halla en la palabra “vino”. ;Por qué pensar que el aliento de las
muchachas agita el vino cuando sucede lo contrario? Esta imagen de
incorporacion acentia la metafora cuando la imagen no encierra una
inteligibilidad inmediata sino secreta, una intraducible percepcion de
la vida humana. En contradicciéon con el sentido comun, la metafora
transporta a una realidad donde el vino agita el aliento de las muchachas
para enloquecer a sus amantes. El equivalente conceptual de la imagen
del vino, no solo es indescriptible por el efecto que causa en los amantes
sino el efecto que causa las muchachas en el vino. El mecanismo de la
metafora se asocia con el vino y con los amantes porque rige una cohe-
rencia subterranea a menudo nacida del inconsciente del vino o en todo
caso voluntariamente cerrada por toda realidad reconocible. Y cuando
la asociacion se entabla en la metafora, el efecto de embriaguez que
produce el vino en los seres humanos es el mismo efecto que produce el
amor. La metéafora redime la calidad de una comparacién vulgar en una
expresion poética.

Una de las obras mas importantes en la tradicion literaria india es la
antologia el Gahasattasai, compilada por el rey Hala (primera mitad

120 ReNTERIA / Una visién comparativa entre el rupaka de Bharata



del siglo 1 d.C.); se conoce también como “Gahakosa”, en sanscrito
Gathasaptasati, que significa “Los setecientos versos”. Esta antologia
de caracter poético, aunque no escrita en sanscrito sino en pracrito ma-
harashthri, nos da una idea del uso de los alamkaras que influye en la
poesia sanscrita posterior. Cabe mencionar que esta obra nos ofrece uno
de los testimonios mas antiguos del uso de los alamkaras o de las figu-
ras retoricas en la poesia india. Dice Hala:

En medio de diez millones de versos (koti) adornados con figuras reto-
ricas (alamkaras), el rey Hala, quien siente afecto por los poetas, (s6lo)
recopil6 setecientos (I, 3).

Me interesa aludir aqui el uso del rupaka que estiliza el siguiente
Verso:

iOh luna, inmortal, diadema del firmamento, tilaka de la noche, sélo to-
came con tus manos, con las cuales, poseido, seré tu amante! (I, 3).

La expresion verbal de este verso es una esfera previa y elemental
que da sentido a la imagen de la luna que toca con sus manos. La me-
tafora ayuda a vislumbrar que realmente la luna no toca con sus manos
sino ilumina con su resplandor, esta es una imagen perfecta del lenguaje
poético indio. La poesia india, ya sea escrita en pracrito o en sanscrito,
es particularmente sensible a la imagen pura; en oposicion a las com-
paraciones deliberadas o a las meras ilustraciones de una idea. En este
sentido, la metafora no puede ser despojada de su frescura primigenia
cuya idea se puede clarificar a través de la metafora. La imagen aqui es
algo derivada y, por decirlo de algin modo, docil y sumisa. Sin embar-
go, el rupaka que proyecta el poema se centra en la luna cuando toca
a su amante porque esta en un estado natural y salvaje, es decir, ha de
ser descubierta en ese estado, en el cual obedece solo a su propia ley
y no a la nuestra. Pensemos que podemos sentir a la luna cuando nos
toca, apresar y cautivar esa imagen, pero la docilidad de su luminosidad
prisionera de pasiones es real, es solo la metafora que proyecta no solo
la imagen de la luna que toca a sus amantes sino también provoca el
sentimiento del amor.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 109-123 121



Conclusion

El rupaka o la metafora, gobernada por la razén como la plantea Aris-
toteles y elegida por el repertorio para expresar una imagen de dos ob-
jetos enfocados en la naturaleza de las cosas como la plantea Bharata,
se clarifica a través de su uso poético. Aunque entendimientos distan-
tes, ambos concuerdan en que el rupaka o la metafora son la creacion
pura del espiritu humano, verdadera, intuitiva, preconceptual, oscura,
inefable, salvaje que aproxima dos realidades nunca antes puestas en
contacto. Sin embargo, si se quiere ir mas alla, se debe sefalar que la
metafora no trata solo de construir encuentros extranos y sin sentido,
que pueden contener mucho de artificioso, sino, en general y sobre todo
para la poesia india, de develar el misterio de una realidad por su con-
tacto con otra de orden diverso, pero ocultamente idéntico. A través del
pensamiento de Aristoteles y Bharata, la metafora cumple el objetivo de
rebasar el lenguaje, de introducirse en la poesia india antigua, porque
estd llena de rasgos semejantes a los de la naturaleza del ser humano
llamados sentimientos. Podemos seguir la direccion de la metafora y la
proyeccion de imagenes en el mismo camino. Sin embargo, el simple
mecanismo exterior comparativo no nos esclarece el uso de lenguaje /
experiencia, pero la metafora nos ayuda a vislumbrar el sentido de las
imagenes dibujadas en la poesia india antigua a través del amor de los
poetas. Con esto se clarifica que tanto la vision de Bharata como la de
Aristoteles no solo apuntan a una conciencia de raciocinio de la meta-
fora sino también a un desplazamiento de emociones y sentimientos.
Es en este punto donde radica el objetivo de estas dos visiones, donde
convergen situaciones humanas plateadas en la poesia sanscrita a través
del rupaka o 1a metafora.

REFERENCIAS

ARISTOTELES, Retorica [1998], intr., trad. y notas de Alberto Bernabé, Madrid,
Alianza, 2010.

ARISTOTELES, Poética, intr., trad., y notas de Eduardo Sinnot, Buenos Aires,
Colihue, 2009.

122 ReNTERIA / Una visién comparativa entre el rupaka de Bharata



BANERIEE, Dhirendranath, 4 Handbook of Classical Sanskrit Rhetoric: a Dic-
tionary of Sanskrit Alamkaras, Kolkota, Sanskrit Pustak Bhandar, 2002.

BEerISTAIN, Helena, Diccionario de retorica y poética [1985], México, Porrua,
8" ed. corr. y aum., 1997.

BHARATA, Natyashastra, vol. 1 (Texto sanscrito), edicion, introduccion y varias
lecturas de Manomohan Ghosh, Varanasi, Chowkhamba Press, 2009.
BILHANA, Los cincuenta poemas de amor furtivo [1995], traducidos del san-
scrito, prologados y anotados por Oscar Pujol, edicion bilingiie, Madrid,

Hiperion, 2007.

DE, Sishil Kumar, History of Sanskrit Poetics [1960], Calcutta, R. Mitra at
United Printers, 1988.

HaLa, Gahakosa (gathasaptashati) with Sanskrit Commentary by Bhuvana-
pala, parte 1 (texto pracrito), edicion de M. V. Patwardhan, Ahmedabad,
Sree Ramanand Printing Press, 1980.

KALIDASA, Ritusamhara, edicidn critica de Rewa Prasada Dwivedi con una in-
troduccion general de S. Radhakrishnan, New Delhi, Sahitya Akademi,
1990.

MaiLLArD, Chantal, La creacion por la metafora: introduccion a la razon-poé-
tica, Barcelona, Anthropos, 1992.

PuioL RiemBau, Oscar, Diccionari Sanscrit-Catald, Barcelona, Enciclopédia
Catalana, 2005.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 109-123 123





