
[ 17 ]

Acta Poetica 332
julio-diciembre

2012 (17-29)

Saber, conocer, contemplar: India en la historia 
del pensamiento europeo

Xicoténcatl Martínez Ruiz

La tradición intelectual de India ha representado un rol de interlocutor no siem-
pre reconocido en la historia europea de las ideas. Para el pensamiento europeo 
la dificultad ha radicado en no considerarla como una tradición de pensamiento 
sistemático basada en un corpus literario con identidad propia y no-europea. 
Uno de los méritos de la filosofía de Schopenhauer fue considerar la tradición 
intelectual de India, como parte integral de la historia universal del pensamien-
to. El propósito aquí es explorar este paralelo entre filosofía de India y filosofía 
occidental, con la intención de repensar India en la historia universal de las 
ideas. La tarea específica de este artículo es ofrecer un esbozo de cómo el pen-
samiento del sur de Asia provee lucidez a problemáticas contemporáneas; esta 
tarea se desarrolla a partir del trabajo de dos pensadores, a saber: de Arthur 
Schopenhauer (s. xix) y Rabindranath Tagore (s. xx). Este análisis toma como 
punto de partida las siguientes preguntas. ¿Cómo habrán de entenderse estas 
coyunturas, encuentros e interpretaciones donde el pensamiento indio fue leído 
e interpretado por pensadores europeos?, ¿acaso podemos hablar de conjuncio-
nes que relacionan ambas tradiciones, la europea y la india?, ¿podemos hablar 
de un método comparativo que guíe tal ejercicio?

Palabras clave: India y Europa, Schopenhauer, Tagore, filosofía de la 
educación, estudios comparativos.

The intellectual tradition of India not always has been taken into account as 
a full recognized speaker in the European history of ideas. Especially for the 
European thought, the problem is premised by the common idea which con-
siders Indian thought as non-systematic and without a textual corpus charac-
terized by non-European identity. One of Schopenhauer’s merits was to think 
about the Indian intellectual tradition as integral piece of the universal history 



18� Martínez  /  India en la historia del pensamiento europeo

of thought. The purpose of this paper is to explore this parallel between In-
dian Philosophy and Western Philosophy by the key contention to rethink India 
into the universal history of ideas. To do so the task is focused on suggestions 
to contemporary problems by taking as a point of departure the work of two 
thinkers: Arthur Schopenhauer (19th century) and Rabindranath Tagore (20th 
century). To start with the analysis the following questions must be addressed. 
How the encounters and interpretations of Indian thought made by European 
thinkers should be understood? Can we talk about conjunctions relating both 
traditions, Europe and India? Can we locate a comparative method as a guide 
of this comparative exercise?

Keywords: India and Europe, Schopenhauer, Tagore, Philosophy of 
Education, comparative studies.

Fecha de entrega: 6 de diciembre de 2011
Fecha de aceptación: 1 abril de 2012



[ 19 ]

Acta Poetica 332
julio-diciembre

2012 (17-29)

Xicoténcatl Martínez Ruiz
Centro de Estudios de Asia y África, El Colegio de México
Instituto Politécnico Nacional, México

Saber, conocer, contemplar: India en la historia del 
pensamiento europeo

Introducción

La idea original de este artículo es sencilla, pero a la vez le antecede 
una compleja red de esfuerzos comparativos entre India y Europa. La 
idea sencilla está basada en la tesis de Bimal Matilal, esto es, haber 
notado: “un paralelo relevante entre la filosofía clásica de India y la 
filosofía occidental contemporánea, en el cual el caso de la primera 
puede ofrecer lucidez a la problemática de la segunda” (Ram-Prasad,  
“A Comparative Treatment”, 339). Por otra parte, en la base de una 
compleja red de comparaciones está la siguiente premisa. La construc-
ción de una “idea europea de India” ha determinado el estigma de la 
tradición intelectual del sur de Asia como un interlocutor no siempre 
reconocido, un interlocutor sin enunciados válidos para el proceso ar-
gumentativo, envuelto en un estigma de religión y ausencia de objeti-
vidad. Esta idea tiene que reconsiderarse en nuestros días. El propósito 
aquí es explorar este paralelo entre la filosofía de India y la filosofía 
occidental, con la intención de repensar India en la historia universal 
de las ideas. La tarea de ofrecer cierta lucidez a problemáticas contem-
poráneas desde la tradición del pensamiento indio, se construye desde 
el trabajo de dos pensadores, a saber: de Arthur Schopenhauer (s. xix) 



20� Martínez  /  India en la historia del pensamiento europeo

y Rabindranath Tagore (s. xx). Enumero algunas precisiones metodo-
lógicas antes de continuar. Hablar de esta exploración ya conlleva un 
orden basado en las siguientes ideas:

a) No partimos de la idea común en el siglo diecinueve de pensar a 
India fuera de la historia del pensamiento (Halbfass, India and 
Europe, 2), ni pretendemos responder al debate tradicional en tor-
no a si las escuelas de pensamiento de India son filosofía o no, el 
debate lleva siglos y no es conclusivo.

b) Partimos de nuestro tiempo, y es en el debate contemporáneo 
donde ubicamos problemáticas susceptibles de ser leídas desde 
tradiciones paralelas, en este caso la filosofía de India, ofrecien-
do lucidez a tales problemáticas y sin menoscabo de una o de 
otra.

c) Posicionamos este enfoque de estudio más allá de la discusión 
acerca de cómo la tradición de India pudo haber influido doctrinas 
presocráticas. A falta de evidencia concreta para tal hipótesis, ex-
ceptuando algunos casos, aproximarnos a este tema nuevamente 
nos regresa a la construcción de castillos de arena. 

Tomando las tres ideas previas como punto de partida, el enfoque de 
estudio, propuesto aquí, está en cómo ubicar problemáticas comunes a 
nuestro tiempo y a la diversidad cultural e intelectual en la que vivimos 
y, en especial, cómo explorarlas mediante otros sistemas de pensamien-
to, estructuras, categorías, y en este caso desde la tradición intelectual 
de India. Lo último con el fin de ofrecer otras formas de entendimiento 
integral de la realidad; esto supone un rigor en el análisis de los textos 
en lengua sánscrita.

La estructura del artículo es la siguiente. La primera parte presenta 
un contexto introductorio con el propósito de repensar desde nuestro 
tiempo el lugar de India en la historia europea de las ideas. La segunda 
presenta el caso de Schopenhauer y algunas de las tesis del sur de Asia 
interpretadas por él de manera inclusiva hacia una historia universal 
de las ideas. El trabajo de Tagore nos ocupará en la tercera parte en la 
que se explora de nuevo la tesis central y la propuesta de un método de 
estudio.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 17-29� 21

1. Releyendo una historia de viajes y desencuentros

¿Cómo se llegó a esta idea europea de India? ¿Acaso la exclusión sis-
temática del pensamiento indio de la historia de la filosofía, tal y como 
fue postulada por Hegel en el siglo xix, se debió a la consideración de 
India como un interlocutor lejano al espíritu científico y por ello ausente 
de objetividad? Halbfass explica:

Ciertamente, Hegel nos ofrece el ejemplo de una discusión comprensiva 
y seria acerca del pensamiento indio. Aun así su segregación histórica de 
la filosofía del campo de la religión, su devaluación de cualquier forma 
de nostalgia por la unidad perdida, y su convicción de que Europa, debi-
do a su despliegue real de la filosofía como disciplina comprometida al 
espíritu del pensamiento científico y libre, ha trascendido esencialmente 
a Oriente y de esta manera ha contribuido al uso restrictivo del concepto 
de filosofía y a la auto-determinación de este concepto en la historiogra-
fía de la filosofía (India and Europe, 146).1

La cita anterior condensa una de las discusiones clásicas para abor-
dar el tema India y Europa, la reflexión estándar se centraría en la si-
guiente cuestión: ¿por qué la filosofía europea ha tenido dificultad en 
considerar el pensamiento del sur de Asia como una tradición de pensa-
miento sistemático, basada en un corpus literario con identidad propia 
y no-europea? Si tejemos un recuento de momentos centrales tenemos 
los siguientes. La posibilidad de un diálogo filosófico con India tiene un 
hecho histórico central con la presencia de Alejandro Magno en el Valle 
del Indo. Si tal diálogo inició antes no hay ciertamente evidencia para 
documentarlo, pero si varias conjeturas. Con base en la información 
que proviene de este periodo tenemos un esbozo de lo que significó para 
la perspectiva heleno centrista “ver” y “conocer” otro escenario cultural, 
conceptual, y lingüístico. La información de este encuentro quedó plas-
mada, entre otras formas, en una conjunción plástica heleno-budista 
llamada Gandhara, así como los recuentos históricos helenos que nos 
han llegado en fragmentos como lo es Indica de Megástenes. Pero ¿qué 
significó la presencia griega para los habitantes del norte del subconti-

1 La traducción de este y otros textos corresponden al autor [nota del editor].



22� Martínez  /  India en la historia del pensamiento europeo

nente? ¿Por qué la falta de relatos frente a la presencia de Alejandro en 
fuentes brahmánicas de la época? Los fragmentos que nos han llega-
do de Indica, la obra de Megástenes, dan pinceladas de una estructura 
(helena) que decodifica a otra (la sociedad brahmánica y el sistema de 
varṇas). Dicha obra de Megástenes es el primer registro que nos ha 
llegado al respecto; la interpretación de la estructura social, así como 
los atisbos del sistema de varṇas, son claves para entender su herme-
néutica; además, para él la cúspide de la estructura social brahmánica 
está constituida por los filósofos (gimnosofistas), es decir, los brahma-
nes. Previo a los registros que tenemos de él, resulta difícil documentar 
influencias, encuentros e intercambios específicos de teorías entre India 
y Occidente. Sin embargo, Diogenes Laercio puso a discusión el tema 
de los orígenes de la filosofía, mediante la hipótesis de una posible in-
fluencia asiática en el pensamiento griego, esto en su obra The Lives 
and Characters of Philosophers, que ya desde la traducción al latín de 
1431 impactó la relectura de los clásicos resultando en un prolongado 
silencio europeo hacia el pensamiento asiático. El trabajo de Diogenes 
Laercio suscitó conjeturas acerca del papel de los sistemas indios de 
pensamiento para ciertas doctrinas griegas. Tal es el caso del mismo 
Pitágoras y su concepción del alma que además de la influencia egipcia 
es fascinantemente cercana a la doctrina del saṁsāra. Sin embargo, no 
hay una definición clara de influencias contundentes.

En el siglo xix el tema de un origen único de la filosofía y un de-
sarrollo delimitado únicamente a la hélade griega fue una perspectiva 
que cerró la posibilidad de ubicar la actividad filosófica como ejercicio 
sistemático de pensamiento floreciente en otras culturas. La exclusión 
de las tradiciones asiáticas del pensamiento tuvo una premisa básica, a 
saber, la estructura del pensamiento asiático representa otra vía no ne-
cesariamente alineada con los métodos de estudio de la realidad recono-
cidos en el siglo xix. Sin embargo, hoy en día algunas de las formas de 
estudio de la realidad sostenidas en el siglo xix están rebasadas. Si esto 
es así, ¿por qué no habríamos de reconsiderar la pertinencia del pensa-
miento del sur de Asia desde otro horizonte y en ruta hacia una historia 
universal de las ideas? Una historia, por cierto, en la que el sur de Asia 
tendría que repensarse con justo reconocimiento y posicionamiento de 
esta tradición intelectual.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 17-29� 23

Desde entonces hay diversos intentos de repensar la “exclusión” o 
“inclusión” de Asia en la historia del pensamiento europeo como es el 
caso de O Hernius (Halbfass, India and Europe, 147, 148), donde ve-
mos ejemplos de breves secciones de “worldly wisdom of the Indians”. 
Por su parte A. Schwegler le llama cosmologías míticas de las tradicio-
nes China e India. El enfoque de A. Schwegler está en que solo la tradi-
ción Greco-romana-cristiana es la única tradición que puede ser consi-
derada en una historia de la filosofía (152). Por su parte Saint-Hillaire, 
en su Dictionnairie des sciences philosophiques (1844), menciona: “en 
la historia de la filosofía, nada es más novedoso y más importante hoy 
que el estudio de los sistemas indios” (154).

La investigación más especializada en indología tiene un impulso 
con Jones, Wilkins, Duperron, Schopenhauer, Schlegel, entre otros, y 
Nietzsche a su manera (Smith, “Nietzsche’s Hinduism”). El siglo xix es 
un periodo de debate en torno a la idea de India, su ubicación o exclu-
sión de la historia del pensamiento. Por otra parte, a inicios del siglo xx 
tenemos un enfoque de estudio que continúa el interés alemán por la fi-
lología sánscrita, un ejemplo es la traducción de fuentes por ejemplo el 
Dhvanyaloka. Sin embargo, es Hegel y su perspectiva de la India como 
una tierra maravillosa y al mismo tiempo llena de mitos y vida religio-
sa, la que impulsa la idea de exclusión de la tradición india de Europa.

2. Schopenhauer y los fundamentos comparativos

Uno de los méritos de la filosofía de Schopenhauer fue tomar en cuen-
ta a la tradición intelectual de India como parte integral de la historia 
universal de las ideas. Schopenhauer no fue el primero en reconsiderar 
la historia intelectual del subcontinente indio estudiando el brahmanis-
mo y el budismo; sin embargo, su análisis trasciende una aproximación 
meramente religiosa. Reconoce el estatus de la tradición intelectual de 
India como un interlocutor de la filosofía europea, lo que se vuelve un 
fundamento para el estudio comparativo, y lo encontramos en su obra 
El Mundo como Voluntad y Representación (1818). Esta aproximación 
fue construida con premisas que antecedieron a Schopenhauer y en gran 
medida hicieron eco no solo en él, sino en la literatura y filosofía ale-



24� Martínez  /  India en la historia del pensamiento europeo

manas del siglo xix. ¿Cómo se entendió el pensamiento indio desde la 
lectura de pensadores europeos?, ¿acaso podemos hablar de conjuncio-
nes que relacionan ambas tradiciones, la europea y la india?, ¿podemos 
hablar de un método comparativo que guíe tal ejercicio?

A la primera pregunta puede decirse que la interpretación hecha por 
Schopenhauer a los dilemas éticos del sujeto, dilemas que la filosofía 
europea había debatido por siglos, fueron releídos desde la literatura 
sánscrita que proveía una respuesta no judeo-cristiana a la acción y des-
tino humanos. La interpretación de los pensadores europeos se enfocó 
a la Bhagavad Gītā, traducida del sánscrito al inglés por Charles Wi-
lkins en 1785. Posteriormente en 1823 A. von Schlegel la traduce al 
latín con comentarios; esta es la versión que Schopenhauer consultó. 
Por otra parte, Schopenhauer tuvo preferencia por la versión en latín de 
las Upaniṣad-s que Anquetil Duperron dio a conocer en 1801 y 1802. 
Duperron tradujo cincuenta Upaniṣad-s al latín de una traducción persa 
auspiciada por el príncipe Dārā Shukoh en 1657. También se conoció 
la traducción al inglés de Henry Colebrooke en 1805. De la traducción 
persa, Rixner Thaddaus presenta en 1808 la versión al alemán de una 
selección de Upaniṣad-s.

En la Bhagavad Gītā, la solución del conflicto interior generado por 
el dilema moral del sujeto es el conocimiento (jñāna). El conocimiento 
no es información sino entendimiento de la naturaleza más íntima de la 
realidad y llevado a la acción. La acción con conocimiento es acción 
libre de ignorancia, guiada por el entendimiento de un único principio 
metafísico como causa de la existencia. Schopenhauer consideraba en 
este sentido que la comprensión de lo imperecedero es la guía del actuar 
humano. El fundamento de la acción es revelado por Kṛṣṇa al guerrero 
Arjuna en la Bhagavad Gītā; tal fundamento es el conocimiento del ser 
(jñāna). Schopenhauer lo expresa de esta manera: 

Por lo tanto, la multiplicidad y la divisibilidad pertenecen solo al mero 
fenómeno, y es una y la misma esencia la que se presenta en todo lo vi-
viente; y así aquella concepción que supera la diferencia entre el yo y el 
no-yo no es la equivocada […]; ella sería la base metafísica de la ética y 
consistiría en que un individuo reconoce inmediatamente en el otro a sí 
mismo, su propio ser verdadero (Los dos problemas fundamentales de la 
ética, 293- 294).



Acta Poetica 332, 2012, pp. 17-29� 25

Para Schopenhauer, la Bhagavad Gītā tiene un lugar central en la 
argumentación de una ética no judeo-cristiana, donde no hay una deter-
minación heterónoma como es la idea de pecado original. Este proyecto 
lo leemos en El Mundo como Voluntad y Representación (de aquí en 
adelante MVR). La inclusión de la Bhagavad Gītā en el pensamiento de 
Schopenhauer sostiene que la ética descansa en un fundamento meta-
físico, en el mismo principio ontológico que es fundamento de la exis-
tencia (MVR, 160). En otro pasaje él entiende que la voluntad es una 
unidad metafísica, el fundamento de la ética:

Antes bien, todo lo que puedo hacer por mi parte, […] es documentar 
con una cita cómo aquella metafísica de la ética era ya hace milenios 
la visión fundamental de la sabiduría hindú, a la que yo me remito con 
Copérnico al sistema cosmológico de los pitagóricos que Aristóteles y 
Tolomeo desplazaron (Sobre el fundamento de la moral, en Los funda-
mentos, 297).

En el párrafo sesenta y tres del MVR hay otro pasaje relevante a este 
ensayo. Schopenhauer escribe: “Al contrario, la sabiduría hindú invade 
Europa y está llamada a operar una radical transformación en nuestras 
opiniones y en nuestros pensamientos” (72). El diálogo entre Schopen-
hauer y el pensamiento asiático muestra un reconocimiento y apertura a 
otra forma de entender la realidad, este es un mérito de su proyecto filo-
sófico e indicador de un fundamento para el estudio comparativo entre 
diversas tradiciones intelectuales. El reconocimiento a la historia de las 
ideas del sur de Asia tiene que ser replanteado desde nuestro tiempo, es 
decir, sin prejuicio y tomando como ventaja las múltiples fuentes a las 
que ahora podemos acceder y que Schopenhauer no conoció. Nuestro 
siglo xxi tiene una tarea concreta en desmitificar o bien considerar la 
“transformación de nuestras opiniones y nuestros pensamientos” (72).

Para Schopenhauer no existe algo externo que mejore esencialmente 
y de manera radical nuestra condición humana, ni un sistema políti-
co ni una reforma jurídica; la transformación es interna, ocurre en el ser 
humano pero no desde el exterior sino en lo más profundo de nuestra hu-
manidad. Repensar la actualidad de este diálogo iniciado por Schopen-
hauer con el pensamiento del sur de Asia significa volver a mirar una 



26� Martínez  /  India en la historia del pensamiento europeo

historia de las ideas de una manera más integral. El análisis que hace 
Schopenhauer de los sistemas de pensamiento indio coincide con su 
idea de un camino de salvación, de redención de la miseria, liberación 
de la condición de sufrimiento que él encuentra de manera lúcida en el 
budismo; tal aspiración filosófica conduce a una comprensión integral 
de la realidad.

3. Tagore: imaginación y pensamiento

Uno de los debates en educación con mayor vigencia en nuestros días 
es el papel de la imaginación creativa y el pensamiento crítico en las 
reformas educativas a gran escala. Un tema que fue pensado y aplicado 
concretamente por Rabindranath Tagore en el siglo xx. La filosofía de 
la educación de Tagore es el fundamento teórico del pensamiento edu-
cativo de Martha Nussbaum, quien ha considerado la vigencia de las 
ideas pedagógicas de Tagore en la crisis educativa que enfrentamos en 
nuestros días, con especial pertinencia para México. En su defensa del 
papel de las humanidades en la educación, Nussbaum regresa a Tagore 
y desde ahí sostiene que el ejercicio crítico del pensamiento y la forma-
ción humanística es esencial para la democracia. Este ejercicio tiene un 
rol que ha sido subestimado por las recientes políticas gubernamentales 
hacia la educación. Una acción que vulnera la posibilidad del ejercicio 
democrático (Nussbaum, “Education and Democratic Citinzenship”). 
La filosofía de la educación de Tagore provee sugerencias para repensar 
dicha problemática educativa actual; problemática generada por las re-
formas educativas a gran escala diseñadas sin fomento al pensamiento 
crítico y minimizando los contenidos humanísticos. Rabindranath Ta-
gore fue un defensor de las humanidades y el arte para fomentar la edu-
cación crítica, humanista y creativa.

Tagore, citado por Martha Nussbaum, presenta una de las razones 
para considerar la pertinencia del pensamiento indio: “La historia ha 
llegado a un punto en el que el hombre moral, el hombre íntegro, está 
cediendo cada vez más espacio, casi sin saberlo […] al hombre comer-
cial, el hombre limitado a un solo fin” (Nussbaum, Sin fines de lucro, 
7). Hoy podemos hablar del modelo educativo de Tagore que se con-



Acta Poetica 332, 2012, pp. 17-29� 27

cretó mediante un programa de fomento al pensamiento crítico y a la 
imaginación creativa. Tagore construyó un modelo educativo en el que 
las formas de expresión y asimilación del conocimiento fueron la base 
de una idea de ser humano. Para el nobel bengalí el “aprendizaje” es 
la apropiación de la realidad y la vida, ejemplificado en una pedagogía 
que fomenta las actividades de expresión corporal para comunicar lo 
aprendido.

Otro ejemplo es su concepción de educador, ¿quién y cómo se es un 
guía, un educador? Esta concepción encuentra fundamento en las Upa
niṣad-s, textos que contienen reflexiones filosóficas y debates acerca de 
la acción y el destino humanos. En algunas Upaniṣad-s la centralidad de 
la enseñanza transmitida en diálogos y reflexiones se acentúa median-
te la manera en que impacta al estudiante, las formas de aprendizaje son 
diversas; sin embargo, más relevante se vuelve la figura de quien transmi-
te la enseñanza (véase Radhakrishnan, The Principal Upaniṣads, 502). 
Este vehículo transmisor, en la tradición pos-védica, está en la figura 
del Maestro que para Tagore es un modelo de educador. La concepción 
de Maestro en las Upaniṣad-s solo lo es en tanto él, el Maestro, encarna 
lo que enseña, quien enseña es el que ha transitado, por tanto, el camino 
para estar en posesión del conocimiento. En su acción como educador, 
el Maestro aludido en las Upaniṣad-s utiliza diversos métodos, ejem-
plos, metáforas, acciones, incluso el silencio tiene su función pedagó-
gica. Las diversas historias de estos Maestros impactaron a Tagore y en 
especial su configuración de lo que caracteriza a un pedagogo. Estos 
métodos que se describen en las Upaniṣad-s y que pueden ubicarse entre 
los siglos viii y vii a.e.c., hoy tienen vigencia en ámbitos educativos 
prioritarios como es el de la habilidad lectora. Esto ha sido expuesto 
previamente como otro ejemplo de la vigencia del pensamiento in-
dio para el tratamiento de problemáticas actuales; el argumento central 
se resume enseguida. El tratamiento secular de técnicas de atención y 
concentración, propias de la tradición de India, muestra en nuestro tiem-
po vías para la solución de uno de los problemas que enfrenta el sistema 
educativo mexicano, esto es, la disminución de la capacidad lectora. 
Luego, el tratamiento secular de elementos derivados de prácticas de la 
tradición de India, en particular la atención dirigida y la concentración 
sostenida (en sánscrito dhāraṇā), y su integración para el desarrollo de 



28� Martínez  /  India en la historia del pensamiento europeo

la habilidad lectora, es una forma de sugerir aproximaciones paralelas a 
problemáticas actuales (Martínez Ruiz, “Dhāraṇā: atención dirigida y 
concentración sostenida”, 130).

La pertinencia de una aproximación secular a la tradición filosófica 
de India es un punto de partida central para Tagore, incluso la concep-
ción de Maestro y su función de educador quedó plasmada en pasajes 
memorables como este, tomado de una conferencia que Tagore leyó en 
1921 en el Instituto Jean Jacques Rousseau de Ginebra: “No se puede 
enseñar más que aquello que se ama; vale más callarse cuando no gus-
tamos de lo que estamos enseñando. Así pues, no debemos enseñar más 
que aquello que guarda para nosotros un cierto misterio”. Bimal Matilal 
entendió que el proyecto de Tagore suscitó la reflexión en torno a las 
ideas del siglo xix, repensando la idea de una sociedad más universal, 
y diremos que en gran medida fomentada por un modelo educativo in-
tegral y humanista. Dicho autor explica: “Esta es una especie de uni-
versalismo —el ejemplo que Tagore proyectó mediante sus poemas y 
otros escritos. Por ello en el mundo plural de hoy, con diversas razas, 
naciones, sistemas políticos y sociales, el trabajo de Tagore tiene una 
relevancia especial” (apud O’Connell, “Tagore and Education”, 71).

A manera de conclusión

En The Character of Logic in India, Bimal Matilal condensa uno de los 
propósitos que ha guiado este breve ensayo, y que a manera de conclusión 
puede resumirse en estas líneas. Al ser estudiado mediante estándares 
teóricos, el pensamiento indio reivindica sus dimensiones verdadera-
mente filosóficas en contraste a las perspectivas de los primeros histo-
riadores de la filosofía. Matilal no postuló la idea de que el pensamiento 
filosófico indio era superior al occidental, tal hubiera sido un error en el 
otro extremo; por el contrario, Matilal enfocó el análisis comparativo en 
una apertura a la consideración de un pensamiento sistemático capaz 
de proveer sugerencias vigentes a la problemática filosófica contem-
poránea.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 17-29� 29

referencias

Halbfass, Wilhelm, India and Europe: An Essay in Philosophical Understan-
ding, Delhi, Motilal Banarsidass, 1990.

Halbfass, Wilhelm, On Being and what there is. Classical Vaiśeṣika and the 
History of Indian Ontology, Albany, State University of New York Press, 
1992.

Martínez Ruiz, Xicoténcatl, “Dhāraṇā: atención dirigida y concentración 
sostenida. Un análisis del rezago de lectura en adolescentes mexicanos”, 
en Epistemología y formación: horizontes de investigación, Guanajuato, 
Departamento de Educación, Universidad de Guanajuato, 2011.

Matilal, Bimal Krishna, The Character of Logic in India, Jonardon Ganeri y 
Heeraman Tiwari (ed.), Albany, State University of New York Press, 1998.

Nussbaum, Martha Craven, Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita 
de las humanidades, Buenos Aires, Katz Editores, 2010.

Nussbaum, Martha Craven, “Education and Democratic Citinzenship: Capabil-
ities and Quality Education”, Journal of Human Development, 7, 3, 2006, 
385-395.

O’Connell, Kathleen, “Tagore and Education: Creativity, Mutuality and Sur-
vival”, Asiatic, 4, 1, 2010, 65-76.

Radhakrishnan, S., The Principal Upanisads, New Delhi, Harper Collins Pub-
lishers India, 1999.

Ram-Prasad, Chakravarthi. “A Comparative Treatment of the Paradox of 
Confirmation”, Journal of Indian Philosophy, 30, 2002, 339-358.

Saint-Hillaire, B. “Indieus (Philosophies)”, en Dictionnaire des sciences phi-
losophiques, Frank, A. (ed.), vol. III, deuxième edition, Paris, Librairie 
Hachette, 1875, pp. 781-791.

Smith, David, “Nietzsche’s Hinduism, Nietzsche’s India: Another Look”, 
Journal of Nietzsche Studies, 28, 2004, 37-56.

Schopenhauer, Arthur, El Mundo como Voluntad y Representación, trad. de 
Eduardo Ovejero y Mauri, Buenos Aires, Aguilar, 1960.

Schopenhauer, Arthur, Los dos problemas fundamentales de la ética, trad. Pi-
lar López de Santa Ana, Madrid, Siglo XXI, 1993.

Tagore, Rabindranath, Conferencia en el Instituto Juan Jacobo Rousseau de 
Ginebra, 1921, editada por Pierre Bovet, publicada en la revista L’Educa-
teur, 11 de junio de 1921.




