Acta Poetica 332
JULIO-DICIEMBRE
2012 (17-29)

Saber, conocer, contemplar: India en la historia
del pensamiento europeo

Xicoténcatl Martinez Ruiz

La tradicion intelectual de India ha representado un rol de interlocutor no siem-
pre reconocido en la historia europea de las ideas. Para el pensamiento europeo
la dificultad ha radicado en no considerarla como una tradicion de pensamiento
sistematico basada en un corpus literario con identidad propia y no-europea.
Uno de los méritos de la filosofia de Schopenhauer fue considerar la tradicion
intelectual de India, como parte integral de la historia universal del pensamien-
to. El propdsito aqui es explorar este paralelo entre filosofia de India y filosofia
occidental, con la intencion de repensar India en la historia universal de las
ideas. La tarea especifica de este articulo es ofrecer un esbozo de como el pen-
samiento del sur de Asia provee lucidez a problematicas contemporaneas; esta
tarea se desarrolla a partir del trabajo de dos pensadores, a saber: de Arthur
Schopenhauer (s. x1x) y Rabindranath Tagore (s. xx). Este analisis toma como
punto de partida las siguientes preguntas. ;Coémo habran de entenderse estas
coyunturas, encuentros e interpretaciones donde el pensamiento indio fue leido
e interpretado por pensadores europeos?, ;acaso podemos hablar de conjuncio-
nes que relacionan ambas tradiciones, la europea y la india?, ;podemos hablar
de un método comparativo que guie tal ejercicio?

PaLaBras cLave: India y Europa, Schopenhauer, Tagore, filosofia de la
educacion, estudios comparativos.

The intellectual tradition of India not always has been taken into account as
a full recognized speaker in the European history of ideas. Especially for the
European thought, the problem is premised by the common idea which con-
siders Indian thought as non-systematic and without a textual corpus charac-
terized by non-European identity. One of Schopenhauer’s merits was to think
about the Indian intellectual tradition as integral piece of the universal history

[17]



of thought. The purpose of this paper is to explore this parallel between In-
dian Philosophy and Western Philosophy by the key contention to rethink India
into the universal history of ideas. To do so the task is focused on suggestions
to contemporary problems by taking as a point of departure the work of two
thinkers: Arthur Schopenhauer (19th century) and Rabindranath Tagore (20th
century). To start with the analysis the following questions must be addressed.
How the encounters and interpretations of Indian thought made by European
thinkers should be understood? Can we talk about conjunctions relating both
traditions, Europe and India? Can we locate a comparative method as a guide
of this comparative exercise?

Keyworps: India and Europe, Schopenhauer, Tagore, Philosophy of
Education, comparative studies.

Fecha de entrega: 6 de diciembre de 2011
Fecha de aceptacion: 1 abril de 2012

18 MarTinez / India en la historia del pensamiento europeo



Acta Poetica 332
JULIO-DICIEMBRE
2012 (17-29)

Xicoténcatl Martinez Ruiz
Centro de Estudios de Asia y Afvica, El Colegio de México
Instituto Politécnico Nacional, México

Saber, conocer, contemplar: India en la historia del
pensamiento europeo

Introduccion

La idea original de este articulo es sencilla, pero a la vez le antecede
una compleja red de esfuerzos comparativos entre India y Europa. La
idea sencilla esta basada en la tesis de Bimal Matilal, esto es, haber
notado: “un paralelo relevante entre la filosofia cldsica de India y la
filosofia occidental contemporanea, en el cual el caso de la primera
puede ofrecer lucidez a la problematica de la segunda” (Ram-Prasad,
“A Comparative Treatment”, 339). Por otra parte, en la base de una
compleja red de comparaciones esta la siguiente premisa. La construc-
cion de una “idea europea de India” ha determinado el estigma de la
tradicion intelectual del sur de Asia como un interlocutor no siempre
reconocido, un interlocutor sin enunciados validos para el proceso ar-
gumentativo, envuelto en un estigma de religion y ausencia de objeti-
vidad. Esta idea tiene que reconsiderarse en nuestros dias. El propdsito
aqui es explorar este paralelo entre la filosofia de India y la filosofia
occidental, con la intencién de repensar India en la historia universal
de las ideas. La tarea de ofrecer cierta lucidez a problematicas contem-
poraneas desde la tradicion del pensamiento indio, se construye desde
el trabajo de dos pensadores, a saber: de Arthur Schopenhauer (s. X1x)

[19]



y Rabindranath Tagore (s. xx). Enumero algunas precisiones metodo-
logicas antes de continuar. Hablar de esta exploracion ya conlleva un
orden basado en las siguientes ideas:

a) No partimos de la idea comun en el siglo diecinueve de pensar a
India fuera de la historia del pensamiento (Halbfass, India and
Europe, 2), ni pretendemos responder al debate tradicional en tor-
no a si las escuelas de pensamiento de India son filosofia o no, el
debate lleva siglos y no es conclusivo.

b) Partimos de nuestro tiempo, y es en el debate contemporaneo
donde ubicamos problematicas susceptibles de ser leidas desde
tradiciones paralelas, en este caso la filosofia de India, ofrecien-
do lucidez a tales problemadticas y sin menoscabo de una o de
otra.

c¢) Posicionamos este enfoque de estudio mas alld de la discusion
acerca de como la tradicion de India pudo haber influido doctrinas
presocraticas. A falta de evidencia concreta para tal hipotesis, ex-
ceptuando algunos casos, aproximarnos a este tema nuevamente
nos regresa a la construccion de castillos de arena.

Tomando las tres ideas previas como punto de partida, el enfoque de
estudio, propuesto aqui, estad en como ubicar problematicas comunes a
nuestro tiempo y a la diversidad cultural e intelectual en la que vivimos
y, en especial, como explorarlas mediante otros sistemas de pensamien-
to, estructuras, categorias, y en este caso desde la tradicion intelectual
de India. Lo ultimo con el fin de ofrecer otras formas de entendimiento
integral de la realidad; esto supone un rigor en el analisis de los textos
en lengua sanscrita.

La estructura del articulo es la siguiente. La primera parte presenta
un contexto introductorio con el proposito de repensar desde nuestro
tiempo el lugar de India en la historia europea de las ideas. La segunda
presenta el caso de Schopenhauer y algunas de las tesis del sur de Asia
interpretadas por él de manera inclusiva hacia una historia universal
de las ideas. El trabajo de Tagore nos ocupara en la tercera parte en la
que se explora de nuevo la tesis central y la propuesta de un método de
estudio.

20 Martingz / India en la historia del pensamiento europeo



1. Releyendo una historia de viajes y desencuentros

(Como se llego a esta idea europea de India? ;Acaso la exclusion sis-
tematica del pensamiento indio de la historia de la filosofia, tal y como
fue postulada por Hegel en el siglo xix, se debid a la consideracion de
India como un interlocutor lejano al espiritu cientifico y por ello ausente
de objetividad? Halbfass explica:

Ciertamente, Hegel nos ofrece el ejemplo de una discusiéon comprensiva
y seria acerca del pensamiento indio. Aun asi su segregacion historica de
la filosofia del campo de la religion, su devaluacion de cualquier forma
de nostalgia por la unidad perdida, y su conviccion de que Europa, debi-
do a su despliegue real de la filosofia como disciplina comprometida al
espiritu del pensamiento cientifico y libre, ha trascendido esencialmente
a Oriente y de esta manera ha contribuido al uso restrictivo del concepto
de filosofia y a la auto-determinacion de este concepto en la historiogra-
fia de la filosofia (India and Europe, 146).!

La cita anterior condensa una de las discusiones clasicas para abor-
dar el tema India y Europa, la reflexion estandar se centraria en la si-
guiente cuestion: ;por qué la filosofia europea ha tenido dificultad en
considerar el pensamiento del sur de Asia como una tradicion de pensa-
miento sistematico, basada en un corpus literario con identidad propia
y no-europea? Si tejemos un recuento de momentos centrales tenemos
los siguientes. La posibilidad de un didlogo filosofico con India tiene un
hecho historico central con la presencia de Alejandro Magno en el Valle
del Indo. Si tal didlogo inicid antes no hay ciertamente evidencia para
documentarlo, pero si varias conjeturas. Con base en la informacion
que proviene de este periodo tenemos un esbozo de lo que significo para
la perspectiva heleno centrista “ver” y “conocer” otro escenario cultural,
conceptual, y lingiiistico. La informacion de este encuentro quedo plas-
mada, entre otras formas, en una conjuncion plastica heleno-budista
llamada Gandhara, asi como los recuentos historicos helenos que nos
han llegado en fragmentos como lo es Indica de Megastenes. Pero ;qué
significo la presencia griega para los habitantes del norte del subconti-

'La traduccion de este y otros textos corresponden al autor [nota del editor].

Acta Poetica 3342, 2012, pp. 17-29 21



nente? ;Por qué la falta de relatos frente a la presencia de Alejandro en
fuentes brahmanicas de la época? Los fragmentos que nos han llega-
do de Indica, la obra de Megéastenes, dan pinceladas de una estructura
(helena) que decodifica a otra (la sociedad brahmanica y el sistema de
varnas). Dicha obra de Megastenes es el primer registro que nos ha
llegado al respecto; la interpretacion de la estructura social, asi como
los atisbos del sistema de varnas, son claves para entender su herme-
néutica; ademas, para €l la caspide de la estructura social brahmanica
esta constituida por los filésofos (gimnosofistas), es decir, los brahma-
nes. Previo a los registros que tenemos de él, resulta dificil documentar
influencias, encuentros e intercambios especificos de teorias entre India
y Occidente. Sin embargo, Diogenes Laercio puso a discusion el tema
de los origenes de la filosofia, mediante la hipotesis de una posible in-
fluencia asiatica en el pensamiento griego, esto en su obra The Lives
and Characters of Philosophers, que ya desde la traduccion al latin de
1431 impacto la relectura de los clasicos resultando en un prolongado
silencio europeo hacia el pensamiento asiatico. El trabajo de Diogenes
Laercio suscitd conjeturas acerca del papel de los sistemas indios de
pensamiento para ciertas doctrinas griegas. Tal es el caso del mismo
Pitagoras y su concepcion del alma que ademas de la influencia egipcia
es fascinantemente cercana a la doctrina del sarmsara. Sin embargo, no
hay una definicion clara de influencias contundentes.

En el siglo xix el tema de un origen unico de la filosofia y un de-
sarrollo delimitado unicamente a la hélade griega fue una perspectiva
que cerro6 la posibilidad de ubicar la actividad filos6fica como ejercicio
sistematico de pensamiento floreciente en otras culturas. La exclusion
de las tradiciones asiaticas del pensamiento tuvo una premisa basica, a
saber, la estructura del pensamiento asiatico representa otra via no ne-
cesariamente alineada con los métodos de estudio de la realidad recono-
cidos en el siglo xix. Sin embargo, hoy en dia algunas de las formas de
estudio de la realidad sostenidas en el siglo xix estan rebasadas. Si esto
es asi, ;por qué no habriamos de reconsiderar la pertinencia del pensa-
miento del sur de Asia desde otro horizonte y en ruta hacia una historia
universal de las ideas? Una historia, por cierto, en la que el sur de Asia
tendria que repensarse con justo reconocimiento y posicionamiento de
esta tradicion intelectual.

22 Martingz / India en la historia del pensamiento europeo



Desde entonces hay diversos intentos de repensar la “exclusion” o
“inclusion” de Asia en la historia del pensamiento europeo como es el
caso de O Hernius (Halbfass, India and Europe, 147, 148), donde ve-
mos ejemplos de breves secciones de “worldly wisdom of the Indians”.
Por su parte A. Schwegler le llama cosmologias miticas de las tradicio-
nes China e India. El enfoque de A. Schwegler esta en que solo la tradi-
cion Greco-romana-cristiana es la unica tradicion que puede ser consi-
derada en una historia de la filosofia (152). Por su parte Saint-Hillaire,
en su Dictionnairie des sciences philosophiques (1844), menciona: “en
la historia de la filosofia, nada es mas novedoso y mas importante hoy
que el estudio de los sistemas indios” (154).

La investigacion mas especializada en indologia tiene un impulso
con Jones, Wilkins, Duperron, Schopenhauer, Schlegel, entre otros, y
Nietzsche a su manera (Smith, “Nietzsche’s Hinduism”). El siglo xix es
un periodo de debate en torno a la idea de India, su ubicacion o exclu-
sion de la historia del pensamiento. Por otra parte, a inicios del siglo xx
tenemos un enfoque de estudio que continda el interés aleman por la fi-
lologia sanscrita, un ejemplo es la traduccion de fuentes por ejemplo el
Dhvanyaloka. Sin embargo, es Hegel y su perspectiva de la India como
una tierra maravillosa y al mismo tiempo llena de mitos y vida religio-
sa, la que impulsa la idea de exclusion de la tradicion india de Europa.

2. Schopenhauer y los fundamentos comparativos

Uno de los méritos de la filosofia de Schopenhauer fue tomar en cuen-
ta a la tradicion intelectual de India como parte integral de la historia
universal de las ideas. Schopenhauer no fue el primero en reconsiderar
la historia intelectual del subcontinente indio estudiando el brahmanis-
mo y el budismo; sin embargo, su analisis trasciende una aproximacion
meramente religiosa. Reconoce el estatus de la tradicion intelectual de
India como un interlocutor de la filosofia europea, lo que se vuelve un
fundamento para el estudio comparativo, y lo encontramos en su obra
El Mundo como Voluntad y Representacion (1818). Esta aproximacion
fue construida con premisas que antecedieron a Schopenhauer y en gran
medida hicieron eco no solo en él, sino en la literatura y filosofia ale-

Acta Poetica 3342, 2012, pp. 17-29 23



manas del siglo xix. ;Como se entendid el pensamiento indio desde la
lectura de pensadores europeos?, jacaso podemos hablar de conjuncio-
nes que relacionan ambas tradiciones, la europea y la india?, ;podemos
hablar de un método comparativo que guie tal ejercicio?

A la primera pregunta puede decirse que la interpretacion hecha por
Schopenhauer a los dilemas éticos del sujeto, dilemas que la filosofia
europea habia debatido por siglos, fueron releidos desde la literatura
sanscrita que proveia una respuesta no judeo-cristiana a la accion y des-
tino humanos. La interpretacion de los pensadores europeos se enfoco
a la Bhagavad Gita, traducida del sanscrito al inglés por Charles Wi-
lkins en 1785. Posteriormente en 1823 A. von Schlegel la traduce al
latin con comentarios; esta es la version que Schopenhauer consulté.
Por otra parte, Schopenhauer tuvo preferencia por la version en latin de
las Upanisad-s que Anquetil Duperron dio a conocer en 1801 y 1802.
Duperron tradujo cincuenta Upanisad-s al latin de una traduccion persa
auspiciada por el principe Dara Shukoh en 1657. También se conocio
la traduccion al inglés de Henry Colebrooke en 1805. De la traduccion
persa, Rixner Thaddaus presenta en 1808 la version al aleman de una
seleccion de Upanisad-s.

En la Bhagavad Gita, la solucion del conflicto interior generado por
el dilema moral del sujeto es el conocimiento (jiiana). El conocimiento
no es informacion sino entendimiento de la naturaleza mas intima de la
realidad y llevado a la accion. La accién con conocimiento es accion
libre de ignorancia, guiada por el entendimiento de un nico principio
metafisico como causa de la existencia. Schopenhauer consideraba en
este sentido que la comprension de lo imperecedero es la guia del actuar
humano. El fundamento de la accion es revelado por Krsna al guerrero
Arjuna en la Bhagavad Gita; tal fundamento es el conocimiento del ser
(jiiana). Schopenhauer lo expresa de esta manera:

Por lo tanto, la multiplicidad y la divisibilidad pertenecen solo al mero
fenémeno, y es una y la misma esencia la que se presenta en todo lo vi-
viente; y asi aquella concepcion que supera la diferencia entre el yo y el
no-yo no es la equivocada [...]; ella seria la base metafisica de la ética y
consistiria en que un individuo reconoce inmediatamente en el otro a si
mismo, su propio ser verdadero (Los dos problemas fundamentales de la
ética, 293- 294).

24 Martingz / India en la historia del pensamiento europeo



Para Schopenhauer, la Bhagavad Gita tiene un lugar central en la
argumentacion de una ética no judeo-cristiana, donde no hay una deter-
minacion heteronoma como es la idea de pecado original. Este proyecto
lo leemos en El Mundo como Voluntad y Representacion (de aqui en
adelante MVR). La inclusion de la Bhagavad Gita en el pensamiento de
Schopenhauer sostiene que la ética descansa en un fundamento meta-
fisico, en el mismo principio ontologico que es fundamento de la exis-
tencia (MVR, 160). En otro pasaje él entiende que la voluntad es una
unidad metafisica, el fundamento de la ética:

Antes bien, todo lo que puedo hacer por mi parte, [...] es documentar
con una cita como aquella metafisica de la ética era ya hace milenios
la vision fundamental de la sabiduria hindq, a la que yo me remito con
Copérnico al sistema cosmologico de los pitagoricos que Aristoteles y
Tolomeo desplazaron (Sobre el fundamento de la moral, en Los funda-
mentos, 297).

En el parrafo sesenta y tres del MVR hay otro pasaje relevante a este
ensayo. Schopenhauer escribe: “Al contrario, la sabiduria hindd invade
Europa y esta llamada a operar una radical transformacion en nuestras
opiniones y en nuestros pensamientos” (72). El didlogo entre Schopen-
hauer y el pensamiento asiatico muestra un reconocimiento y apertura a
otra forma de entender la realidad, este es un mérito de su proyecto filo-
sofico e indicador de un fundamento para el estudio comparativo entre
diversas tradiciones intelectuales. El reconocimiento a la historia de las
ideas del sur de Asia tiene que ser replanteado desde nuestro tiempo, es
decir, sin prejuicio y tomando como ventaja las multiples fuentes a las
que ahora podemos acceder y que Schopenhauer no conocid. Nuestro
siglo xx1 tiene una tarea concreta en desmitificar o bien considerar la
“transformacion de nuestras opiniones y nuestros pensamientos” (72).

Para Schopenhauer no existe algo externo que mejore esencialmente
y de manera radical nuestra condicion humana, ni un sistema politi-
co ni una reforma juridica; la transformacion es interna, ocurre en el ser
humano pero no desde el exterior sino en lo més profundo de nuestra hu-
manidad. Repensar la actualidad de este dialogo iniciado por Schopen-
hauer con el pensamiento del sur de Asia significa volver a mirar una

Acta Poetica 3342, 2012, pp. 17-29 25



historia de las ideas de una manera mas integral. El analisis que hace
Schopenhauer de los sistemas de pensamiento indio coincide con su
1dea de un camino de salvacion, de redencion de la miseria, liberacion
de la condicion de sufrimiento que ¢l encuentra de manera licida en el
budismo; tal aspiracion filosofica conduce a una comprension integral
de la realidad.

3. Tagore: imaginacion y pensamiento

Uno de los debates en educacion con mayor vigencia en nuestros dias
es el papel de la imaginacion creativa y el pensamiento critico en las
reformas educativas a gran escala. Un tema que fue pensado y aplicado
concretamente por Rabindranath Tagore en el siglo xx. La filosofia de
la educacion de Tagore es el fundamento tedrico del pensamiento edu-
cativo de Martha Nussbaum, quien ha considerado la vigencia de las
ideas pedagogicas de Tagore en la crisis educativa que enfrentamos en
nuestros dias, con especial pertinencia para México. En su defensa del
papel de las humanidades en la educacion, Nussbaum regresa a Tagore
y desde ahi sostiene que el ejercicio critico del pensamiento y la forma-
cion humanistica es esencial para la democracia. Este ejercicio tiene un
rol que ha sido subestimado por las recientes politicas gubernamentales
hacia la educacion. Una accion que vulnera la posibilidad del ejercicio
democratico (Nussbaum, “Education and Democratic Citinzenship”).
La filosofia de la educacion de Tagore provee sugerencias para repensar
dicha problematica educativa actual; problematica generada por las re-
formas educativas a gran escala disefiadas sin fomento al pensamiento
critico y minimizando los contenidos humanisticos. Rabindranath Ta-
gore fue un defensor de las humanidades y el arte para fomentar la edu-
cacion critica, humanista y creativa.

Tagore, citado por Martha Nussbaum, presenta una de las razones
para considerar la pertinencia del pensamiento indio: “La historia ha
llegado a un punto en el que el hombre moral, el hombre integro, esta
cediendo cada vez mas espacio, casi sin saberlo [...] al hombre comer-
cial, el hombre limitado a un solo fin” (Nussbaum, Sin fines de lucro,
7). Hoy podemos hablar del modelo educativo de Tagore que se con-

26 Martingz / India en la historia del pensamiento europeo



cretd mediante un programa de fomento al pensamiento critico y a la
imaginacion creativa. Tagore construyé un modelo educativo en el que
las formas de expresion y asimilacion del conocimiento fueron la base
de una idea de ser humano. Para el nobel bengali el “aprendizaje” es
la apropiacion de la realidad y la vida, ejemplificado en una pedagogia
que fomenta las actividades de expresion corporal para comunicar lo
aprendido.

Otro ejemplo es su concepcion de educador, /quién y como se es un
guia, un educador? Esta concepcion encuentra fundamento en las Upa-
nisad-s, textos que contienen reflexiones filosoficas y debates acerca de
la accion y el destino humanos. En algunas Upanisad-s 1a centralidad de
la ensefianza transmitida en didlogos y reflexiones se acentua median-
te la manera en que impacta al estudiante, las formas de aprendizaje son
diversas; sin embargo, mas relevante se vuelve la figura de quien transmi-
te la ensefianza (véase Radhakrishnan, The Principal Upanisads, 502).
Este vehiculo transmisor, en la tradicion pos-védica, estd en la figura
del Maestro que para Tagore es un modelo de educador. La concepcion
de Maestro en las Upanisad-s solo lo es en tanto él, el Maestro, encarna
lo que ensefia, quien ensefia es el que ha transitado, por tanto, el camino
para estar en posesion del conocimiento. En su acciéon como educador,
el Maestro aludido en las Upanisad-s utiliza diversos métodos, ejem-
plos, metaforas, acciones, incluso el silencio tiene su funcion pedago-
gica. Las diversas historias de estos Maestros impactaron a Tagore y en
especial su configuracion de lo que caracteriza a un pedagogo. Estos
métodos que se describen en las Upanisad-s y que pueden ubicarse entre
los siglos vin y vi a.e.c., hoy tienen vigencia en ambitos educativos
prioritarios como es el de la habilidad lectora. Esto ha sido expuesto
previamente como otro ejemplo de la vigencia del pensamiento in-
dio para el tratamiento de problematicas actuales; el argumento central
se resume enseguida. El tratamiento secular de técnicas de atencion y
concentracion, propias de la tradicion de India, muestra en nuestro tiem-
po vias para la solucidon de uno de los problemas que enfrenta el sistema
educativo mexicano, esto es, la disminucidon de la capacidad lectora.
Luego, el tratamiento secular de elementos derivados de practicas de la
tradicion de India, en particular la atencion dirigida y la concentracion
sostenida (en sanscrito dharand), y su integracion para el desarrollo de

Acta Poetica 3342, 2012, pp. 17-29 27



la habilidad lectora, es una forma de sugerir aproximaciones paralelas a
problematicas actuales (Martinez Ruiz, “Dharana: atencion dirigida y
concentracion sostenida”, 130).

La pertinencia de una aproximacion secular a la tradicion filosofica
de India es un punto de partida central para Tagore, incluso la concep-
cion de Maestro y su funcion de educador quedo plasmada en pasajes
memorables como este, tomado de una conferencia que Tagore leyo en
1921 en el Instituto Jean Jacques Rousseau de Ginebra: “No se puede
ensefiar mas que aquello que se ama; vale mas callarse cuando no gus-
tamos de lo que estamos ensefiando. Asi pues, no debemos ensefiar mas
que aquello que guarda para nosotros un cierto misterio”. Bimal Matilal
entendid que el proyecto de Tagore suscito la reflexion en torno a las
ideas del siglo xi1x, repensando la idea de una sociedad més universal,
y diremos que en gran medida fomentada por un modelo educativo in-
tegral y humanista. Dicho autor explica: “Esta es una especie de uni-
versalismo —el ejemplo que Tagore proyectd mediante sus poemas y
otros escritos. Por ello en el mundo plural de hoy, con diversas razas,
naciones, sistemas politicos y sociales, el trabajo de Tagore tiene una
relevancia especial” (apud O’Connell, “Tagore and Education”, 71).

A manera de conclusion

En The Character of Logic in India, Bimal Matilal condensa uno de los
propositos que ha guiado este breve ensayo, y que a manera de conclusion
puede resumirse en estas lineas. Al ser estudiado mediante estandares
tedricos, el pensamiento indio reivindica sus dimensiones verdadera-
mente filosoficas en contraste a las perspectivas de los primeros histo-
riadores de la filosofia. Matilal no postuld la idea de que el pensamiento
filosdfico indio era superior al occidental, tal hubiera sido un error en el
otro extremo; por el contrario, Matilal enfocd el analisis comparativo en
una apertura a la consideracion de un pensamiento sistematico capaz
de proveer sugerencias vigentes a la problematica filosofica contem-
porénea.

28 Martingz / India en la historia del pensamiento europeo



REFERENCIAS

Havgrass, Wilhelm, India and Europe: An Essay in Philosophical Understan-
ding, Delhi, Motilal Banarsidass, 1990.

Havgrass, Wilhelm, On Being and what there is. Classical Vaisesika and the
History of Indian Ontology, Albany, State University of New York Press,
1992.

Martinez Ruiz, Xicoténcatl, “Dharana: atencion dirigida y concentracion
sostenida. Un andlisis del rezago de lectura en adolescentes mexicanos”,
en Epistemologia y formacion: horizontes de investigacion, Guanajuato,
Departamento de Educacion, Universidad de Guanajuato, 2011.

MartiLaL, Bimal Krishna, The Character of Logic in India, Jonardon Ganeri y
Heeraman Tiwari (ed.), Albany, State University of New York Press, 1998.

NussBauM, Martha Craven, Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita
de las humanidades, Buenos Aires, Katz Editores, 2010.

NusseBauM, Martha Craven, “Education and Democratic Citinzenship: Capabil-
ities and Quality Education”, Journal of Human Development, 7, 3, 2006,
385-395.

O’ConnELL, Kathleen, “Tagore and Education: Creativity, Mutuality and Sur-
vival”, 4siatic, 4, 1, 2010, 65-76.

RADHAKRISHNAN, S., The Principal Upanisads, New Delhi, Harper Collins Pub-
lishers India, 1999.

Ram-Prasap, Chakravarthi. “A Comparative Treatment of the Paradox of
Confirmation”, Journal of Indian Philosophy, 30,2002, 339-358.

SamT-HiLLARE, B. “Indieus (Philosophies)”, en Dictionnaire des sciences phi-
losophiques, Frank, A. (ed.), vol. III, deuxiéme edition, Paris, Librairie
Hachette, 1875, pp. 781-791.

SmitH, David, “Nietzsche’s Hinduism, Nietzsche’s India: Another Look”,
Journal of Nietzsche Studies, 28, 2004, 37-56.

SCHOPENHAUER, Arthur, El Mundo como Voluntad y Representacion, trad. de
Eduardo Ovejero y Mauri, Buenos Aires, Aguilar, 1960.

SCHOPENHAUER, Arthur, Los dos problemas fundamentales de la ética, trad. Pi-
lar Lopez de Santa Ana, Madrid, Siglo XXI, 1993.

TaGore, Rabindranath, Conferencia en el Instituto Juan Jacobo Rousseau de
Ginebra, 1921, editada por Pierre Bovet, publicada en la revista L’Educa-
teur, 11 de junio de 1921.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 17-29 29





