Acta Poetica 332
JULIO-DICIEMBRE
2012 (181-208)

Naturaleza y origen de los demonios
en la épica tibetana de Gesar de Ling

Bertha Aceves

El poema épico del héroe tibetano Gesar de Ling nace de tradicion oral, pos-
teriormente es escrito en diversas lenguas, y sus interpretaciones orales, en el
Tibet, perduran hasta nuestros dias. El conflicto que desata las acciones en
el relato es el enfrentamiento del héroe contra los seres demoniacos, que asolan
y subyugan al pueblo tibetano. La categoria de demonios en el occidente difie-
re de la naturaleza de los demonios en el budismo tibetano. La subyugacion de
los demonios por Gesar de Ling, que se efecttia en el poema, corresponde a uno
de los objetivos del budismo a su llegada al Tibet.

PaLaBras cLAVE: Gesar de Ling, épica tibetana, demonios.

The epic poem of the Tibetan hero Gesar of Ling is born of oral tradition, then
it is written in various languages, and their oral interpretations, in Tibet, persist
until our days. The conflict that it unleashes the actions in the story is the con-
frontation of the hero against the demonic beings, which plague and subjugates
the Tibetan people. The categories of demons in the west differ from the nature
of the demons in the Tibetan Buddhism. The subjugation of the demons by Ge-
sar of Ling, which is made in the poem, is one of the objectives of Buddhism
in its arrival to Tibet.

Keyworps: Gesar of Ling, tibetan epic, demons.

Fecha de recepcion: 5 de diciembre de 2011
Fecha de aceptacion: 11 de junio de 2012

[ 181]



Acta Poetica 332
JULIO-DICIEMBRE
2012 (181-208)

Bertha Aceves
Instituto de Investigaciones Filologicas
Universidad Nacional Autonoma de México

Naturaleza y origen de los demonios
en la épica tibetana de Gesar de Ling

El rey Gesar de Ling es la figura central de un ciclo de relatos orales del
Tibet, Mongolia, China y otras partes de Asia, que se presenta en varias
versiones en tibetano, en mongol y en chino; sin embargo, se sabe que
su origen se sitda en el este o noreste del Tibet, dado que las escenas del
poema se ubican en esas regiones (Francke, xxvii).

Gesar nace, seglin el poema, para pacificar a los demonios que asola-
ban al Tibet; esta actividad se relaciona con un suceso historico acaeci-
do en esas tierras durante los siglos v y vir: el arribo del budismo y el
confrontamiento que tuvo con las creencias que dominaban el entorno.!
Ahora bien, en la épica de Gesar, como en otros relatos del budismo
tibetano, los demonios tienen un origen y una naturaleza muy diversos
a los que el occidente cristiano construyo para sus propios demonios. El
imaginario de estas dos visiones de la realidad, la budista tibetana y la
cristiana occidental, cred una identidad diferente del demonio en cada
una de estas culturas.

'El rey Songtsen Gampo del Tibet unifica el pais y expande las fronteras (siglo vir).
Se cas6 con dos princesas, una nepali y otra china, quienes eran budistas e introdujeron
el budismo Mahayana al Tibet.

[183]



El argumento del poema

En general, casi todas las interpretaciones de esta épica se inician cuan-
do los dioses, consternados porque en la tierra prevalecia el dominio de
los Reyes Demonios, deciden enviar a uno de sus hijos para que exter-
mine su poderio.? En los relatos tibetanos, es Padmasambhava’quien le
pide a Tubha Gewa, el mas joven de los dioses, que renazca en la tierra
para que proteja y libere a los seres del imperio de los demonios y res-
taure el dominio del dharma.

La épica puede dividirse en tres partes: la primera habla del naci-
miento de Gesar y de su vida hasta que es proclamado rey; la segunda,
el corazon de la épica, narra las varias expediciones y distintas guerras,
pequetias y grandes, que emprende Gesar; y la tercera, la final, describe
la pacificacion del reino.

El nucleo principal del relato se compone de cuatro cantos, en los
que Gesar de Ling se enfrenta a las cuatro Reyes Demonios y los vence.
Después de cumplir con su mision, Gesar parte a un escondido reino ce-
leste, del cual regresara en un lejano futuro, para ayudar a los hombres
a combatir las fuerzas dafiinas.

Aunque el relato esté distribuido en tres partes, las continuas repre-
sentaciones orales de la gesta han hecho del poema una estructura abier-
ta, de forma tal que, generacion tras generacion de artistas, de varias
regiones y de distintas épocas, han interpretado la épica e insertado pe-
queios interludios, y asi han expandido el corpus oral y escrito de este
poema.

We have more than a hundred volumes of written down Gesar epics in
Tibetan. There are more than 2100 hours of recoding of Gesar perfor-
mances archived in Lhasa and Peking. Beyond that there are an as yet

2 La version que escribe Alexandra David-Néel es la tnica traducida al espafiol y la
Unica que incluye un preambulo que relata por qué se engendran y nacen los Reyes De-
monios en el Tibet; por ello, en ella se sustenta el presente ensayo. Las otras ediciones
del poema, casi todas en inglés, pueden consultarse en la bibliografia final.

3 Padmasambhava (El nacido del loto) es el fundador de la escuela tibetana de bu-
dismo Nyingma en el siglo v e introductor del budismo tantrico en el Tibet. Se le
conoce mas como Guru Rinpoche o el Maestro Precioso.

184 Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana



uncounted number of liturgies which concern Gesar and his retinue as
cult objects. And collateral versions of the Gesar fan out across Central
Asia and the Far East (Kornman, 11).*

Tentativas de fechar el poema

Un poema como la épica de Gesar de Ling, cuyo origen fue oral y que
a lo largo del tiempo ha tenido distintas interpretaciones, es muy difi-
cil de fijar en el tiempo. Algunos investigadores precisan el inicio del
poema entre los siglos x y x1, dado que identifican al héroe épico con
un personaje histoérico mencionado en una crénica de la dinastia rLangs
(Samuel, 174), quien fuera el rey de la provincia de Ling. Sin embargo,
en opinion de otros, tenga o no relacion el personaje Gesar de Ling con
una figura histdrica, el inicio del poema puede establecerse en épocas
anteriores:

I suggest that even of we accept the existence of an eleventh-century
King of tribal chieftain named Ge-sar we cannot take him as the sole
origin of the Ge-sar proto-epic. There are many features of the epic that
suggest tan any such historical Ge-sar was at most a figure about which
other and possibly older stories gradually crystallised (174).3

En este mismo sentido, otro estudioso afiade:

Furthermore, the epic reflects Tibetan society during the sixth to ninth
centuries rather than the tenth century. Thus a satisfactory conclusion

4 “Tenemos mas de mil volimenes escritos en tibetano y hay mas de dos mil cien ho-
ras de representaciones orales grabadas en Lhasa y Beijing. Ademas, hay un incontable
numero de documentos liturgicos que se relacionan con Gesar y su corte. Y otras versio-
nes colaterales de Gesar que se extienden a lo largo de Asia central y del este cercano”
[todas las traducciones de las citas son mias].

5 “Sugiero que, aun si aceptamos la existencia de un rey o un jefe tribal llamado Ge-
sar en el siglo x1, no podemos tomarlo como el unico origen de la proto-épica de Gesar.
Hay muchas caracteristicas de la épica que sugieren que ningin Gesar historico fue la
figura de muchas otras historias mas antiguas, que gradualmente se cristalizaron”.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 185



about the epic’s origins cannot be drawn based on the lifespans of histo-
rical heroic figures (Lianrong, 335).°

Tiempo después, los cantos fueron grabados en tablillas de madera y
se hicieron copias xilograficas. De esta forma, la gesta del rey Gesar se
divulgé de dos modos: a través de canciones orales y mediante copias
manuscritas o xilograficas. Las copias xilograficas se han difundido con
mayor amplitud, pero la vida del poema ha estado a cargo de los cantan-
tes, que han sido:

the most important factor is reliance upon each singer to hand the tradi-
tion down from one generation to the next [...] They are “the people’s ar-
tists”, the artist of the masses; they incarnate the ability and intelligence
as well as the spirit of the common person (Zhambei, 280).

Las aspiraciones virtuosas y malignas

Como preludio al relato de Gesar de Ling, Alexandra David-Néel cuenta
que, en una aldea del Tibet, vivia en el bosque un yogui, un bodisatva,®
quien decidid obtener la iluminacion, para lo cual, en un acto de supre-
ma compasion por los seres que sufren, ofrecio su cuerpo a las bestias
hambrientas.’

Cerca del lugar habitaban dos mujeres, una madre con su hija, quie-
nes gozaban de una prospera situacion. La madre es testigo del mo-

¢ “Por otra parte, la épica refleja una sociedad tibetana del siglo vi al ix en vez del si-
glo x. Asi, una conclusion satisfactoria de los origenes de la épica no puede establecerse
sobre la base de la vida historica de figuras heroicas”.

7 “el factor mas importante es la confianza en cada bardo que lega hasta el ultimo
detalle a la tradicion de la generacion siguiente y esta a la siguiente. [...] Ellos son los
‘artistas del pueblo’, los artistas de las masas, encarnan la habilidad y la inteligencia
tanto como el espiritu de las personas comunes”.

8Un bodisatva es un practicante budista del camino del Mahayana, quien ha logrado
la iluminacién espiritual, pero que posterga su entrada al nirvana para ayudar a otros
seres y asi también ellos obtengan el despertar de la mente.

° En las vidas pasadas del Buda Shakyamuni, se cuenta que ¢l se ofrece como ali-
mento a una tigresa moribunda y hambrienta y a sus debilitados tigritos, para salvarlos
de la muerte por hambre.

186 Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana



mento en el que el bodisatva muere, y observa como su energia vital
se eleva por el espacio como una luz radiante, que se dirige a la India.
Convencida de que el bodisatva se habia transformado en esa luz, y que
renaceria como un Buda en la India, decide dejar todos sus haberes e
irse a buscarlo para recibir sus ensefianzas. La hija se niega a dejar sus
riquezas y, sin poder comprender la motivacion de su madre, furiosa,
forja su sino al proferir esta imprecacion: “Buda y su Doctrina me im-
portan un bledo” (David-Néel y Yongden, 72).

La anciana parte sola en un largo y dificil viaje a la India. Su hija,
mientras tanto, tuvo tres hijos y, con el paso de los afios, fue perdiendo
todo su patrimonio. En su desesperada confusion, culpa de todas sus
desgracias al bodisatva, que habia vivido cerca de su casa. Finalmente,
sucumbe en la miseria, es abandonada por todos y sus tres hijos mueren
poco después. Antes de morir, y con un odio infinito, lanza una nefasta
maldicion contra el Buda y su doctrina: “Que mis hijos y yo podamos
renacer como reyes ricos y poderosos que destruyan definitivamente
la doctrina de Buda y a aquellos que la profesan” (75). Este fatal jura-
mento es un anatema y la causa de que ella y sus hijos renazcan como
demonios.

Ahora bien, las acciones anteriormente narradas, consideradas desde
la perspectiva del budismo, son la causa del nacimiento de los cuatro
Reyes Demonios: la primera accion causal es “la ignorancia”,' la hija,
ofuscada, no reconoce al bodisatva; la segunda accion es cuando en ella
emerge una insaciable avidez por sus posesiones materiales, esto es “el
apego a lo material o la codicia”; finalmente, en el momento en que to-
dos sus bienes se disipan, y aiin mas, sus hijos mueren y pierde la vida,
emerge una incontrolable “ira” que la ciega completamente y le produ-

10Explica Matthieu Ricard que: “In Buddhist terms, ignorance is not just a lack of
knowledge or information. It is, rather, a persistent blindness to the true nature of mind
and phenomena. It is ignorance that divides things into self and other, near and far,
good and bad, and that see things as having a true, substantial existence” (Ricard apud
Linrothe y Watt, xv). “En términos budistas, la ignorancia no es solo la falta de cono-
cimiento o informacion. Es, mas bien, una persistente ceguera a la verdadera naturaleza
de la mente y los fendmenos. Es la ignorancia que divide las cosas en si mismas y otras,
cercanas y lejanas, buenas y malas, y que ven las cosas como teniendo una verdadera y
sustancial existencia”.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 187



ce una delirante sed de venganza. Consecuentemente, sus acciones son
las que determinan la forma en que ella y sus hijos renaceran.

Estas tres emociones obstructivas, segiin el budismo, son los llama-
dos “tres venenos”, que originan otras innumerables aflicciones nocivas
y son representadas, en la Rueda de la Vida, como el eje central e im-
pulsor de los continuos renacimientos de los seres en los seis reinos del
samsara (figura 1)."

Ficura 1. La Rueda de la Vida

"La Rueda de la Vida esta constituida por seis reinos de existencia, que se dividen
en dos niveles. Los tres primeros reinos corresponden a un nivel superior y son el reino
de los devas o dioses, el de los asuras o semidioses o titanes, y el de los hombres. El
nivel inferior esta formado por los reinos de los pretas o ‘espiritus hambrientos’, el de
los animales, y el de los narakas o ‘demonios’. Iconograficamente se les representa en
la Rueda de la Vida. Para una descripcion detallada de la cosmologia budista, ver Jamon
Kongtrul Londrd Tayé, Myriad of Worlds.

188 Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana



Asi, aquellos que tienen la “aspiracion” de trabajar para beneficio de
los demas, renaceran como bodisatvas, y los que actiian con “aspira-
ciones” dafiinas, hacen voto de oponerse al budismo y de causar dafio a
los demas, renaceran como “demonios”. La “aspiracion” no es solo un
propdsito, sino una plegaria para obtener lo deseado, y tiene la fuerza
de un voto.

En el relato épico, el enfrentamiento entre las aspiraciones positivas
y negativas inicia el rompimiento de una situacion narrativa armonio-
sa, y todos los episodios posteriores se estructuran para terminar con
el conflicto y volver a armonizar la situacion inicial del relato. “The
existence of such creatures, demons and bodihisattvas, with their con-
flicting intentions, is the first or realist cause of the action of the epic”
(Kornman, 35).!?

Naturaleza de los “demonios” en Occidente

En la cultura occidental, la figura mitico religiosa del “demonio” tiene
connotaciones y funciones diferentes y aun contrarias a las del budis-
mo. En el Occidente, el término demonio ha sido aplicado principal-
mente por la religion judeocristiana como lo opuesto a lo divino.

El vocablo demonio proviene del griego daimon, que se vincula con
el espiritu divino, sabio y poderoso. En los dialogos platonicos se tiene
informacion sobre esta entidad. Se distinguen tres tipos de demonios:
el primero esta constituido por cada uno de los guardianes de los indi-
viduos, que los guian en el transcurso de la vida y los conducen, des-
pués de su muerte, ante los jueces. El segundo son los demonios-almas,
dadas a cada hombre en su nacimiento; es el elemento demoniaco de
su naturaleza y proviene del Demiurgo. “El tercer tipo sirve de inter-
mediario entre los hombres y los dioses, los ejemplos son el Amor y
el Suefio” (Gonzalez Ochoa, 83). En el Banquete, Socrates pregunta a
Diotima por la naturaleza del Amor:

12¢La existencia de estas criaturas, demonios y bodisatvas, con sus conflictivas in-
tenciones, es la primera causa de la accion de la épica”.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 189



—Pero, en fin Didtima, ;qué es [el amor]? —Un gran demonio, Socra-
tes, puesto que todo lo demoniaco esta entre lo divino y lo mortal (Pla-
ton, 300).

“Este tercer tipo de demonio es una consecuencia logica del pensa-
miento platonico. Una de sus leyes generales es que no pueden existir
relaciones directas entre una cosa y otra, si se trata de relaciones entre
seres que pertenecen a jerarquias distintas, como es el caso de dioses y
hombres” (Gonzalez Ochoa, 84). De esta manera, el demonio, para la
filosofia platonica, es una categoria necesaria, con la cual se establece
el principio de la triada, figura que permite unir los polos opuestos y
armonizan los contrarios.

La idea de los demonios como el mal es obra del cristianismo, que
a su vez se apoya en el pensamiento judio que considera al demonio
como un angel caido. Ezequiel en el Antiguo Testamento refiere el mo-
tivo de la caida del principe de Sor-r:

Por cuanto se ha ensoberbecido tu corazoén y has dicho: Dios soy yo [...]
a causa de tu hermosura has corrompido tu sabiduria con motivo de tu
esplendor; por eso, te echo a la tierra [...] has venido a ser simbolo del
terror (cap. XXVIIL, 2, 17, 19).

En el Nuevo Testamento, en el Apocalipsis, el término demonio ad-
quiere otras significaciones; no solo es el angel caido, sino que se tras-
forma en el enemigo acérrimo y pérfido de Dios, que se enfrenta a los
poderes celestiales. Ademas, el término demonio adquiere otros valores
conceptuales: se le llama Diablo “calumniador” y Satanas “adversario”,
y se le representa en la tremebunda figura de un dragon.

En el aspecto teologico, la tradicion cristiana se aparta de la nocion
platénica que considera al demonio como un mediador entre los dioses
y los hombres. San Agustin, en desacuerdo con la propuesta platonica,
exclama: “jBuena cosa es la santidad de Dios! No tiene comunicacion
con el hombre que le ruega, pero la tiene con un demonio que acta
insolentemente. No tiene comunicacion con un hombre lleno de arre-
pentimiento, pero la tiene con un demonio lleno de trampas” (Gonzalez
Ochoa, 96). Por ello, considera que el demonio no puede ser mediador

190 Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana



entre los dioses y los hombres, sino que es la personificacion de una en-
tidad malévola, que urde trampas para el hombre y es enemiga de Dios,
y que, si bien es un ser eterno, y en este sentido cercano a lo celestial,
es de naturaleza perversa, por lo tanto inferior y contrario a lo divino.

San Agustin fija algunos de los rasgos que van a definir y precisar la
personificacion del demonio en el pensamiento cristiano. Asi, dice que
los demonios

son espiritus fanaticamente inclinados a hacer dafio, completamente aje-
nos a la justicia, llenos de orgullo, verdes de envidia y con buena practica
en engafiar, que viven en el aire, pero lo hacen porque han sido expulsa-
dos de las regiones sublimes de las alturas del cielo y fueron condenados
en el principio a habitar esta region, que es como si fuera su prision apro-
piada a su naturaleza, en justo castigo por una trasgresion de la cual no
hay refugio (san Agustin apud Gonzéalez Ochoa, 96).

De esta manera, en la cultura occidental, la figura del Demonio, Dia-
blo o Satanas, fue creada, principalmente, por la vision teoldgica cris-
tiana. Por otra parte, el catolicismo es una religion sustentada en dog-
mas, por lo que la personalidad del Demonio, si bien puede tener alguna
variacion en sus rasgos, siempre representa lo opuesto a lo celeste y al
bien. Para el cristianismo, la culminacion de sus ensefianzas es liberarse
del pecado original y de los cometidos en vida, y, después de la muerte,
morar en la gloria de Dios: esto es liberarse del dominio demoniaco
simbolizado en el pecado.

En la fe catélica, la condicion de cada uno de los seres es distinta: los
animales, los hombres, los angeles y los demonios tienen una categoria
y estado diferentes e inmutables; en el caso de los demonios, su natu-
raleza es malévola, opuesta a la celestial; son enemigos del hombre e
inferiores en la escala cosmoldgica, y ademas, no tienen posibilidad de
transformacion o modificacion.

Los demonios tibetanos: Narakas, Dharmapalas e Yidams

En el budismo tibetano, las representaciones iconograficas de las deida-
des iracundas en las thankas (pinturas con deidades budistas) y en los

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 191



murales de los monasterios, pueden horrorizar a un observador neofito,
ajeno a esta cultura, porque posiblemente interpreten que: “the images
seem to come directly from Dante’s Inferno; scenes of death and des-
truction, decapitation, monstrous beings with garlands of severed heads
gorging on human hearts, in short, a human hell more terrifying than
any horror movie” (Rubin, vi). *

Esta fue la impresion que tuvieron algunos de los primeros viaje-
ros occidentales que visitaron el Tibet, dado que, en su forma de per-
cepcidn, subyacian las imagenes aterradoras de los diablos y demo-
nios occidentales. Austine Waddell, quien, entre finales del siglo xix
y principios del xx, publico varios libros sobre esta region, describe la
conmocién que tuvo al ingresar a una sala dedicada a los protectores
iracundos en el Tibet:

One of the rooms was the Devils” Chamber of horror (Gon-k’ang), a sort
of satanic Aladdin’s cave in the dark, designed to awe and impress the
superstitious pilgrims. Here are collected the hideous colossal images of
all the demons which infest the word and prey upon the poor Tibetans.
They have the forms of men, but the heads of ogres ad monstrous beast,
the hideous creations of a nightmare, and all are eating human bodies
and surrounded by variety of weapons (Waddell apud Linrothe, 25).14

Sin embargo, a pesar de este aparente cuadro de horror, cada una de
estas figuras, los ornamentos que ostentan, los simbolos que las rodean,
el séquito que las acompaiia y el entorno flameante y tenebroso, tienen
un significado muy diferente al que una mirada inculta e inexperta ima-
gina. En el budismo, las figuras demoniacas tienen funciones y signifi-

13 “las imagenes parecieran venir directamente del Infierno de Dante: escenas de
muerte y destruccion, decapitacion, monstruosos seres con guirnaldas de cabezas corta-
das, devorando corazones humanos, en resumen un infierno humano mas terrifico que
cualquier cine de terror”.

4“Uno de los cuartos era la Capilla del Horror de los Diablos, una suerte de cueva
satanica de Aladino en la oscuridad, disefiada para atemorizar e impresionar a los su-
persticiosos peregrinos. Aqui se recogen las horrendas y colosales imagenes de todos
los demonios que infestan el mundo y se aprovechan de los pobres tibetanos. Tienen
las formas de hombres, pero las cabezas de ogros y bestias monstruosas, la aterradora
creacion de una pesadilla, y todos estan comiendo los cuerpos humanos y rodeados por
una variedad de armas”.

192 Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana



cados distintos y aun contrarios a las que el Occidente ha dado a esta
clase de imagenes. Si bien no es este el lugar para hacer un resumen
del pensamiento budista, considero que es necesario sefialar uno de los
puntos divergentes entre el budismo y el cristianismo: el objetivo final
de las ensefianzas budistas, en el Hinayana, en el Mahayana y en el
Vajrayana, es obtener el despertar o la iluminacion de la mente, esto
es, morar en el nirvana o, en otros términos, reconocer la naturaleza
primordial de la mente. “The wrath of the Vidyarajas (wrathful ‘kings
of wisdom’), their weapons and the blazing flames of their aureoles are
directed against the darkness of avidya (ignorance), which prevents
men form gaining emancipation. They are therefore really beneficent”
(Dietrich Seckel apud Linrothe, 4).1

El budismo, contrariamente al cristianismo, considera que la condi-
cion ontoldgica innata de todos los seres vivientes es su naturaleza budi-
ca; esto es, todos los seres vivientes poseen la innata potencialidad para
obtener la iluminacion. En sanscrito, esto se llama tathagatagarbha,
que literalmente se traduce como la esencia o matriz de los Thathagatas
(de tatha “aquellos” + gata, que se han “ido” o “arribado”), esto es, de
los Budas. De esta suerte, no hay ningun ser viviente cuya naturaleza
sea esencialmente demoniaca o esté manchada por un pecado original,
o que haya diferencia entre las diversas clases de seres, porque todos los
seres vivientes tienen la misma naturaleza budica.

La naturaleza de los “demonios” en el budismo tibetano

El término demonio abarca distintas categorias de seres en esta cultura;
la que se parece mas al demonio occidental es la de los seres que moran
en el reino del infierno, los llamados Narakas. El reino del infierno, en
la Rueda de la Vida, es la representacion del espacio en el cual renacen
los seres que han acumulado karma negativo en sus diversas vidas (fi-
gura 2). La permanencia en el reino de los infiernos es muy larga, pero

15“La ira de los Vidyarajas (los furiosos reyes de la sabiduria), sus armas y las ar-
dientes llamas de su aureola estan dirigidas contra las tinieblas de avidya (la ignoran-
cia), que impide que los hombres obtengan su liberacion, y por consiguiente es muy
benéfica”.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 193



FiGura 2. El reino de los infiernos en La Rueda de la Vida

no eterna. Una vez que el karma negativo de estos seres se agota, o acu-
mulan alglin acto positivo, pueden trasmigrar a otro reino.

Otras figuras con apariencia demoniaca son las imagenes de las dei-
dades budicas representadas con actitudes coléricas; estas deidades
asumen esta apariencia iracunda, de acuerdo a las funciones que des-
empefian en la cosmologia budista, y al deber y responsabilidad que
se les han otorgado. Estas representaciones, en general, se llaman los
Dharmapalas, que son los “protectores del dharma” (las ensefianzas
budistas). La tarea que tienen asignada es, principalmente, la de pro-
teger la institucion budista contra los adversarios, asi como preservar
la integridad de las ensefianzas. De aqui que su aspecto sea el de seres
fieros, en accion iracunda y agresiva, con multiples armas y ornamentos
terrorificos, rodeados de fuego y acompafiados de una comitiva también
de seres coléricos y fieros animales.

Estas iracundas deidades protectoras son seres que poseen cuerpos de
baja estatura, pero fornidos, con fuertes extremidades; muchos de ellos
tienen varias cabezas y un gran nimero de manos y pies. Los rostros de
estas deidades poseen una tipica expresion airada: la boca esta retorcida
con una sonrisa enfurecida; de sus comisuras sobresalen largos colmi-
llos, que a menudo se dice que son de cobre o hierro; a veces, los dien-

194 Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana



tes superiores muerden el labio inferior. Una “niebla de enfermedades”
proviene de la boca, y una tremenda tormenta esta soplando desde sus
fosas nasales. Bajo la protuberante frente, estan los ojos inyectados de
sangre, que lanzan una mirada encolerizada, y generalmente un tercer
ojo esta visible en el medio de la frente.

Este grupo de protectores y deidades se divide en tres ramas: la pri-
mera es la de los protectores poderosos, las deidades femeninas y mas-
culinas de alto rango, que han pasado mas alla de las seis esferas de
existencia; se les ha llamado “protectores ultramundanos o protectores
iluminados” (Nebesky-Wojkowitz, 4).

Los protectores iluminados, en general, son los que resguardan una
practica budista, un linaje o un ritual en particular, y milagrosamente
descubren termas (textos o tesoros escondidos). “These teaching tend
to require initiations in order
to be reveled and psychically
dangerous to practice. There-
fore, initiations call for spe-
cial protectors to ensure the
safety and mental stability of
the initiate at a time of vul-
nerability” (Linrothe y Watt,
18).1

Entre los protectores ilu-
minados se encuentran Yama
Dharmaraja (figura 3), vin-
culado con Tsongkapa (1357-
1419) y con el linaje Gelupa;
Palden Lhamo (figura 4),
quien es la protectora de la
capital del Tibet y, ademas,

FiGura 3. Yama Dharmaraja

16 “Estas ensefianzas tienden a requerir iniciaciones con el fin de ser celebradas y
psicologicamente peligrosas en la practica. Por lo tanto, las iniciaciones convocan a
protectores especiales para garantizar la seguridad y estabilidad mental de un iniciado
en un momento de vulnerabilidad”.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 195



u

6.
Ve
(3

I. I
'Y

‘

*\..‘..m....__

FiGura 4. Palden Lhamo

Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

196



de los Dalai Lamas (Nebesky-Wojkowitz, 23-24); Mahakala (figura 5),
deidad que es representada en multiples formas, con dos, cuatro o mul-
tiples manos; cada una de esas formas protege a los seres, en distintas
situaciones, y a los diferentes linajes budistas. Estas deidades residen
en una esfera exterior; por ello se les llama extra o ultra mundanos, pero
tienen una parte activa muy fuerte en la vida religiosa tibetana, y algunos
de ellos llegan a tomar posesion de los médiums, los que actiian como
portavoces de la deidad, durante ceremonias especiales.

FiGura 5. Mahakala

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 197



La segunda rama son los “protectores mundanos o peligrosos”. Al-
gunos de ellos tienen su origen en deidades prebudistas o en espiritus
selvaticos o de las montafias, que en otro tiempo fueron enemigos del
budismo, cuando este llego al Tibet entre los siglos vii y vin. Un gran
numero de ellos fueron subyugados por Padmasambhava, cuando este
gran yogui arribo al Tibet, en el siglo v, y, posteriormente, por los
grandes practicantes y yoguis budistas; de esta forma, fueron converti-
dos en guardianes del budismo y estan “atados por un juramento”. Su
funcion es la de proteger al budismo, “but the primary responsibilities
are more mundane: to ensure the birth of sons, to protect humans and
livestock against diseases and epidemics, to avert accidents and bad
omens, and to destroy or contain obstacle-creating demons” (Linrothe y
Watt, 17-18).'7 Muchos de ellos montan animales salvajes como leones,
cabras y toros, y visten armadura y botas, que los identifican como gue-
rreros. Entre estos protectores mundanos se encuentran Rahula (figura
6), Dorje Legpa, Vaishravana, Pehar y otros.

Una tercera categoria es la de los Budas Airados, también llamados
Yidams. Son deidades budicas que, aunque se manifiestan en forma fu-
riosa, son Budas o Bodisatvas totalmente iluminados que desempefian
actividades diferentes. Cada una de estas deidades manifiesta distintas
capacidades; asi, el aspecto colérico de Vajrasattva (figura 7), el buda
de la Purificacion, se transforma en Vajrakilaya (figura 8), que personi-
fica la Actividad Iluminada de todos los Budas; Manjushri (figura 9), el
buda de la Suprema Sabiduria, toma la figura de Yamantaka (figura 3),
el Exterminador de la Muerte, etcétera.

Los Budas Airados, bajo su apariencia de seres iracundos, beligeran-
tes y poderosos, expresan una actividad enérgica briosa, inagotable y
omnipotente, dirigida a proteger y ayudar a los seres vivientes; asimis-
mo, cumplen con la actividad de Yidams, que,

They are what known as “tutelary deities”, sometimes called “archetype
deities”, withe a personal connection to aspirants. [...] In Esoteric Budd-
hist practice, one visualizes one of these deities as emanating in front of

17 “pero su primaria responsabilidad es mas mundana: proteger a los humanos y a los
animales contra las enfermedades y las epidemias, evitar accidentes y malos presagios
y destruir o contener obstaculos creados por demonios”.

198 Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana



Ficura 6. Rahula

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 199



FiGuraA 7. Vajrasattva

200 Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana



FiGura 8. Vajrakilaya

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 201



FiGura 9. Manjushri

202 Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana



you. You offer him/her praise and veneration, but then visualize yourself
as becoming identical to the deity, followed in due course by dissolu-
tion of the union [...] and cultivate a sense of divine pried the strong
feeling...that you are the actual fully enlightened emanation body of a
Buddha (Linrothe y Watt, 20).'8

Entre algunos de los Yidams se encuentran: Hayagriva, Vajrakilaya,
Guhyasamaja, Yamantaka, Hevajra, Chakrasamvara (figura 10), Va-
Jjrayogini, Kalachakra, etcétera.

Asi pues, estas tres clases de seres coléricos (los protectores mun-
danos, los protectores iluminados y los Yidams) tienen funciones pro-
tectoras semejantes, aunque no siempre idénticas. De esta manera, los
protectores iluminados protegen el dharma y distribuyen bendiciones
y favores contra la enfermedad y otros peligros personales; los protec-
tores mundanos, que estan bajo juramento, protegen el dharma y son
invocados para proteger a los practicantes en su vida fisica, cotidiana y
material; los Budas Airados o Yidams proveen de ambas dadivas, pero
en especial son un medio para que los practicantes logren la transforma-
cion mental y la total iluminacion (23).

Pese a su apariencia terrorifica, los Dharmapalas son deidades que
defienden y ayudan a los seres vivientes; su apariencia violenta corres-
ponde a lo que se puede llamar la “actividad colérica divina” en in-
agotable dinamismo, que combate permanentemente las obstrucciones
mentales de los seres vivientes para que estos puedan reconocer su na-
turaleza budica y obtengan el estado mental del nirvana.

Los demonios en la épica de Gesar de Ling

En la épica de Gesar de Ling, la mujer y sus hijos, que renacen como
demonios para combatir el dharma, son personificados por Lutzen, al

18 “Ellos son los que conocemos como ‘deidades tutelares’ con una conexion perso-
nal con los aspirantes [...]. En el budismo esotérico se practica [durante la meditacion]
la visualizacion de una de estas deidades como emanando en frente del practicante.
Después, ti ofreces a €l o ella alabanza y veneracion, pero en seguida ti mismo te
transformas idéntico a la deidad, en seguida, a su debido momento, se disuelve la unién
[...] y se cultiva la sensacion del orgullo divino y el fuerte sentimiento de que se es la
emanacion del cuerpo de un buda totalmente iluminado”.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 203



FiGgura 10. Chakrasamvara

Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana




Norte; Kurkar, al Este; Satham al Oeste, y Shingti, al Sur. Gesar de Ling
se enfrenta con éxito a estos demonios, gracias a sus atributos divinos
y con la ayuda de las deidades celestiales; esto se debe a que él es la
reencarnacion de una deidad, enviada para combatir y exterminar a los
opositores del dharma.

Los cuatro demonios tienen un aspecto aterrador: Lutzen es descrito
como un gigante; “su cabeza alcanza el cielo, aun cuando sus pies si-
guen tocando la tierra. Su lengua es una llama serpentina como el rayo”
(David-Néel y Yongden, 156), y se come a los seres vivos. Gesar se en-
frenta a este demonio y le clava una flecha en el tinico punto vulnerable
que tenia el demonio. Pero, una vez que lo ha matado, induce a la ener-
gia vital a renacer en el Paraiso del Oeste (figura 11). De igual forma,

FiGura 11. Gesar de Ling y Lutzen

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 205



Gesar cort6 la cabeza de Kurkar, y “concentrando sus pensamientos, di-
rigio el espiritu de Kurkar al Paraiso del Oeste”. Para derrotar a Satham,
demonio muy poderoso, Gesar se convierte en una abeja con afiladas
alas que entra por la boca del demonio y lo destruye interiormente; lue-
g0, convierte su espiritu en una mosca que vuela también hacia el Parai-
so. Por ultimo, Shingti cay6 en medio de la ciudad en llamas (267-268).

Gesar de Ling no solo libera a los Reyes Demonios de su estado
inferior, sino que se impone la tarea de transmutar a los sibditos de
estos reyes, que habian muerto durante las guerras y que también eran
demonios:

En el transcurso de las guerras que acabo de terminar, he matado a mu-
chos seres y muchos mas tienen que ser todavia muertos por los guerre-
ros bajo mi mando. Debo guiar a los “espiritus” de los desafortunados
difuntos a los lugares de morada feliz. Por ello, voy a retirarme a un lugar
apartado de palacio y viviré alli como recluso durante trece afios para
poder llevar a cabo este deber (270).

Los cuatro Reyes Demonios y sus stubditos fueron subyugados y
transmigrados a un nivel superior de vida. De esta manera, se puede
considerar que dichos personajes entran en la categoria de protectores
mundanos. La préctica de transformar a las fuerzas primigenias, teli-
ricas o demoniacas, en Dharmapalas fue fundamental en el inicio del
budismo tibetano (siglos vii-vi):

No ritual could be performed until the space had been seized from the
local spirit, no temple could be built until the site had been forcefully
secured, and no Tibet could be converted without the subjugation of is
local gods, demons and peoples (Dalton, 111).*

Es dificil entender, desde una perspectiva occidental, la vision, que la
cultura tibetana tenia (y aun parte de la poblacion tiene) de la realidad,
y esta es la mayor diferencia con la categoria que el Occidente le otorga

19 “No podia ejecutarse ninglin ritual hasta que el espacio hubiera sido incautado a
los espiritus locales, ninglin templo podia construirse hasta que el sitio hubiera sido fir-
memente amparado y el Tibet no podia ser convertido sin la subyugacion de sus dioses
locales y demonios”.

206 Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana



a los demonios. En el entorno tibetano convivian (y conviven) tanto
los nomadas, aldeanos, monjes, guerreros, etc., asi como los budas, los
poderosos seres que habitaban las montanas, las aguas, los bosques y
todos ellos integraban (e integran) la realidad cotidiana.

In the Tibetan worldview, the boundary between the human and nonhu-
man world is permeable. Enlightened beings sometimes incarnating the
world, taking on human form. At other times they appear to human be-
ings in visions and dreams. Highly accomplished adepts sometimes trav-
el to celestial realms [...]. Lesser spirits, of course, are also active agents
in the world, acting at times to help, and at other times to hider human
beings in their pursuit of both worldly and spiritual goals (Cabezon, 4).%

Por otro lado, hay que considerar que el panteon tibetano es uno de
los mas extensos entre las distintas religiones del mundo, y tiene dife-
rentes origenes, de aqui su complejidad y riqueza. Por ello, la categoria
de los demonios tibetanos es heterogénea y extensa, y no es una nocion
abstracta, ética o filosofica, sino una realidad viva.

REFERENCIAS

CABEZON, José Ignacio, Tibetan Ritual, Oxford, Oxford University Press, 2010.

DaLrtoN, Jacob P., The Taming of the Demons. Violence and Liberation in Tibe-
tan Buddhism, New Haven, Yale University Press, 2011.

Davip-NEEL, Alexandra y Lama YONGDEN, La vida sobrehumana de Gesar. La
gran epopeya del Tibet, trad. Alfonso Colodréon Gomez, Vitoria, Espafia,
La llave, 2000.

FranckE, August Hermann, A Lower Ladakhi Version of the Kesar Saga, New
Delhi, Asian Education Services, 2000.

GonzALEZ OcHoa, César, “En torno a una historia de los demonios”, Acta Poe-
tica, 12,1991, 83-98.

2 “En la cosmovision tibetana, la frontera entre el mundo humano y no humano
es permeable. A veces, los seres iluminados se encarnan en el mundo y toman forma
humana. Otras veces, se aparecen a los seres humanos como visiones o suefios. Los
adeptos, algunas veces, viajan a los reinos celestes [...]. Los espiritus menores, desde
luego, también son agentes activos en el mundo, actuan para ayudar o para obstaculizar
a los seres humanos”.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 181-208 207



Gyamco, Jambian y Zhou AIMING, An llustrated Manual of the Tibetan Epic
Gesar, Beijing, China Pictorial Publishing House, 2003.

KonGTrUL, Londrd Tayé, Myriad of Worlds. Buddhist Cosmology in Abhidhar-
ma, Kdlacakra, and Dzogchen, New York, Snow Lion Publications, 1995.

Kornman, Robin Brooks, Ph.D., 4 Comparative Study of Buddhist Version of
the “Epic of Gesar of Ling”, vol. I y 1I, A Dissertation Presented to the
Faculty of Princeton Univesity in Candidacy for the Degree of Doctor of
Philosophy, Princeton University, 1995.

LA BiBLIA, version de Leon Dujovne, Manasés Konstantynowski y Moisés
Konstantynowski, Buenos Aires, Sigal, 1998.

LianronG Li, “History and the Tibetan Epic Gesar”, Oral Tradition, 16:2,
2001, 317-342.

LiNROTHE, Rob y Jeff Wart, Demonic Divine. Himalayan Art and Beyond,
foreword by Matthieu Ricard Rubin, New York, Museum of Art, 2004.

NEeBEsKY-Woskowitz, Réne, Oracles and Demons of Tibet. The Cult and Ico-
nography of the Tibetan Protective Deities, Delhi, Book Faith India, 1996.

RuBIN, Donald, “Prefacio”, en Demonic Divine. Himalayan Art and Beyond,
Rob Linrothe y Jeff Watt, foreword by Matthieu Ricard Rubin, New York,
Museum of Art, 2004.

SAMUEL, Geoftrey, Tantric Revisionings. New Understandings of Tibetan Budd-
hism and Indian Religion, Delhi, Motilal Banarsidass Publishers, 2005.

PrLatoN, Didlogos socraticos, México, WM Jackson, 1974.

ZHAaMBEL, Gyaltsho, “Bab Sgrung: Tibetan Epic Singers”, Oral Tradition, 16:1,
2001, 280-293.

208 Aceves / Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana





