
[ 181 ]

Acta Poetica 332
JULIO-DICIEMBRE

2012 (181-208)

Naturaleza y origen de los demonios 
en la épica tibetana de Gesar de Ling

Bertha Aceves

El poema épico del héroe tibetano Gesar de Ling nace de tradición oral, pos-
teriormente es escrito en diversas lenguas, y sus interpretaciones orales, en el 
Tíbet, perduran hasta nuestros días. El conflicto que desata las acciones en 
el relato es el enfrentamiento del héroe contra los seres demoníacos, que asolan 
y subyugan al pueblo tibetano. La categoría de demonios en el occidente difie-
re de la naturaleza de los demonios en el budismo tibetano. La subyugación de 
los demonios por Gesar de Ling, que se efectúa en el poema, corresponde a uno 
de los objetivos del budismo a su llegada al Tíbet.

Palabras clave: Gesar de Ling, épica tibetana, demonios.

The epic poem of the Tibetan hero Gesar of Ling is born of oral tradition, then 
it is written in various languages, and their oral interpretations, in Tibet, persist 
until our days. The conflict that it unleashes the actions in the story is the con-
frontation of the hero against the demonic beings, which plague and subjugates 
the Tibetan people. The categories of demons in the west differ from the nature 
of the demons in the Tibetan Buddhism. The subjugation of the demons by Ge-
sar of Ling, which is made in the poem, is one of the objectives of Buddhism 
in its arrival to Tibet.

Keywords: Gesar of Ling, tibetan epic, demons.

Fecha de recepción: 5 de diciembre de 2011
Fecha de aceptación: 11 de junio de 2012



[ 183 ]

Acta Poetica 332
JULIO-DICIEMBRE

2012 (181-208)

Bertha Aceves
Instituto de Investigaciones Filológicas
Universidad Nacional Autónoma de México

Naturaleza y origen de los demonios 
en la épica tibetana de Gesar de Ling

El rey Gesar de Ling es la figura central de un ciclo de relatos orales del 
Tíbet, Mongolia, China y otras partes de Asia, que se presenta en varias 
versiones en tibetano, en mongol y en chino; sin embargo, se sabe que 
su origen se sitúa en el este o noreste del Tíbet, dado que las escenas del 
poema se ubican en esas regiones (Francke, xxvii).

Gesar nace, según el poema, para pacificar a los demonios que asola-
ban al Tíbet; esta actividad se relaciona con un suceso histórico acaeci-
do en esas tierras durante los siglos vii y viii: el arribo del budismo y el 
confrontamiento que tuvo con las creencias que dominaban el entorno.1 
Ahora bien, en la épica de Gesar, como en otros relatos del budismo 
tibetano, los demonios tienen un origen y una naturaleza muy diversos 
a los que el occidente cristiano construyó para sus propios demonios. El 
imaginario de estas dos visiones de la realidad, la budista tibetana y la 
cristiana occidental, creó una identidad diferente del demonio en cada 
una de estas culturas.

1 El rey Songtsen Gampo del Tíbet unifica el país y expande las fronteras (siglo vii). 
Se casó con dos princesas, una nepalí y otra china, quienes eran budistas e introdujeron 
el budismo Mahayana al Tíbet.



184� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

El argumento del poema

En general, casi todas las interpretaciones de esta épica se inician cuan-
do los dioses, consternados porque en la tierra prevalecía el dominio de 
los Reyes Demonios, deciden enviar a uno de sus hijos para que exter-
mine su poderío.2 En los relatos tibetanos, es Padmasambhava3quien le 
pide a Tubha Gewa, el más joven de los dioses, que renazca en la tierra 
para que proteja y libere a los seres del imperio de los demonios y res-
taure el dominio del dharma.

La épica puede dividirse en tres partes: la primera habla del naci-
miento de Gesar y de su vida hasta que es proclamado rey; la segunda, 
el corazón de la épica, narra las varias expediciones y distintas guerras, 
pequeñas y grandes, que emprende Gesar; y la tercera, la final, describe 
la pacificación del reino.

El núcleo principal del relato se compone de cuatro cantos, en los 
que Gesar de Ling se enfrenta a las cuatro Reyes Demonios y los vence. 
Después de cumplir con su misión, Gesar parte a un escondido reino ce-
leste, del cual regresará en un lejano futuro, para ayudar a los hombres 
a combatir las fuerzas dañinas.

Aunque el relato esté distribuido en tres partes, las continuas repre-
sentaciones orales de la gesta han hecho del poema una estructura abier-
ta, de forma tal que, generación tras generación de artistas, de varias 
regiones y de distintas épocas, han interpretado la épica e insertado pe-
queños interludios, y así han expandido el corpus oral y escrito de este 
poema.

We have more than a hundred volumes of written down Gesar epics in 
Tibetan. There are more than 2100 hours of recoding of Gesar perfor-
mances archived in Lhasa and Peking. Beyond that there are an as yet 

2 La versión que escribe Alexandra David-Néel es la única traducida al español y la 
única que incluye un preámbulo que relata por qué se engendran y nacen los Reyes De-
monios en el Tíbet; por ello, en ella se sustenta el presente ensayo. Las otras ediciones 
del poema, casi todas en inglés, pueden consultarse en la bibliografía final. 

3 Padmasambhava (El nacido del loto) es el fundador de la escuela tibetana de bu-
dismo Nyingma en el siglo viii e introductor del budismo tántrico en el Tíbet. Se le 
conoce más como Guru Rinpoche o el Maestro Precioso.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 185

uncounted number of liturgies which concern Gesar and his retinue as 
cult objects. And collateral versions of the Gesar fan out across Central 
Asia and the Far East (Kornman, 11).4

Tentativas de fechar el poema

Un poema como la épica de Gesar de Ling, cuyo origen fue oral y que 
a lo largo del tiempo ha tenido distintas interpretaciones, es muy difí-
cil de fijar en el tiempo. Algunos investigadores precisan el inicio del 
poema entre los siglos x y xi, dado que identifican al héroe épico con 
un personaje histórico mencionado en una crónica de la dinastía rLangs 
(Samuel, 174), quien fuera el rey de la provincia de Ling. Sin embargo, 
en opinión de otros, tenga o no relación el personaje Gesar de Ling con 
una figura histórica, el inicio del poema puede establecerse en épocas 
anteriores:

I suggest that even of we accept the existence of an eleventh-century 
King of tribal chieftain named Ge-sar we cannot take him as the sole 
origin of the Ge-sar proto-epic. There are many features of the epic that 
suggest tan any such historical Ge-sar was at most a figure about which 
other and possibly older stories gradually crystallised (174). 5

En este mismo sentido, otro estudioso añade: 

Furthermore, the epic reflects Tibetan society during the sixth to ninth 
centuries rather than the tenth century. Thus a satisfactory conclusion 

4 “Tenemos más de mil volúmenes escritos en tibetano y hay más de dos mil cien ho-
ras de representaciones orales grabadas en Lhasa y Beijing. Además, hay un incontable 
número de documentos litúrgicos que se relacionan con Gesar y su corte. Y otras versio-
nes colaterales de Gesar que se extienden a lo largo de Asia central y del este cercano” 
[todas las traducciones de las citas son mías].

5 “Sugiero que, aun si aceptamos la existencia de un rey o un jefe tribal llamado Ge-
sar en el siglo xi, no podemos tomarlo como el único origen de la proto-épica de Gesar. 
Hay muchas características de la épica que sugieren que ningún Gesar histórico fue la 
figura de muchas otras historias más antiguas, que gradualmente se cristalizaron”.



186� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

about the epic’s origins cannot be drawn based on the lifespans of histo-
rical heroic figures (Lianrong, 335).6

Tiempo después, los cantos fueron grabados en tablillas de madera y 
se hicieron copias xilográficas. De esta forma, la gesta del rey Gesar se 
divulgó de dos modos: a través de canciones orales y mediante copias 
manuscritas o xilográficas. Las copias xilográficas se han difundido con 
mayor amplitud, pero la vida del poema ha estado a cargo de los cantan-
tes, que han sido:

the most important factor is reliance upon each singer to hand the tradi-
tion down from one generation to the next […] They are “the people’s ar-
tists”, the artist of the masses; they incarnate the ability and intelligence 
as well as the spirit of the common person (Zhambei, 280).7

Las aspiraciones virtuosas y malignas

Como preludio al relato de Gesar de Ling, Alexandra David-Néel cuenta 
que, en una aldea del Tíbet, vivía en el bosque un yogui, un bodisatva,8 
quien decidió obtener la iluminación, para lo cual, en un acto de supre-
ma compasión por los seres que sufren, ofreció su cuerpo a las bestias 
hambrientas.9

Cerca del lugar habitaban dos mujeres, una madre con su hija, quie-
nes gozaban de una próspera situación. La madre es testigo del mo-

6 “Por otra parte, la épica refleja una sociedad tibetana del siglo vi al ix en vez del si-
glo x. Así, una conclusión satisfactoria de los orígenes de la épica no puede establecerse 
sobre la base de la vida histórica de figuras heroicas”.

7 “el factor más importante es la confianza en cada bardo que lega hasta el último 
detalle a la tradición de la generación siguiente y esta a la siguiente. […] Ellos son los 
‘artistas del pueblo’, los artistas de las masas, encarnan la habilidad y la inteligencia 
tanto como el espíritu de las personas comunes”.

8 Un bodisatva es un practicante budista del camino del Mahayana, quien ha logrado 
la iluminación espiritual, pero que posterga su entrada al nirvana para ayudar a otros 
seres y así también ellos obtengan el despertar de la mente.

9 En las vidas pasadas del Buda Shakyamuni, se cuenta que él se ofrece como ali-
mento a una tigresa moribunda y hambrienta y a sus debilitados tigritos, para salvarlos 
de la muerte por hambre.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 187

mento en el que el bodisatva muere, y observa cómo su energía vital 
se eleva por el espacio como una luz radiante, que se dirige a la India. 
Convencida de que el bodisatva se había transformado en esa luz, y que 
renacería como un Buda en la India, decide dejar todos sus haberes e 
irse a buscarlo para recibir sus enseñanzas. La hija se niega a dejar sus 
riquezas y, sin poder comprender la motivación de su madre, furiosa, 
forja su sino al proferir esta imprecación: “Buda y su Doctrina me im-
portan un bledo” (David-Néel y Yongden, 72).

La anciana parte sola en un largo y difícil viaje a la India. Su hija, 
mientras tanto, tuvo tres hijos y, con el paso de los años, fue perdiendo 
todo su patrimonio. En su desesperada confusión, culpa de todas sus 
desgracias al bodisatva, que había vivido cerca de su casa. Finalmente, 
sucumbe en la miseria, es abandonada por todos y sus tres hijos mueren 
poco después. Antes de morir, y con un odio infinito, lanza una nefasta 
maldición contra el Buda y su doctrina: “Que mis hijos y yo podamos 
renacer como reyes ricos y poderosos que destruyan definitivamente 
la doctrina de Buda y a aquellos que la profesan” (75). Este fatal jura-
mento es un anatema y la causa de que ella y sus hijos renazcan como 
demonios.

Ahora bien, las acciones anteriormente narradas, consideradas desde 
la perspectiva del budismo, son la causa del nacimiento de los cuatro 
Reyes Demonios: la primera acción causal es “la ignorancia”,10 la hija, 
ofuscada, no reconoce al bodisatva; la segunda acción es cuando en ella 
emerge una insaciable avidez por sus posesiones materiales, esto es “el 
apego a lo material o la codicia”; finalmente, en el momento en que to-
dos sus bienes se disipan, y aún más, sus hijos mueren y pierde la vida,  
emerge una incontrolable “ira” que la ciega completamente y le produ-

10 Explica Matthieu Ricard que: “In Buddhist terms, ignorance is not just a lack of 
knowledge or information. It is, rather, a persistent blindness to the true nature of mind 
and phenomena. It is ignorance that divides things into self and other, near and far, 
good and bad, and that see things as having a true, substantial existence” (Ricard apud 
Linrothe y Watt, xv). “En términos budistas, la ignorancia no es solo la falta de cono-
cimiento o información. Es, más bien, una persistente ceguera a la verdadera naturaleza 
de la mente y los fenómenos. Es la ignorancia que divide las cosas en sí mismas y otras, 
cercanas y lejanas, buenas y malas, y que ven las cosas como teniendo una verdadera y 
sustancial existencia”.



188� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

ce una delirante sed de venganza. Consecuentemente, sus acciones son 
las que determinan la forma en que ella y sus hijos renacerán.

Estas tres emociones obstructivas, según el budismo, son los llama-
dos “tres venenos”, que originan otras innumerables aflicciones nocivas 
y son representadas, en la Rueda de la Vida, como el eje central e im-
pulsor de los continuos renacimientos de los seres en los seis reinos del 
samsara (figura 1).11

11 La Rueda de la Vida está constituida por seis reinos de existencia, que se dividen 
en dos niveles. Los tres primeros reinos corresponden a un nivel superior y son el reino 
de los devas o dioses, el de los asuras o semidioses o titanes, y el de los hombres. El 
nivel inferior está formado por los reinos de los pretas o ‘espíritus hambrientos’, el de 
los animales, y el de los narakas o ‘demonios’. Iconográficamente se les representa en 
la Rueda de la Vida. Para una descripción detallada de la cosmología budista, ver Jamön 
Kongtrul Londrö Tayé, Myriad of Worlds.

Figura 1. La Rueda de la Vida



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 189

Así, aquellos que tienen la “aspiración” de trabajar para beneficio de 
los demás, renacerán como bodisatvas, y los que actúan con “aspira-
ciones” dañinas, hacen voto de oponerse al budismo y de causar daño a 
los demás, renacerán como “demonios”. La “aspiración” no es solo un 
propósito, sino una plegaria para obtener lo deseado, y tiene la fuerza 
de un voto.

En el relato épico, el enfrentamiento entre las aspiraciones positivas 
y negativas inicia el rompimiento de una situación narrativa armonio-
sa, y todos los episodios posteriores se estructuran para terminar con 
el conflicto y volver a armonizar la situación inicial del relato. “The 
existence of such creatures, demons and bodihisattvas, with their con-
flicting intentions, is the first or realist cause of the action of the epic” 
(Kornman, 35).12

Naturaleza de los “demonios” en Occidente

En la cultura occidental, la figura mítico religiosa del “demonio” tiene 
connotaciones y funciones diferentes y aún contrarias a las del budis-
mo. En el Occidente, el término demonio ha sido aplicado principal-
mente por la religión judeocristiana como lo opuesto a lo divino.

El vocablo demonio proviene del griego daimon, que se vincula con 
el espíritu divino, sabio y poderoso. En los diálogos platónicos se tiene 
información sobre esta entidad. Se distinguen tres tipos de demonios: 
el primero está constituido por cada uno de los guardianes de los indi-
viduos, que los guían en el transcurso de la vida y los conducen, des-
pués de su muerte, ante los jueces. El segundo son los demonios-almas, 
dadas a cada hombre en su nacimiento; es el elemento demoníaco de 
su naturaleza y proviene del Demiurgo. “El tercer tipo sirve de inter-
mediario entre los hombres y los dioses, los ejemplos son el Amor y 
el Sueño” (González Ochoa, 83). En el Banquete, Sócrates pregunta a 
Diótima por la naturaleza del Amor:

12 “La existencia de estas criaturas, demonios y bodisatvas, con sus conflictivas in-
tenciones, es la primera causa de la acción de la épica”.



190� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

—Pero, en fin Diótima, ¿qué es [el amor]? —Un gran demonio, Sócra-
tes, puesto que todo lo demoníaco está entre lo divino y lo mortal (Pla-
tón, 300).

“Este tercer tipo de demonio es una consecuencia lógica del pensa-
miento platónico. Una de sus leyes generales es que no pueden existir 
relaciones directas entre una cosa y otra, si se trata de relaciones entre 
seres que pertenecen a jerarquías distintas, como es el caso de dioses y 
hombres” (González Ochoa, 84). De esta manera, el demonio, para la 
filosofía platónica, es una categoría necesaria, con la cual se establece 
el principio de la tríada, figura que permite unir los polos opuestos y 
armonizan los contrarios.

La idea de los demonios como el mal es obra del cristianismo, que 
a su vez se apoya en el pensamiento judío que considera al demonio 
como un ángel caído. Ezequiel en el Antiguo Testamento refiere el mo-
tivo de la caída del príncipe de Sor-r: 

Por cuanto se ha ensoberbecido tu corazón y has dicho: Dios soy yo […] 
a causa de tu hermosura has corrompido tu sabiduría con motivo de tu 
esplendor; por eso, te echo a la tierra […] has venido a ser símbolo del 
terror (cap. XXVIII, 2, 17, 19).

En el Nuevo Testamento, en el Apocalipsis, el término demonio ad-
quiere otras significaciones; no solo es el ángel caído, sino que se tras-
forma en el enemigo acérrimo y pérfido de Dios, que se enfrenta a los 
poderes celestiales. Además, el término demonio adquiere otros valores 
conceptuales: se le llama Diablo “calumniador” y Satanás “adversario”, 
y se le representa en la tremebunda figura de un dragón.

En el aspecto teológico, la tradición cristiana se aparta de la noción 
platónica que considera al demonio como un mediador entre los dioses 
y los hombres. San Agustín, en desacuerdo con la propuesta platónica, 
exclama: “¡Buena cosa es la santidad de Dios! No tiene comunicación 
con el hombre que le ruega, pero la tiene con un demonio que actúa 
insolentemente. No tiene comunicación con un hombre lleno de arre-
pentimiento, pero la tiene con un demonio lleno de trampas” (González 
Ochoa, 96). Por ello, considera que el demonio no puede ser mediador 



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 191

entre los dioses y los hombres, sino que es la personificación de una en-
tidad malévola, que urde trampas para el hombre y es enemiga de Dios, 
y que, si bien es un ser eterno, y en este sentido cercano a lo celestial, 
es de naturaleza perversa, por lo tanto inferior y contrario a lo divino.

San Agustín fija algunos de los rasgos que van a definir y precisar la 
personificación del demonio en el pensamiento cristiano. Así, dice que 
los demonios

son espíritus fanáticamente inclinados a hacer daño, completamente aje-
nos a la justicia, llenos de orgullo, verdes de envidia y con buena práctica 
en engañar, que viven en el aire, pero lo hacen porque han sido expulsa-
dos de las regiones sublimes de las alturas del cielo y fueron condenados 
en el principio a habitar esta región, que es como si fuera su prisión apro-
piada a su naturaleza, en justo castigo por una trasgresión de la cual no 
hay refugio (san Agustín apud González Ochoa, 96).

De esta manera, en la cultura occidental, la figura del Demonio, Dia-
blo o Satanás, fue creada, principalmente, por la visión teológica cris-
tiana. Por otra parte, el catolicismo es una religión sustentada en dog-
mas, por lo que la personalidad del Demonio, si bien puede tener alguna 
variación en sus rasgos, siempre representa lo opuesto a lo celeste y al 
bien. Para el cristianismo, la culminación de sus enseñanzas es liberarse 
del pecado original y de los cometidos en vida, y, después de la muerte, 
morar en la gloria de Dios: esto es liberarse del dominio demoníaco 
simbolizado en el pecado.

En la fe católica, la condición de cada uno de los seres es distinta: los 
animales, los hombres, los ángeles y los demonios tienen una categoría 
y estado diferentes e inmutables; en el caso de los demonios, su natu-
raleza es malévola, opuesta a la celestial; son enemigos del hombre e 
inferiores en la escala cosmológica, y además, no tienen posibilidad de 
transformación o modificación.

Los demonios tibetanos: Narakas, Dharmapalas e Yidams

En el budismo tibetano, las representaciones iconográficas de las deida-
des iracundas en las thankas (pinturas con deidades budistas) y en los 



192� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

murales de los monasterios, pueden horrorizar a un observador neófito, 
ajeno a esta cultura, porque posiblemente interpreten que: “the images 
seem to come directly from Dante’s Inferno; scenes of death and des-
truction, decapitation, monstrous beings with garlands of severed heads 
gorging on human hearts, in short, a human hell more terrifying than 
any horror movie” (Rubin, vi). 13

Esta fue la impresión que tuvieron algunos de los primeros viaje-
ros occidentales que visitaron el Tíbet, dado que, en su forma de per-
cepción, subyacían las imágenes aterradoras de los diablos y demo-
nios occidentales. Austine Waddell, quien, entre finales del siglo xix 
y principios del xx, publicó varios libros sobre esta región, describe la 
conmoción que tuvo al ingresar a una sala dedicada a los protectores 
iracundos en el Tíbet:

One of the rooms was the Devils’ Chamber of horror (Gon-k’ang), a sort 
of satanic Aladdin’s cave in the dark, designed to awe and impress the 
superstitious pilgrims. Here are collected the hideous colossal images of 
all the demons which infest the word and prey upon the poor Tibetans. 
They have the forms of men, but the heads of ogres ad monstrous beast, 
the hideous creations of a nightmare, and all are eating human bodies 
and surrounded by variety of weapons (Waddell apud Linrothe, 25).14

Sin embargo, a pesar de este aparente cuadro de horror, cada una de 
estas figuras, los ornamentos que ostentan, los símbolos que las rodean, 
el séquito que las acompaña y el entorno flameante y tenebroso, tienen 
un significado muy diferente al que una mirada inculta e inexperta ima-
gina. En el budismo, las figuras demoníacas tienen funciones y signifi-

13 “las imágenes parecieran venir directamente del Infierno de Dante: escenas de 
muerte y destrucción, decapitación, monstruosos seres con guirnaldas de cabezas corta-
das, devorando corazones humanos, en resumen un infierno humano más terrífico que 
cualquier cine de terror”.

14 “Uno de los cuartos era la Capilla del Horror de los Diablos, una suerte de cueva 
satánica de Aladino en la oscuridad, diseñada para atemorizar e impresionar a los su-
persticiosos peregrinos. Aquí se recogen las horrendas y colosales imágenes de todos 
los demonios que infestan el mundo y se aprovechan de los pobres tibetanos. Tienen 
las formas de hombres, pero las cabezas de ogros y bestias monstruosas, la aterradora 
creación de una pesadilla, y todos están comiendo los cuerpos humanos y rodeados por 
una variedad de armas”.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 193

cados distintos y aun contrarios a las que el Occidente ha dado a esta 
clase de imágenes. Si bien no es este el lugar para hacer un resumen 
del pensamiento budista, considero que es necesario señalar uno de los 
puntos divergentes entre el budismo y el cristianismo: el objetivo final 
de las enseñanzas budistas, en el Hinayana, en el Mahayana y en el 
Vajrayana, es obtener el despertar o la iluminación de la mente, esto 
es, morar en el nirvana o, en otros términos, reconocer la naturaleza 
primordial de la mente. “The wrath of the Vidyarajas (wrathful ‘kings 
of wisdom’), their weapons and the blazing flames of their aureoles are 
directed against the darkness of avidya (ignorance), which prevents 
men form gaining emancipation. They are therefore really beneficent” 
(Dietrich Seckel apud Linrothe, 4).15

El budismo, contrariamente al cristianismo, considera que la condi-
ción ontológica innata de todos los seres vivientes es su naturaleza búdi-
ca; esto es, todos los seres vivientes poseen la innata potencialidad para 
obtener la iluminación. En sánscrito, esto se llama tathagatagarbha, 
que literalmente se traduce como la esencia o matriz de los Thathagatas 
(de tatha “aquellos” + gata, que se han “ido” o “arribado”), esto es, de 
los Budas. De esta suerte, no hay ningún ser viviente cuya naturaleza 
sea esencialmente demoníaca o esté manchada por un pecado original, 
o que haya diferencia entre las diversas clases de seres, porque todos los 
seres vivientes tienen la misma naturaleza búdica.

La naturaleza de los “demonios” en el budismo tibetano

El término demonio abarca distintas categorías de seres en esta cultura; 
la que se parece más al demonio occidental es la de los seres que moran 
en el reino del infierno, los llamados Narakas. El reino del infierno, en 
la Rueda de la Vida, es la representación del espacio en el cual renacen 
los seres que han acumulado karma negativo en sus diversas vidas (fi-
gura 2). La permanencia en el reino de los infiernos es muy larga, pero 

15 “La ira de los Vidyarajas (los furiosos reyes de la sabiduría), sus armas y las ar-
dientes llamas de su aureola están dirigidas contra las tinieblas de avidya (la ignoran-
cia), que impide que los hombres obtengan su liberación, y por consiguiente es muy 
benéfica”.



194� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

no eterna. Una vez que el karma negativo de estos seres se agota, o acu-
mulan algún acto positivo, pueden trasmigrar a otro reino.

Otras figuras con apariencia demoníaca son las imágenes de las dei-
dades búdicas representadas con actitudes coléricas; estas deidades 
asumen esta apariencia iracunda, de acuerdo a las funciones que des-
empeñan en la cosmología budista, y al deber y responsabilidad que 
se les han otorgado. Estas representaciones, en general, se llaman los 
Dharmapalas, que son los “protectores del dharma” (las enseñanzas 
budistas). La tarea que tienen asignada es, principalmente, la de pro-
teger la institución budista contra los adversarios, así como preservar 
la integridad de las enseñanzas. De aquí que su aspecto sea el de seres 
fieros, en acción iracunda y agresiva, con múltiples armas y ornamentos 
terroríficos, rodeados de fuego y acompañados de una comitiva también 
de seres coléricos y fieros animales.

Estas iracundas deidades protectoras son seres que poseen cuerpos de 
baja estatura, pero fornidos, con fuertes extremidades; muchos de ellos 
tienen varias cabezas y un gran número de manos y pies. Los rostros de 
estas deidades poseen una típica expresión airada: la boca está retorcida 
con una sonrisa enfurecida; de sus comisuras sobresalen largos colmi-
llos, que a menudo se dice que son de cobre o hierro; a veces, los dien-

Figura 2. El reino de los infiernos en La Rueda de la Vida



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 195

tes superiores muerden el labio inferior. Una “niebla de enfermedades” 
proviene de la boca, y una tremenda tormenta está soplando desde sus 
fosas nasales. Bajo la protuberante frente, están los ojos inyectados de 
sangre, que lanzan una mirada encolerizada, y generalmente un tercer 
ojo está visible en el medio de la frente.

Este grupo de protectores y deidades se divide en tres ramas: la pri-
mera es la de los protectores poderosos, las deidades femeninas y mas-
culinas de alto rango, que han pasado más allá de las seis esferas de 
existencia; se les ha llamado “protectores ultramundanos o protectores 
iluminados” (Nebesky-Wojkowitz, 4).

Los protectores iluminados, en general, son los que resguardan una 
práctica budista, un linaje o un ritual en particular, y milagrosamente 
descubren termas (textos o tesoros escondidos). “These teaching tend 
to require initiations in order 
to be reveled and psychically 
dangerous to practice. There-
fore, initiations call for spe-
cial protectors to ensure the 
safety and mental stability of 
the initiate at a time of vul-
nerability” (Linrothe y Watt, 
18).16

Entre los protectores ilu
minados se encuentran Yama 
Dharmaraja (figura 3), vin-
culado con Tsongkapa (1357-
1419) y con el linaje Gelupa;  
Palden Lhamo (figura 4), 
quien es la protectora de la 
capital del Tíbet y, además, 

16 “Estas enseñanzas tienden a requerir iniciaciones con el fin de ser celebradas y 
psicológicamente peligrosas en la práctica. Por lo tanto, las iniciaciones convocan a 
protectores especiales para garantizar la seguridad y estabilidad mental de un iniciado 
en un momento de vulnerabilidad”.

Figura 3. Yama Dharmaraja



196� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

Figura 4. Palden Lhamo



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 197

de los Dalai Lamas (Nebesky-Wojkowitz, 23-24); Mahakala (figura 5), 
deidad que es representada en múltiples formas, con dos, cuatro o múl-
tiples manos; cada una de esas formas protege a los seres, en distintas 
situaciones, y a los diferentes linajes budistas. Estas deidades residen 
en una esfera exterior; por ello se les llama extra o ultra mundanos, pero 
tienen una parte activa muy fuerte en la vida religiosa tibetana, y algunos 
de ellos llegan a tomar posesión de los médiums, los que actúan como 
portavoces de la deidad, durante ceremonias especiales.

Figura 5. Mahakala



198� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

La segunda rama son los “protectores mundanos o peligrosos”. Al-
gunos de ellos tienen su origen en deidades prebudistas o en espíritus 
selváticos o de las montañas, que en otro tiempo fueron enemigos del 
budismo, cuando este llegó al Tíbet entre los siglos vii y viii. Un gran 
número de ellos fueron subyugados por Padmasambhava, cuando este 
gran yogui arribó al Tíbet, en el siglo viii, y, posteriormente, por los 
grandes practicantes y yoguis budistas; de esta forma, fueron converti-
dos en guardianes del budismo y están “atados por un juramento”. Su 
función es la de proteger al budismo, “but the primary responsibilities 
are more mundane: to ensure the birth of sons, to protect humans and 
livestock against diseases and epidemics, to avert accidents and bad 
omens, and to destroy or contain obstacle-creating demons” (Linrothe y 
Watt, 17-18).17 Muchos de ellos montan animales salvajes como leones, 
cabras y toros, y visten armadura y botas, que los identifican como gue-
rreros. Entre estos protectores mundanos se encuentran Rahula (figura 
6), Dorje Legpa, Vaishravana, Pehar y otros.

Una tercera categoría es la de los Budas Airados, también llamados 
Yidams. Son deidades búdicas que, aunque se manifiestan en forma fu-
riosa, son Budas o Bodisatvas totalmente iluminados que desempeñan 
actividades diferentes. Cada una de estas deidades manifiesta distintas 
capacidades; así, el aspecto colérico de Vajrasattva (figura 7), el buda 
de la Purificación, se transforma en Vajrakilaya (figura 8), que personi-
fica la Actividad Iluminada de todos los Budas; Manjushri (figura 9), el 
buda de la Suprema Sabiduría, toma la figura de Yamantaka (figura 3), 
el Exterminador de la Muerte, etcétera.

Los Budas Airados, bajo su apariencia de seres iracundos, beligeran-
tes y poderosos, expresan una actividad enérgica briosa, inagotable y 
omnipotente, dirigida a proteger y ayudar a los seres vivientes; asimis-
mo, cumplen con la actividad de Yidams, que,

They are what known as “tutelary deities”, sometimes called “archetype 
deities”, withe a personal connection to aspirants. […] In Esoteric Budd-
hist practice, one visualizes one of these deities as emanating in front of 

17 “pero su primaria responsabilidad es más mundana: proteger a los humanos y a los 
animales contra las enfermedades y las epidemias, evitar accidentes y malos presagios 
y destruir o contener obstáculos creados por demonios”.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 199

Figura 6. Rahula



200� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

Figura 7. Vajrasattva



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 201

Figura 8. Vajrakilaya



202� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

Figura 9. Manjushri



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 203

you. You offer him/her praise and veneration, but then visualize yourself 
as becoming identical to the deity, followed in due course by dissolu-
tion of the union […] and cultivate a sense of divine pried the strong 
feeling…that you are the actual fully enlightened emanation body of a 
Buddha (Linrothe y Watt, 20).18

Entre algunos de los Yidams se encuentran: Hayagriva, Vajrakilaya, 
Guhyasamaja, Yamantaka, Hevajra, Chakrasamvara (figura 10), Va-
jrayogini, Kalachakra, etcétera.

Así pues, estas tres clases de seres coléricos (los protectores mun-
danos, los protectores iluminados y los Yidams) tienen funciones pro-
tectoras semejantes, aunque no siempre idénticas. De esta manera, los 
protectores iluminados protegen el dharma y distribuyen bendiciones 
y favores contra la enfermedad y otros peligros personales; los protec-
tores mundanos, que están bajo juramento, protegen el dharma y son 
invocados para proteger a los practicantes en su vida física, cotidiana y 
material; los Budas Airados o Yidams proveen de ambas dádivas, pero 
en especial son un medio para que los practicantes logren la transforma-
ción mental y la total iluminación (23).

Pese a su apariencia terrorífica, los Dharmapalas son deidades que 
defienden y ayudan a los seres vivientes; su apariencia violenta corres-
ponde a lo que se puede llamar la “actividad colérica divina” en in-
agotable dinamismo, que combate permanentemente las obstrucciones 
mentales de los seres vivientes para que estos puedan reconocer su na-
turaleza búdica y obtengan el estado mental del nirvana.

Los demonios en la épica de Gesar de Ling

En la épica de Gesar de Ling, la mujer y sus hijos, que renacen como 
demonios para combatir el dharma, son personificados por Lutzen, al 

18 “Ellos son los que conocemos como ‘deidades tutelares’ con una conexión perso-
nal con los aspirantes […]. En el budismo esotérico se practica [durante la meditación] 
la visualización de una de estas deidades como emanando en frente del practicante. 
Después, tú ofreces a él o ella alabanza y veneración, pero en seguida tú mismo te 
transformas idéntico a la deidad, en seguida, a su debido momento, se disuelve la unión 
[...] y se cultiva la sensación del orgullo divino y el fuerte sentimiento de que se es la 
emanación del cuerpo de un buda totalmente iluminado”.



204� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

Figura 10. Chakrasamvara



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 205

Norte; Kurkar, al Este; Satham al Oeste, y Shingti, al Sur. Gesar de Ling 
se enfrenta con éxito a estos demonios, gracias a sus atributos divinos 
y con la ayuda de las deidades celestiales; esto se debe a que él es la 
reencarnación de una deidad, enviada para combatir y exterminar a los 
opositores del dharma.

Los cuatro demonios tienen un aspecto aterrador: Lutzen es descrito 
como un gigante; “su cabeza alcanza el cielo, aun cuando sus pies si-
guen tocando la tierra. Su lengua es una llama serpentina como el rayo” 
(David-Néel y Yongden, 156), y se come a los seres vivos. Gesar se en-
frenta a este demonio y le clava una flecha en el único punto vulnerable 
que tenía el demonio. Pero, una vez que lo ha matado, induce a la ener-
gía vital a renacer en el Paraíso del Oeste (figura 11). De igual forma, 

Figura 11. Gesar de Ling y Lutzen



206� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

Gesar cortó la cabeza de Kurkar, y “concentrando sus pensamientos, di-
rigió el espíritu de Kurkar al Paraíso del Oeste”. Para derrotar a Satham, 
demonio muy poderoso, Gesar se convierte en una abeja con afiladas 
alas que entra por la boca del demonio y lo destruye interiormente; lue-
go, convierte su espíritu en una mosca que vuela también hacia el Paraí-
so. Por último, Shingti cayó en medio de la ciudad en llamas (267-268).

Gesar de Ling no solo libera a los Reyes Demonios de su estado 
inferior, sino que se impone la tarea de transmutar a los súbditos de 
estos reyes, que habían muerto durante las guerras y que también eran 
demonios:

En el transcurso de las guerras que acabo de terminar, he matado a mu-
chos seres y muchos más tienen que ser todavía muertos por los guerre-
ros bajo mi mando. Debo guiar a los “espíritus” de los desafortunados 
difuntos a los lugares de morada feliz. Por ello, voy a retirarme a un lugar 
apartado de palacio y viviré allí como recluso durante trece años para 
poder llevar a cabo este deber (270).

Los cuatro Reyes Demonios y sus súbditos fueron subyugados y 
transmigrados a un nivel superior de vida. De esta manera, se puede 
considerar que dichos personajes entran en la categoría de protectores 
mundanos. La práctica de transformar a las fuerzas primigenias, telú-
ricas o demoníacas, en Dharmapalas fue fundamental en el inicio del 
budismo tibetano (siglos vii-viii):

No ritual could be performed until the space had been seized from the 
local spirit, no temple could be built until the site had been forcefully 
secured, and no Tibet could be converted without the subjugation of is 
local gods, demons and peoples (Dalton, 111).19

Es difícil entender, desde una perspectiva occidental, la visión, que la 
cultura tibetana tenía (y aún parte de la población tiene) de la realidad, 
y esta es la mayor diferencia con la categoría que el Occidente le otorga 

19 “No podía ejecutarse ningún ritual hasta que el espacio hubiera sido incautado a 
los espíritus locales, ningún templo podía construirse hasta que el sitio hubiera sido fir-
memente amparado y el Tíbet no podía ser convertido sin la subyugación de sus dioses 
locales y demonios”.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 181-208� 207

a los demonios. En el entorno tibetano convivían (y conviven) tanto 
los nómadas, aldeanos, monjes, guerreros, etc., así como los budas, los 
poderosos seres que habitaban las montañas, las aguas, los bosques y 
todos ellos integraban (e integran) la realidad cotidiana.

In the Tibetan worldview, the boundary between the human and nonhu-
man world is permeable. Enlightened beings sometimes incarnating the 
world, taking on human form. At other times they appear to human be-
ings in visions and dreams. Highly accomplished adepts sometimes trav-
el to celestial realms […]. Lesser spirits, of course, are also active agents 
in the world, acting at times to help, and at other times to hider human 
beings in their pursuit of both worldly and spiritual goals (Cabezón, 4).20

Por otro lado, hay que considerar que el panteón tibetano es uno de 
los más extensos entre las distintas religiones del mundo, y tiene dife-
rentes orígenes, de aquí su complejidad y riqueza. Por ello, la categoría 
de los demonios tibetanos es heterogénea y extensa, y no es una noción 
abstracta, ética o filosófica, sino una realidad viva.

referencias

Cabezón, José Ignacio, Tibetan Ritual, Oxford, Oxford University Press, 2010.
Dalton, Jacob P., The Taming of the Demons. Violence and Liberation in Tibe-

tan Buddhism, New Haven, Yale University Press, 2011.
David-Néel, Alexandra y Lama Yongden, La vida sobrehumana de Gesar. La 

gran epopeya del Tíbet, trad. Alfonso Colodrón Gómez, Vitoria, España, 
La llave, 2000.

Francke, August Hermann, A Lower Ladakhi Version of the Kesar Saga, New 
Delhi, Asian Education Services, 2000.

González Ochoa, César, “En torno a una historia de los demonios”, Acta Poe-
tica, 12, 1991, 83-98.

20 “En la cosmovisión tibetana, la frontera entre el mundo humano y no humano 
es permeable. A veces, los seres iluminados se encarnan en el mundo y toman forma 
humana. Otras veces, se aparecen a los seres humanos como visiones o sueños. Los 
adeptos, algunas veces, viajan a los reinos celestes […]. Los espíritus menores, desde 
luego, también son agentes activos en el mundo, actúan para ayudar o para obstaculizar 
a los seres humanos”.



208� Aceves  /  Naturaleza y origen de los demonios en la épica tibetana

Gyamco, Jambian y Zhou Aiming, An Ilustrated Manual of the Tibetan Epic 
Gesar, Beijing, China Pictorial Publishing House, 2003.

Kongtrul, Londrö Tayé, Myriad of Worlds. Buddhist Cosmology in Abhidhar-
ma, Kâlacakra, and Dzogchen, New York, Snow Lion Publications, 1995.

Kornman, Robin Brooks, Ph. D., A Comparative Study of Buddhist Version of 
the“Epic of Gesar of Ling”, vol. I y II, A Dissertation Presented to the 
Faculty of Princeton Univesity in Candidacy for the Degree of Doctor of 
Philosophy, Princeton University, 1995.

La Biblia, versión de León Dujovne, Manasés Konstantynowski y Moisés 
Konstantynowski, Buenos Aires, Sigal, 1998.

Lianrong Li, “History and the Tibetan Epic Gesar”, Oral Tradition, 16:2, 
2001, 317-342.

Linrothe, Rob y Jeff Watt, Demonic Divine. Himalayan Art and Beyond, 
foreword by Matthieu Ricard Rubin, New York, Museum of Art, 2004.

Nebesky-Wojkowitz, Réne, Oracles and Demons of Tibet. The Cult and Ico-
nography of the Tibetan Protective Deities, Delhi, Book Faith India, 1996.

Rubin, Donald, “Prefacio”, en Demonic Divine. Himalayan Art and Beyond, 
Rob Linrothe y Jeff Watt, foreword by Matthieu Ricard Rubin, New York, 
Museum of Art, 2004.

Samuel, Geoffrey, Tantric Revisionings. New Understandings of Tibetan Budd-
hism and Indian Religion, Delhi, Motilal Banarsidass Publishers, 2005.

Platón, Diálogos socráticos, México, WM Jackson, 1974.
Zhambei, Gyaltsho, “Bab Sgrung: Tibetan Epic Singers”, Oral Tradition, 16:1, 

2001, 280-293.




