
[ 151 ]

Acta Poetica 332
julio-diciembre

2012 (151-165)

Kālacakra: breves consideraciones en torno del tiempo

Adrián Muñoz

Este artículo propone una lectura comparativa entre la concepción budista del 
tiempo y una discusión fenomenológica occidental. Centrándose sobre todo en 
la escuela Madhyamaka, el texto discute cómo la cuestión de la fugacidad y la 
impermanencia del tiempo resulta afín a las reflexiones que Gaston Bachelard 
elabora en su célebre  La intuición del instante. En ambos casos, lo que se des-
taca es el énfasis en que la duración no es sino una construcción carente de una 
verdadera realidad absoluta, al mismo tiempo que el ser humano posee anhelos 
de trascendencia, los cuales, a su vez, engendran engaño y decepción.

Palabras clave: tiempo, budismo, Gaston Bachelard, impermanencia, 
ciclicidad.

This paper calls for a comparative reading of both the Buddhist conception of 
time and a branch of Western phenomenology. With special emphasis on the 
Madhyamaka Buddhist school, it discusses the way in which fugacity and im-
permanence are similarly discussed by French philosopher Gaston Bachelard 
in his L’intuition de l’instant. In both cases, the stress lies on the fact that dura-
tion is but a mental construct lacking true, absolute reality, while at the same 
time the human being is subjected to hopes of transcendence which, in turn, 
engender disillusion and delusion.

Keywords: time, Buddhism, Gaston Bachelard, impermanence, cyclic 
time.



[ 153 ]

Acta Poetica 332
julio-diciembre

2012 (151-165)

Adrián Muñoz
Facultad de Filosofía y Letras 
Universidad Nacional Autónoma de México

Kālacakra: breves consideraciones en torno del tiempo1

El tiempo es la substancia de que estoy hecho.
El tiempo es un río que me arrebata, pero yo soy el río;
es un tigre que me destroza, pero yo soy el tigre;
es un fuego que me consume, pero yo soy el fuego.

Borges

I

El tiempo puede ser un grillete. En cada aspecto de la vida humana, el 
influjo del tiempo es determinante. Todo está pensado en función de la 
temporalidad, ya sea mediante referentes al pasado o con miras hacia 
el futuro. Esto implica ya de entrada cierta problemática que ha estado 
presente en el imaginario humano desde épocas inmemoriales. Las no-
ciones de una mítica época dorada encarnan una entrañable nostalgia 
por un pasado en teoría moralmente más puro y bello, mientras que esto 

1  En cuanto al título de estas páginas, tengo en mente el comentario de Borges res-
pecto a su “Nueva refutación del tiempo”. El primer adjetivo introduce la noción de 
un atributo temporal, que es precisamente el punto que se va a desmenuzar en estas 
páginas. Además, el uso de “en torno de” agrega la noción de espacio y, así, la relación 
inherente entre el tiempo y el espacio (curiosamente, el título también evoca al artículo 
de Luis Gómez que figura en la bibliografía).



154� Muñoz  /  Kālacakra: breves consideraciones en torno del tiempo

sugiere que, por ende, el presente constituye una corrupción de la con-
dición ideal de aquellos tiempos. En más de una tradición se habla de 
la pérdida de una Era Ideal y el imposible, mas añorado, retorno a ella.

En cuanto al futuro, las posiciones pueden ser más encontradas. 
A modo de esquema general —mas consciente de la generalización 
arbitraria— en el mundo europeo la historicidad de la humanidad se 
ha concebido en términos de un supuesto “progreso”, entendido como 
un impulso natural de todo ser humano. De este modo, personalidades 
como Max Weber, Hegel o Karl Marx han supuesto que el hombre, 
por naturaleza, tiende hacia un perfeccionamiento y cada uno de ellos 
expuso sus propios parámetros. Sin embargo, respecto a Oriente (o el 
mundo no europeo), se desarrolló al mismo tiempo una jerarquización 
en cuanto al grado de desarrollo histórico. Así, partiendo de que el mo-
delo estaba epitomado por el hombre europeo moderno, todo pueblo 
ajeno a dicho ideal terminó considerado como “atrasado”, “bárbaro”, 
“en vías de desarrollo”, etc. El epítome del Hombre —o del espíritu 
humano en términos de Hegel— resultaba ser el alemán protestante 
moderno. Técnicas de producción, pensamiento mágico/racional, tra-
dición versus tecnología, se convirtieron no solo en criterios para eva-
luar el grado de desarrollo de un pueblo en cuestión, sino que también 
han proporcionado numerosos debates en torno de estos y otros tópicos 
más generales.

¿Quién dice quién es más avanzado o no lo es? ¿Por qué los criterios 
deberían ser necesariamente el potencial tecnológico-científico, el nivel 
de “modernidad”, o el potencial económico? Progreso, en su sentido 
original, no denota en absoluto las nociones de ciencia o tecnología, 
ni de florecimiento económico, sino de un proceso ascendente o, si se 
prefiere, en línea recta. En todo caso, ¿por qué progresar? De hecho, el 
conocimiento occidental mira la historia desde un punto de vista pro-
gresista; a pesar de sus posibles tensiones internas, todos apuestan hacia 
un gradual perfeccionamiento del ser humano. En la India antigua, por 
el contrario, las teorías del tiempo referían que, antes que nada, el curso 
de la historia era degradatorio, es decir que la calidad moral del hombre 
decaía en cada era. Además, la historia no era considerada como un 
transcurso lineal, sino como un proceso cíclico. Todo momento, even-
tualmente, volvería a suceder.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 151-165� 155

Para unos, el curso de la historia constituye un devenir lineal e irre-
versible; para otros, no es sino un ciclo que se repite infinitamente y el 
cual está dividido y subdividido en eras, las cuales marcan el declive 
moral y espiritual del Hombre. El término sánscrito más común para 
referirse al tiempo es kāla. Varios autores han intentado dar una cuenta 
etimológica del vocablo. Así, Kuiper (véase González Reimann, 64, 
n. 52) deriva la palabra de la raíz indoeuropea qwel, que indica mo-
vimiento, en especial uno de tipo circular. La misma raíz ha produci-
do el término griego Κύκλος —del que deriva nuestro ciclo castellano, 
además del inglés wheel— y, significativamente, el sánscrito cakra. De 
modo que ya desde su primera acepción, el término kāla implica circu-
laridad. Siendo así, no resulta extraño que eventualmente la India haya 
desarrollado la noción del saṃsāra, es decir la rueda o ciclo de muertes, 
nacimiento y reencarnaciones. Un término que es común hallar para 
hablar del tiempo, de hecho, es kālacakra, la gran rueda del tiempo. 
Aunque esto no sería sino una tautología si nos apegamos a la teoría de 
Kuiper.

Cuando nace esta idea del saṃsāra, la concepción misma del tiempo 
ha de sufrir alteraciones y de convertirse en objeto de debate dentro de 
algunas escuelas filosófico-teológicas. Dado que lo que se persigue en 
la India en general es la liberación de este ciclo de reencarnaciones, 
las diferentes corrientes han presentado numerosas vías de escape, así 
como han definido el tiempo de maneras diferentes. En el mundo euro-
peo también se han suscitado numerosos debates sobre el tiempo en este 
sentido, más allá de las ideas progresistas a las que aludí en la primera 
página. En efecto, tanto en la India como en Europa diversos pensado-
res se han dedicado a elucidar las implicaciones de la relación entre el 
tiempo y el individuo o, mejor dicho, el ser. Tal vez la primera impre-
sión nos lleva a determinar que una diferencia esencial radica en que 
mientras que para los pensadores occidentales el tiempo y el devenir 
son concebidos como fenómenos físicos y ontológicos, para los filóso-
fos indios, grosso modo, el tiempo pertenece al ámbito de lo metafísico, 
en tanto trascendencia de lo material.

Estas páginas ofrecen breves apuntes sobre el tema; apenas unas no-
tas que especulan comparativamente acerca de concepciones circulares, 
pero discontinuas, del tiempo. Me limitaré aquí a esbozar una o dos de 



156� Muñoz  /  Kālacakra: breves consideraciones en torno del tiempo

las perspectivas con que se ha abordado este tema. No pretendo —acla-
ro— realizar una exposición detallada de tal o cual teoría; por el con-
trario, mi objetivo es más bien suscitar el diálogo entre distintas teorías 
y, aun más, leer unas en términos de otras, a fin de dar con puntos en 
común. Mi interés reside, en principio, en adelantar algunas considera-
ciones y especulaciones básicas sobre el tiempo, tal y como lo asienta 
el título de este texto. De esta manera, tomaré, por un lado, la posición 
de la escuela budista denominada Madhyamaka, en especial a partir de 
Nāgārjuna y su afamado texto Mūlamadhyamaka-kārikā (mmk); y, por 
el otro, el argumento de Gaston Bachelard presentado en La intuición 
del instante.

La lectura comparativa supone, curiosamente, una invitación a fran-
quear las barreras del tiempo: Nāgārjuna escribió entre el 150 y el 250 
de la era común; Bachelard, en la primera mitad del siglo xx. El anacro-
nismo, empero, se muestra irrelevante debido a las similitudes, como 
espero poder señalar.

II

Nāgārjuna, como budista seguidor del śūnyavāda (la doctrina de la va-
cuidad), comienza por hacer una disolución del tiempo, el cual, conclu-
ye, no es ni una sustancia ni una realidad, y sin embargo tampoco una 
no-existencia absoluta; el tiempo es, antes bien, una noción derivada 
(Ramanan, 197). El tiempo, dice el budismo Madhyamaka, no tiene una 
existencia real, pero sí una convencional, lo cual se explica gracias a 
la teoría de la Originación Dependiente (pratītya-samutpāda), según la 
cual los fenómenos surgen y dependen de otros fenómenos, si bien tam-
bién sus causas son el efecto o producto de otras causas o fenómenos an-
teriores (Arnau, 65). En otras palabras: las cosas no poseen realidad por 
sí mismas, sino que dependen de otras causas que, a su vez, dependen 
de otras y así sucesivamente. Además, los tres tiempos (pasado, presen-
te y futuro) no pueden tener para el budismo una naturaleza intrínseca y 
estable porque el budismo sostiene antes que nada la impermanencia de 
todo objeto y toda naturaleza propia. Ciertamente, la dialéctica budista 
se caracteriza por ser antisustancialista, apofática y anticonceptualista 



Acta Poetica 332, 2012, pp. 151-165� 157

(Gómez, “Consideraciones en torno al absoluto”, 97); ¿cómo, entonces, 
describir o concebir al tiempo, una de las categorías más aparentemente 
absolutistas que hay?

Bachelard, por su parte, se vale de la teoría de Roupnel, el otro Gas-
ton, y hasta cierta medida de Bergson, para sostener que el tiempo solo 
posee una realidad única: el instante. Para desarrollar su argumentación 
Bachelard parte de la premisa según la cual “la filosofía bergsoniana 
es una filosofía de la acción; la filosofía roupneliana es una filosofía 
del acto” (Bachelard, 19). Esto supone que para el primero la acción es 
un continuo hacer que presenta la duración y la originalidad, mientras 
que para el segundo, el acto supone una decisión instantánea, portadora 
de la originalidad. Pero hay que señalar que en este caso no se trata de 
tomar la originalidad como una realidad vinculada con la eternalidad 
del ser; antes bien, tanto para Roupnel como para Bachelard el tiempo 
es una discontinuidad de instantes, la duración misma del tiempo está 
compuesta de instantes sin duración, sin demasiada relación con los ins-
tantes vecinos. La idea de permanencia se gesta no porque de hecho 
exista una como tal, sino por la combinación de múltiples factores:

Lo que el ser puede tener de permanente es la expresión, no de una causa 
inmóvil y constante, sino de una yuxtaposición de resultados fugaces e 
incesantes, cada uno de los cuales tiene su base solitaria y cuya ligadura, 
que es solo un hábito, compone a un individuo (Roupnel apud Bache-
lard, 21; ver también, 64).

Para Roupnel la duración no es sino una construcción que carece de 
realidad absoluta y que imita la permanencia mediante la memoria, la 
imaginación y procesos similares, es decir, por representaciones menta-
les. La duración y permanencia del tiempo es experimentada a causa de 
la repetición de instantes, del hábito.

Ahora, ¿no es algo similar lo que encontramos en las doctrinas budis
tas, y aun no budistas, de la India? Las escuelas que hablan de la im-
permanencia y la irrealidad del mundo fenoménico sugieren que la apa-
rente realidad del mundo se debe a nuestras representaciones mentales, 
atrapadas y condicionadas por la contraposición de nociones, valores 
y conceptos; en gran medida, es un acto mental el que hace surgir al 



158� Muñoz  /  Kālacakra: breves consideraciones en torno del tiempo

mundo, por así decirlo. El filósofo budista lo pone de esta manera: “La 
conciencia, condicionada por conformaciones mentales, se establece con 
respecto a las varias formas de vida. Cuando la conciencia está estable-
cida, el nombre y la forma se hacen aparentes” (mmk, XXVI.2).2

El tiempo resulta ser únicamente una forma de medición o, mejor 
dicho, una tentativa de medición del devenir. Nāgārjuna se dedica a 
erradicar la noción de que el tiempo, y sus tres componentes, poseen 
una naturaleza permanente: “Aun más, no siendo contingentes con el 
pasado, el establecimiento del presente y futuro no se percibe. Por lo 
tanto, ni un tiempo presente ni uno futuro es evidente” (mmk, XIX.3).3

Se adivina aquí una tensión típica de la dialéctica budista: al tener 
que lidiar con la noción de un absoluto inaprehensible, o bien se recurre 
a una negación del fenómeno, o bien se recurre a una “reafirmación dia-
léctica del fenómeno después de negado” (Gómez, “Consideraciones en 
torno al absoluto”, 108-109).

En resumidas cuentas, prosigue Nāgārjuna, todo periodo de tiempo, 
así como toda categoría y concepto de relación debe entenderse en el 
mismo sentido, es decir, carente de realidad verdadera y absoluta. Si se 
aplica el método de disolución (“análisis” u “ontología abolitiva” [Gó-
mez, “Emptiness and Moral Perfection”, 369]) que practica el budismo 
Mādhyamika, en especial en el Hastavālanāma-prakāraṇa, se verá que 
el presente mismo es inexistente como tal: así como una pieza de tela 
está compuesta de numerosas hebras y de filamentos, del mismo modo 
una hora no posee realidad intrínseca porque puede descomponerse en 
60 minutos, y cada minuto se compone de 60 segundos; cada segundo, 
a su vez, se conforma de partículas que pueden descomponerse hasta el 
infinito. No existe un átomo indivisible y, en consecuencia, no puede 
existir ninguna esencia, ninguna naturaleza propia (svabhāva).

Ahora bien, si lo que llamamos tiempo es un “devenir”, estaríamos 
aceptando entonces que existen cambios y, por ende, transformación y 
pérdida de un carácter único y permanente. De ser así, el tiempo —to-
mado como el conjunto de tres etapas temporales— no puede tener una 

2  vijñānam saṃniviśate saṃskārapratyayaṃ gatau
	 saṃniviṣṭe ‘tha vijñāne nāmarūpaṃ niṣicyate.
3  anapekṣya punaḥ siddhir nātītaṃ vidyate tayoḥ
	 pratyutpanno ‘nagataś ca tasmāt kālo na vidyate.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 151-165� 159

naturaleza fija. Sostener que un objeto existe como tal en los tres tiempos 
y que, con la transición de un tiempo a otro, ha permanecido igual, sería 
incurrir en la falsa noción del eternalismo. El budismo, en principio, no 
puede aceptar esto, ya que una de sus máximas es la impermanencia de las 
cosas y de toda naturaleza propia. Y es que el término de śūnya supone un 
vaciamiento de esencialismos: “the purport of emptiness is the function 
of emptiness, not its essence; for it has no essence” (Gómez, “Emptiness 
and Moral Perfection”, 367). En realidad, los tres tiempos son de una 
sola naturaleza: la carencia de una naturaleza específica (Ramanan, 199).

El tiempo, luego, es impermanente, e impermanentes son también 
los objetos a través del tiempo. Vasubandhu, exponente de la escuela 
Yogācāra, opina al respecto que todo perece y que esto lo hace de forma 
inmediata. De no ser así, el objeto duraría, pero puesto que está sujeto al 
cambio, debe por necesidad dejar de ser el mismo y perecer, pues sería 
absurdo que un objeto siga siendo el mismo mientras experimenta cam-
bios periódicamente (Bareau, 2). Así, para Vasubandhu todo objeto no 
tiene más existencia que de forma inmediata, es decir, durante el instan-
te presente. De manera similar, Bachelard y Roupnel consideran que la 
realidad no tiene —no puede tener— concreción más que en el instante. 
La cuestión es que el ser funge como campo de resonancia, es decir, el 
punto donde hacen eco los instantes. En última instancia, “el recuerdo 
del pasado y la previsión del porvenir se basan en hábitos” (Bachelard, 
48-50), pero, como tales, no existen en tiempo presente, ni son, como 
también dice Nāgārjuna, realidades que estaban y estarán.

Al mismo tiempo, sin embargo, la vía apofática no necesariamente 
condujo hacia una nada estática. Como expone Luis Gómez: “Al ca-
racterizar a todo lo existente como cambiante, perecedero, discontinuo, 
vano, de partida el budismo debió verse obligado a definir un absoluto 
igualmente fluido, negativo solo en cuanto es inaprehensible” (“Consi-
deraciones en torno al absoluto”, 106-107). El meollo del asunto radica 
en que no se puede decir que el pasado existe, pues entonces su signi-
ficado perdería sentido, es decir que el pasado perdería su función de 
preteridad. Lo mismo, se entiende, sucede con el futuro; dado que es 
el porvenir, está por suceder; no puede existir en el presente: decir será 
no equivale a es. El ser, por tanto, no existe ni en el pasado ni en el fu-
turo. El budismo Madhyamaka (mmk, II) describe tres puntos u objetos 



160� Muñoz  /  Kālacakra: breves consideraciones en torno del tiempo

de moción, es decir, el espacio que ya se ha cruzado (gata), el que está 
siendo atravesado (gamyamāna) y el que aun no se cruza (agata). Para-
lelamente, los agentes o sujetos (gantā) de moción se clasifican en tres 
tipos: el que se ha movido, el que se mueve y el que aún no se mueve. 
Estos están a fortiori en correspondencia contemporánea y no pueden 
mezclarse, es decir que a un agente no se le puede predicar un objeto 
que no le corresponda: resultaría insensato decir algo así como lo que 
ha sido atravesado está siendo atravesado por el que aún no se mueve. 
O, por ejemplo, los caballos llegarán desde ayer. La relación necesaria 
se rompe y, por ende, toda lógica y coherencia.4

En general, el orden en el que se piensan los tres tiempos es casi 
invariablemente este: pasado, presente y futuro. En la India, paralelo a 
su elaborado sistema cíclico, se conciben también tres grandes fases de 
la existencia del universo, representados a su vez en el hinduismo por 
cada una de las divinidades de la Trimurti, o Trinidad hindú: la crea-
ción, la preservación y la destrucción. La preservación, resulta claro, 
corresponde al tiempo presente, a lo que es, lo que está sucediendo. Con 
los otros dos periodos resulta un poco más complejo. A primera vista se 
dirá que siendo que el pasado va cronológicamente al principio, es me-
nester que corresponda con la creación, mientras que la destrucción es 
futura porque radica en el porvenir, porque implica la aniquilación de lo 
que es. El problema viene en que la creación —lo nuevo— es también 
un futuro. Lo nuevo, por necesidad, se sitúa en tiempo futuro; la crea-
ción supone crear lo que no hay ahora; es siempre un futuro respecto 
de un pasado. La destrucción, por otra parte, supone la eliminación de 
lo que hay o hubo, y de ese modo puede apuntar hacia atrás o hacia 
delante. Así, el pasado y el futuro parecen hallar cierta equivalencia. Es 
también por ello que ninguno de los dos existe ahora. Y a fin de cuentas, 
¿quién puede asegurar que existieron o que existirán si no podemos 
existir sino en el presente?

4  No obstante, para mantener el juego dialéctico entre filosofía y literatura, vale la 
pena advertir que escritores como Borges y Cortázar, entre otros, han demostrado que 
de hecho se puede franquear dicha correspondencia temporal. Pensar por ejemplo en 
relatos como “La noche boca arriba” y “El jardín de senderos que se bifurcan”, por 
nombrar solo dos. Se dirá, no lo dudo, que en este caso se trata solo de literatura, pero, 
quién sabe si no hay más de verdad allí que en los tratados científicos.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 151-165� 161

El tiempo es tal porque se basa en la acción, en el ser (sea este con-
siderado como real o irreal). Es lo que Bachelard intenta asentar vía la 
argumentación de Roupnel: el ser es. Para la escuela temprana de los 
Sarvāstivādins no era tan ajena esta premisa. Para ellos, la temporali-
dad consistía en la función, porque la unidad del tiempo es la unidad 
de función (Ramanan, 58). Con esta misma teoría explican ellos los 
tres tiempos. Puesto que el tiempo y la función son indisolubles, cada 
periodo de tiempo está basado en su funcionalidad: lo que es, fue o está 
por ser. La escuela Madhyamaka no está muy lejos de esta perspectiva; 
Candrakīrti, uno de los principales comentadores de Nāgārjuna, escribió 
en su Prasannapāda: “Y este estar aquí y allá existe en un momento 
dado gracias a que se apoya en causas y condiciones. [Pero] esta [afir-
mación sobre la existencia de los opuestos] es una mera construcción 
conceptual como la de ‘corto y largo’” (apud Gómez, “Consideraciones 
en torno al absoluto”, 117).

Importante es destacar que Bachelard —seguramente sin estar cons-
ciente de ello— llega a conclusiones similares a las que ya habían llega-
do siglos antes los budistas y los vedāntins. El sujeto presente aparece 
en ambos como la conjunción de múltiples agregados:

En el fondo, el individuo no es ya sino una suma de accidentes. [...] tal 
vez la concepción del individuo como suma integral del ritmo pueda te-
ner una interpretación cada vez menos sustancialista, cada vez más ale-
jada de la materia y cada vez más próxima al pensamiento (Bachelard, 
66-67).

Leído en otros términos, esta tesis resulta casi idéntica a la proposi-
ción del Advaita Vedānta, la cual afirma que el mundo fenoménico no 
es sino el reflejo de la Cit, la Conciencia del Brahman. En términos bu-
distas, también el individuo es el conjunto de saṃskāras o skandhas, es 
decir, las nociones de forma, las sensaciones, la percepción, la concien-
cia y las representaciones mentales. El Mūlamadhyamaka-kārikā dice:

A partir de la percepción de las naturalezas variantes,
todas las entidades carecen de naturaleza propia.
Una entidad sin naturaleza propia no existe



162� Muñoz  /  Kālacakra: breves consideraciones en torno del tiempo

porque todas las entidades tienen la naturaleza del vacío (śunyatā) 
(XIII.3).5

Bachelard encuentra en la tesis de Roupnel conclusiones bastante 
similares. Todo cambia, menos el presente momentáneo; solo en ese 
punto el ser es tal. Compárese la idea arriba citada con estas palabras de 
Bachelard: “en verdad no existe sino la nada que sea continua”. O: “no 
se debe hablar ni de la unidad ni de identidad del yo fuera de la síntesis 
realizada por el instante” (36, 65-66).

III

En todo caso, lo que aquí se ha presentado no es la verdad revelada en 
Oriente en oposición a la mentira perpetuada por Occidente o viceversa, 
sino que el tiempo, a final de cuentas, resulta ser menos definible y ase-
quible de lo que parece. La certidumbre que de él tenemos es más bien 
frágil. Y hay que reconocer al mismo tiempo las similares conclusiones 
que se han alcanzado tanto en India como en Europa acerca del tiempo. 
Bachelard, vía Roupnel, coloca solo el instante como entidad real, exis-
tente, y como único punto de afirmación del ser. El budismo Madhya-
maka, por su parte, también establece la existencia del momento, pero 
con el objeto de señalar la impermanencia de las cosas. Para ambos, el 
pasado y el futuro no existen en verdad, pero podríamos decir que para 
Nāgārjuna incluso el presente carece de existencia absoluta; su existen-
cia es solo relativa porque se desprende del conglomerado de nociones 
y falsas concepciones que conforman al individuo:

Si el tiempo existe en virtud de lo existente,
¿cómo puede haber tiempo sin un existente?
Pero ningún existente en verdad existe,
¿cómo puede entonces existir el tiempo? (mmk, XXVI.6)6

5  bhāvānāṃ niḥsvabhāvatvamanyathābhāvadarśanāt
	 asvabhāvo bhāvo nāsti bhāvānāṃ śūnyatā yataḥ
6  bhāvaṃ patrītya kālaścetkālo bhāvādṛte kutaḥ
	 na ca kaścana bhāvo ‘sti kutaḥ kālo bhaviṣyati.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 151-165� 163

La especie humana parece estar condicionada por un anhelo de du-
ración o de trascendencia, pero dicho anhelo produce una angustia pe-
renne. Como lo expone Luis Gómez: “Esta ansia de duración, connata 
al hombre, puede, al menos según la doctrina budista, superarse”. Sin 
embargo, continúa Gómez, es importante comprender cómo lograrlo, 
algo no tan fácil de lograr: “Pero no se supera con el intelecto discursi-
vo, el cual está por naturaleza inmerso en la ilusión de la permanencia” 
(“Consideraciones en torno al absoluto”, 121). La realidad del presen-
te es solo relativa. A partir del Kathāvatthu, Waller (citado por Keith, 
300) dedujo que dentro del canon budista, mientras que no se niega la 
existencia del tiempo trascendente, es claro que se reduce el tiempo al 
presente momentáneo y que el tiempo es un fenómeno ideal. Así, el pa-
sado y el futuro son de carácter fenoménico, es decir, aparentes, pero no 
trascendentes. Para Bachelard, en cambio, el instante sí posee una exis-
tencia tangible, así como el ser mismo; el ser depende del tiempo y el 
tiempo real es constituido por el ser. Es la noción de duración lo que re-
sulta intangible e inexistente en última instancia, puesto que ello se des-
prende de la injerencia del hábito y de la proyección del pensamiento.

Es de todos sabido que Heidegger concibió el ser como un proyecto, 
como un devenir. Para él, el hecho de que el ser estuviese sujeto al cam-
bio presentaba oportunidades ontológicas más que impermanencia. De 
ser así, habría que reconocer la dinámica inherente en las actividades, 
encuentros e interacción entre los seres humanos. Al estar tan estrecha-
mente ligado el ser con el tiempo, ni uno ni otro pueden en realidad 
ser mostrados; al ser solo se puede serlo. Y el tiempo, también, solo 
puede ser experimentado. Borges advierte bien que hay realidades que 
no pueden ser aprehendidas vía el lenguaje: “Todo lenguaje es de índole 
sucesiva; no es hábil para razonar lo eterno, lo intemporal” (245). El 
lenguaje no es sino una tentativa de señalar lo que en realidad no pue-
de ser señalado. Pero también, como dice Arnau (106) interpretando a 
Nāgārjuna: “Que las palabras puedan servir a un fin no tiene por qué 
significar que tengan una naturaleza propia o que no sean tan vacías 
como el resto de las cosas”.

Para que el tiempo —o la noción temporal del mundo— sea sujeta de 
experimentación, es preciso la injerencia de otro elemento: el espacio. 
En esencia, el tiempo no constituye sino la necesidad de medir el movi-



164� Muñoz  /  Kālacakra: breves consideraciones en torno del tiempo

miento, el transcurrir, y para que este se produzca, es forzoso contar con 
un espacio. Del mismo modo, no puede haber espacio alguno que no 
suponga, que no exija la génesis del devenir, del paso del tiempo. El ser, 
luego, es más que tiempo; el ser es una entidad bipolar, conformada por 
un elemento temporal y uno espacial, los cuales, en realidad, no pueden 
ser escindidos. 

En medio de esta interacción entre el ente espacial y el ente temporal 
debemos, no obstante, reconocer factores que pueden modificar el curso 
de los acontecimientos. Los fenómenos, aunque así lo parezca, no po-
seen una tendencia irrevocable hacia la linealidad. En efecto, de vez en 
vez nos hallaremos ante un factor impredecible y definitorio en las tra-
yectorias de los fenómenos. El orden no es una realidad, sino una nece-
sidad del hombre. En verdad, el azar (¿o se trata en realidad de la ley del 
karma?) posee mucha más injerencia de la que sospechamos. Este apa-
rente orden bajo del cual vivimos es más bien un indómito caos al que 
tratamos de aprisionar con grilletes, pero ello no es posible. Acaso el 
problema es que se quiere medir el tiempo pensando en términos linea-
les, cuando en realidad los fenómenos presentan tendencias recurrentes, 
es decir, cíclicas. En India se ha tenido más conciencia al respecto. Esto, 
en efecto, se ha tratado de hacer también en el mundo occidental: a par-
tir de las repeticiones se intenta predecir el curso de un fenómeno dado, 
pero siempre con la perspectiva progresista que mencioné al principio 
de esta especulación. El tiempo es caótico, y no puede tener más orden 
que la ciclicidad: no hay nada en el futuro que no haya estado ya en el 
pasado, al menos como semilla. Pues quizá lo que se repite no es sino la 
posibilidad de cambio.

El vacío y el cambio parecen converger: “el mismo concepto de va-
cuidad, de la absoluta mutabilidad y dependencia de todo lo confeccio-
nado, excluye toda posibilidad de un absoluto aprehensible” (Gómez, 
“Consideraciones en torno al absoluto”, 112). El tiempo está vacío de 
duración y, paradójicamente, no se puede retener ni contener. Lo que sí 
resulta seguro es que estos apuntes se detienen aquí y que no han sido 
sino observaciones preliminares sobre el tema. Tal vez en un momento 
distinto, otro yo se siente a retomar estas inquietudes.



Acta Poetica 332, 2012, pp. 151-165� 165

referencias

Arnau, Juan, La palabra frente al vacío, México, Fondo de Cultura Econó-
mica, 2005.

Bachelard, Gaston, La intuición del instante [1932], trad. Jorge Ferreiro, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1999.

Bareau, “The Notion of Time”, en Essays on Time in Buddhism, H. S. Prasad 
(ed.), Delhi, Sri Satguru Publications, 1991, 1-12 (Bibliotheca Indo-Bud-
dhica, 78).

Borges, Jorge Luis, “Nueva refutación del tiempo”, en Otras inquisiciones, 
Buenos Aires, Emecé, 1960, 235-257.

Gómez, Luis O., “Emptiness and Moral Perfection”, Philosophy East and West, 
23, 3, 1973, 361-373.

Gómez, Luis O., “Consideraciones en torno al absoluto de los budistas”, Estu-
dios de Asia y África, vol. X, 28:2, 1975, 97-154.

González Reimann, Luis, Tiempo cíclico y eras del mundo en la India, Méxi-
co, El Colegio de México, 1998.

Inada, Kenneth K., Nāgārjuna. A Translation of his ‘Mūlamadhyamakakārikā’ 
with an Introductory Essay, Delhi, Sri Satguru Publications, 1993.

Kalupahana, David J., Mūlamadhyamakakārikā of Nāgārjuna. The Philoso-
phy of the Middle Way. Introduction, Sanskrit Text, English Translation 
and Annotation [1991], Delhi, Moltilal Banarsidas, 1996.

Keith, “The Doctrine of Reality (The Nature of Time)”, en Essays on Time in 
Buddhism, H. S. Prasad (ed.), Delhi, Sri Satguru Publications, 1991, 299-
306 (Bibliotheca Indo-Buddhica, 78).

Prasad, H. S., ed., Essays on Time in Buddhism, Delhi, Sri Satguru Publica-
tions, 1991 (Bibliotheca Indo-Buddhica, 78).

Ramanan, Venkata, Nāgārjuna’s Philosophy as Presented in the Mahā-Prajñā-
Paramitā-Śāstra, Vermont / Tokyo, Charles E. Tuttle Company, 1966.




