
117

Acta Poetica 30-1
primavera

2009

El “cuerpo estropeado de mil modos” 
en el inframundo de La Moschea

Gabriela Nava

Durante el Siglo de Oro, las epopeyas burlescas realizaron la exaltación de 
lo épico a partir, paradójicamente, de una desmitificación de sus elementos 
característicos. En el caso de La Moschea, de José de Villaviciosa, el infra-
mundo de las moscas, pulgas y otros insectos es el contexto idóneo para de-
gradar y reformular los personajes y los motivos del universo épico a partir 
de una serie de elementos escatológicos que explotan la idea del “cuerpo 
estropeado de mil modos”.

Palabras clave: epopeya, burlesco, escatológico, La Moschea, grotesco.

Paradoxically, the mocking sagas during the Spanish Golden Age reach the 
exaltation of epic themes by demythologizing their specific traits. In La 
Moschea, by José de Villaviciosa, the underworld of flies, fleas and other 
insects provides an ideal background to corrupt and reformulate characters 
and motifs of epic universe through a series of scatological elements which 
explore the notion of “cuerpo estropeado de mil modos” [a body ruined in 
a thousand ways].

Key Words: epic, mockery, sctalogical, La Moschea, grotesque.

Nava.indd   117 8/12/10   15:10:46



119

Acta Poetica 30-1
primavera

2009

Gabriela Nava
Instituto de investigaciones Filológicas
Universidad Nacional Autónoma de México

El “cuerpo estropeado de mil modos” 
en el inframundo de La Moschea

Durante el Siglo de Oro, el auge de poemas épicos —como La 
Araucana de Ercilla, La Austriada de Juan Rufo, La Jerusalén 
conquistada de Lope de Vega y el Bernardo de Balbuena— es 
el reflejo de las condiciones históricas de una España que bus-
caba “la más vigorosa afirmación de sí misma, tanto en la vida 
espiritual como en la política” (Pierce, La poesía épica, 322).1 
Asimismo, el interés de los escritores y lectores por la materia 
épica se relaciona con el hecho de que su escritura sobrepasa 
las circunstancias históricas y obedece al propósito de “rendir 
culto a los más altos ideales colectivos del tiempo” (Pierce, La 
poesía épica, 322). Por ello, el relato épico debe comprenderse 
en términos generales como la idealización de una categoría 
de valores, una concepción del mundo indiscutible, única y ce-
rrada. En otras palabras, presupone una visión de la realidad 
que no puede ser cuestionada, analizada o transformada por el 
individuo (Bajtín, Poética de Dostoievski, 462).

1 Sobre las características históricas y estilísticas de la épica del Siglo de Oro, 
véase el trabajo de Pierce, 1968.

Nava.indd   119 8/12/10   15:10:46



120

Sin embargo, la visión y los valores del mundo épico no es. 
tán por completo a salvo de perder su inmutabilidad. La risa, 
como ha señalado Mijaíl Bajtín, permite transferirlos a un nue-
vo plano para examinarlos, cuestionarlos y revalorarlos libre-
mente:

[…] En el fondo, eso significa desmitificar, es decir, precisa-
mente, arrancar el objeto del plano alejado, destruir la distancia 
épica, asaltar y destruir, en general, el plano alejado. En ese 
plano (el plano de la risa), el objeto puede ser irrespetuosamen-
te observado desde todos los ángulos; es más, el dorso, la parte 
atrás del objeto (así como los elementos internos no destinados 
a ser expuestos) adquieren una importancia especial en dicho 
plano. Rompen el objeto, lo desnudan (le quitan la ornamen-
tación jerárquica): el objeto desnudo es ridículo, también es 
ridícula la vestimenta “vacía”, separada del cuerpo del objeto. 
Tiene lugar una cómica operación de desmenuzamiento (Baj-
tín, Poética de Dostoievski, 469).

Los escritores del Siglo de Oro realizaron este “desmenuza-
miento” de lo épico mediante la desconstrucción sistemática de 
sus diversos motivos, personajes y estructuras, dando lugar a 
un doble paródico y burlesco. De este modo, a la par de las 
crónicas, la historiografía y la épica seria que ensalzaban y mi-
tificaban la historia presente y pasada se escribieron una serie 
de “anales” que celebraban otro tipo de hazañas heroicas: las 
epopeyas burlescas de asunto animalístico.2

2 En el género de las epopeyas burlescas se desarrolló también una vertiente que 
gira en torno a personajes humanos. El ejemplo más reconocido del siglo xvii es el 
Poema heroico de las necedades y locuras de Orlando el Enamorado de Queve-
do. Con respecto de las características de la epopeya quevediana véanse Sabor de 
Cortázar, “Lo cómico y lo grotesco”, 95-135; Mata Induiráin, “Aspectos satíricos y 
carnavalescos”, 225-248.

Nava.indd   120 8/12/10   15:10:47



121

Los anales de la epopeya burlesca animalística

El poema heroicomico de la Batracomiomaquia sirvió de ins-
piración y paradigma para las epopeyas de asunto animalístico: 
historias épicas que se centran en el relato del antagonismo y 
la lucha por diversos motivos entre distintas especies del reino 
animal. El universo de lo bélico se adapta ingeniosamente a  
las necesidades del relato y el tamaño de los personajes, creán-
dose un catálogo disparatado de objetos cotidianos y de la na-
turaleza que se convierten en armas, cabalgaduras, vestiduras, 
naves y fortalezas; por ejemplo, las lanzas y espadas son sus-
tituidas por cucharas de plata, espinas de pescado o agujas; los 
caballos por grillos o monas, y los barcos por orinales y cásca-
ras de nueces.

Además de la Batracomiomaquia, estos textos burlescos hun- 
dieron sus raíces principalmente —y pese a la influencia de las 
epopeyas italianas— en las fuentes clásicas de la Ilíada y la 
Eneida, y retomaron no sólo la materia épica, sino también los 
modelos léxicos, estilísticos y temáticos que las identifican.3

Entre las epopeyas animalísticas de los siglos xvi y xvii se 
encuentra el excurso que Luis Zapata incluyó en el canto XXIII 
de su Carlo Famoso (1566). El breve relato, que abarca sólo 39 
octavas, narra cómo los ratones, cansados de la tiranía de los ga-
tos, entablan una guerra contra ellos (Cebrián, “Introducción” a 
Fábulas mitológicas, 93; Luján, “Introducción” a La Moschea, 
23). Años después saldría a la luz La Muracinda,4 de Juan de la 

3 Ángel Luis Luján considera que estas historias protagonizadas por animales se 
encuentran vinculadas en cierta forma con las fábulas y su retrato simbólico de los 
comportamientos humanos (Luján, “Introducción” a La Moschea, 21-22).

4 Para más detalles sobre La Muracinda véase la introducción de José Cebrián 
García en su edición a la misma obra (Cebrián, “Introducción” a Fábulas mitoló-
gicas, 86-98). Respecto a la fecha de redacción de esta épica, Cebrián señala que 
plantea un problema de difícil solución: “la pieza se halla adosada al final del códice, 
sin participar de la foliación (bastante deficiente) que afecta a la práctica totalidad de 
las obras que lo conforman, seguida de los fragmentos de la Batalla de las ranas y 

Nava.indd   121 8/12/10   15:10:47



122

Cueva, que toma como título el nombre de la gata cuya muerte 
desata una tensa lucha entre perros y felinos. Y posteriormente 
Lope de Vega publicó La Gatomaquia (1634), historia bélica 
que gira en torno a los conflictos derivados del triángulo amo-
roso de los gatos Marramaquiz, Zapaquilda y Micifuf.5

A la par de estas obras existieron textos que se alejaron de  
las convenciones señaladas. Ejemplo de ello dan los cantos de La 
Gaticida (1604), de Cintio Merotisso, dedicados a la muerte 
y las honras fúnebres de la gata Chespina Marauzmana, que 
no conforman propiamente una epopeya pero poseen ciertos 
elementos característicos del género, como la presencia de la 
Fama, la proclamación del alto linaje de los personajes gatunos 
y la onomástica de los mismos (Sabor de Cortázar, “Introduc-
ción” a La Gatomaquia, 22-23).

Los escritores dieciochescos, apegados al paradigma de la 
épica helenística, continuaron los anales de la epopeya protago-
nizada por animales; destacan La Burromaquia (1744), de Ig-
nacio de Luzán; La Gatomiomaquia. Canto burlesco (1751), de 
Pedro Silvestre de Campo, y La Perromaquia. Poema heroico-
burlesco (1765), de Francisco Nieto Molina (Balcells, “La epo-
peya burlesca”, 8). Finalmente, este subgénero burlesco desa- 
pareció durante el siglo xix. José María Balcells ha señalado 
que la falta de interés de autores y lectores por la épica seria 

ratones. Wulff llegó a la conclusión de que ambos poemas fueron añadidos después 
del 24 de abril de 1608, fecha en la que Cueva concluyó la copia de Los inventores 
de las cosas. Este planteamiento justificaría la no inclusión de La Muracinda y de 
la Batalla en el códice Segunda parte de las Rimas, fechado en su mayor parte en 
1605” (87.)

5 La epopeya lopeveguiana, incluida en las Rimas humanas y divinas del Licen-
ciado Tomé de Burguillo, se distingue por parodiar de manera simultánea la épica 
clásica y la historia orlandiana (Balcells, “La Gatomaquia”, 29). Sin embargo, el 
juego paródico no se limita a los dos aspectos anteriores; es un “contracanto” del 
lenguaje culterano, el petrarquismo y los elementos clave de la comedia (Sabor de 
Cortázar, “Introducción” a La Gatomaquia, 14). Algunos críticos han planteado que 
la historia de los amoríos gatunos deja entrever también ciertos aspectos biográficos 
de la relación de Lope de Vega con Elena Osorio (41).

Nava.indd   122 8/12/10   15:10:47



123

privó de sentido a la creación de una contraparte paródica (“La 
epopeya burlesca”, 9).

En términos generales, las epopeyas burlescas realizan el 
ensalzamiento de lo épico a partir, paradójicamente, de la des-
mitificación y reformulación de sus elementos característicos. 
Una muestra elocuente de la reescritura de lo épico es La Mos-
chea. Poética inventiva en octava rima (1615), de José de Vi-
llaviciosa (1589-1658).

La Moschea: el realismo grotesco en la épica del inframundo

El monje benedictino Teófilo Folengo (1496-1544), conocido por 
su seudónimo Merlín Cocaio, escribió en latín macarrónico dos 
poemas épicos: el Baldus y la Moscheide (1517). Este último 
fue el modelo de José de Villaviciosa para la creación de La 
Moschea,6 la cual se distingue por ser una magnífica amplifica-
tio que supera al texto folengiano tanto en extensión —8,112 
versos frente a los 1,355 de la antecesora— como en riqueza te-
mática y estilística.7 Villaviciosa acogió y adaptó en su obra los 
elementos formales y estructurales de la Batracomiomaquia y 
la Eneida. Asimismo, La Moschea española se vio enriquecida 
con episodios pertenecientes a las Metamorfosis de Ovidio y 
la Divina Comedia de Dante Alighieri (Fernández Nieto, “La 
Gatomaquia de Lope”, 53).8

6 Respecto de los puntos de contacto entre ambas obras, véanse González Palen-
cia, “José de Villaviciosa”, 45-52 y Freixas, “La lengua épica burlesca”.

7 La crítica ha destacado la riqueza léxica del poema: neologismos, cultismos, 
latinismos, arcaísmos, italianismos, además de recursos como equívocos, parono-
masias y homonimias (Freixas, “La lengua épica burlesca”, 189-204; Morreale, 
“Apreciación lectora”, 181-194).

8 En los últimos apartados de su amplio artículo acerca de La Moschea, Ángel 
González Palencia hace una revisión de los pasajes retomados por José de Villavi-
ciosa de diversas fuentes, entre ellas las Metamorfosis y la Divina Comedia (56-59, 
188-191).

Nava.indd   123 8/12/10   15:10:47



124

A lo largo de los doce cantos de La Moschea se cuenta la his- 
toria, escrita en “la piel de un piojo” y “de lengua hebrea vuelta 
en la mosquita” (I, 63-64), de la batalla de las moscas, los tába-
nos y los mosquitos contra las hormigas, las pulgas y los pio- 
jos. Este singular inframundo brinda otro sentido al universo 
épico al “re-plantearlo” en un plano distinto al que le es pro-
pio. No solamente se cambia el solemne mundo bélico en uno 
disparatado de animales humanizados, sino que se recrea en el 
ambivalente mundo de lo escatológico donde se desenvuelven 
las moscas y demás insectos.

Dentro de la concepción carnavalesca, el “columpio del rea-
lismo grotesco”, como lo ha explicado Mijaíl Bajtín, se carac-
teriza por trasladar lo elevado, lo sagrado y lo ideal al plano de 
lo material y corporal para su degradación y regeneración:

[…] Hemos hablado del columpio grotesco que funde el cielo y 
la tierra en su vertiginoso movimiento; sin embargo, el acento 
es puesto allí no tanto en la ascensión como en la caída; es el 
cielo que desciende a la tierra y no al revés.

Todos estos rebajamientos no tienen un carácter relativo o 
de moral abstracta, sino que son, por el contrario, topográficos, 
concretos y perceptibles; se dirigen hacia un centro incondicio-
nal y positivo, hacia el principio de la tierra y del cuerpo que 
absorben y dan a luz. Todo lo acabado, casi eterno, limitado y 
obsoleto se precipita hacia lo “inferior” terrestre y corporal para 
morir y renacer en su seno (La cultura popular, 334-335).

Así, pues, en el inframundo de La Moschea, el “columpio del 
realismo grotesco” arrastra literalmente a lo glorioso y lo ex-
celso del universo épico al ras de la tierra donde se lleva a cabo 
una singular reinterpretación: los personajes, tópicos y escena-
rios son sustituidos por elementos grotescos y escatológicos. 
El propósito de este artículo es exponer cómo los distintos as-
pectos del mundo épico pueden ser desidealizados a través de 
las imágenes ambivalentes de lo bajo material que los presenta 

Nava.indd   124 8/12/10   15:10:47



125

como objetos cómicos. Para demostrarlo me centraré en la fi-
gura del cuerpo, el cual se convierte en un elemento “desmitifi-
cador”. Empero, si bien el realismo grotesco desempeña un pa-
pel importante, es necesario aclarar que no es el único recurso 
utilizado en la reformulación paródica y burlesca de lo épico.

Asimismo cabe señalar que Villaviciosa supo conjugar y 
yuxtaponer de manera notable la épica seria y la de burlas. La 
vena paródica y burlesca que recorre los versos de La Moschea 
no es impedimento para que su autor recurra en más de una 
ocasión a un tono grave. Al respecto de este estilo mixto, Ángel 
Luis Luján ha dicho que:

[…] En la parodia, el ridículo surge precisamente porque se 
mantiene el lenguaje y tono de la épica elevada para explicar el 
enfrentamiento, pero lo sabemos protagonizado por animales o 
insectos. Lo curioso de la obra que nos ocupa es que el mante-
nimiento del estilo elevado es tan coherente y está tan sostenido 
que si olvidamos por un momento que se trata de una lucha 
entre bichos podíamos estar leyendo perfectamente un digno 
ejemplo de enfrentamiento épico. Es lo que creo que quiere 
decir Martínez de Milota cuando señala que una de las obje-
ciones que se pueden hacer al libro es que “las burlas de toda 
la obra son tan largas, que parecen veras”, y es lo que sabe ver 
Cayetano Rosell cuando afirma que “la Mosquea es producción 
de tal especie que llega uno a prescindir de la de los personajes 
que toman parte en su acción, y a interesarse por ellos cual si 
fuesen los héroes del más grave poema” […] (“Introducción” a 
La Moschea, 35).9

9 Por su parte, Celina Sabor de Cortázar ha descrito a Villaviciosa como un “poe-
ta épico auténtico”, con un apego mayor a los modelos clásicos en comparación con 
otros autores del mismo género. Asimismo la investigadora ha llamado la atención 
sobre el hecho de que “las escenas de guerra tienen, pese a la naturaleza de los con-
trincantes, cierto aliento épico” (“Introducción” a La Gatomaquia, 23). Este estilo 
de “épica auténtica” puede observarse en varios pasajes de la batalla campal entre 
los ejércitos de insectos: “Como esta gente que a la guerra y lucha / caballeros fortí-
simos y infantes / corren, bañados con la sangre mucha / el suelo que se vio sediento 
antes. / En el centro del Érebo se escucha / la voz de los heridos y matantes, / y saltan 

Nava.indd   125 8/12/10   15:10:47



126

De esta manera, el contrastante distanciamiento entre el pla- 
no elevado y el de lo material y lo corporal creado por el “co-
lumpio del realismo grotesco” se deja entrever en el propio 
texto.

El “cuerpo estropeado de mil modos”

La imagen canonizada de lo corporal, uno de los blancos pre-
dilectos del realismo grotesco, es transgredida y violentada de 
múltiples maneras. El cuerpo del inframundo épico creado por 
Villaviciosa no es la excepción. Una de las formas en las cuales 
es subvertido consiste en presentarlo como deforme y grotesco.

Thomas Keeble ha señalado que en la poesía paródica y bur-
lesca de los siglos xvi y xvii los dioses mitológicos podrían ser 
despojados de su carácter ideal mediante breves epítetos y frases 
despectivas, o al ponerse en relieve su fisonomía cualificadora 
(“Los orígenes”, 86-87). En la descripción de los infiernos10 
presente en La Moschea, dos personajes están especialmente 
ridiculizados por la ponderación de su rasgo distintivo: Vulca-
no y Cancerbero.

El poeta-cantor del relato aprovecha el consabido defecto fí-
sico (la cojera) del dios para tildarlo de “perniquebrado” (VIII, 
164),11 señalando que “la falta grande de su pierna floja” no le 
permite acudir “ligero” (VIII, 50-51) al llamado de Plutón, ante 

los espíritus alertos / aguardando las almas de los muertos” (XI, 497-504). “Ya los 
caballos el rigor no sienten / de la dorada espuela o acicate, / y sólo sirve de que allí 
revienten / cuando el ijar cansados se les bate. / Ya los fieros soldados no consienten 
/ que dure más el bélico combate, / cuando no sufre el cuerpo la acerada / malla, ni 
el brazo la sangrienta espada” (XI, 737-744). 

10 El pasaje que describe los preparativos que se realizan en los infiernos para 
recibir las almas de los combatientes es una variante del tópico del descenso del 
héroe épico al inframundo presente en la Odisea (Canto XI) y la Eneida (Canto VI). 
Cabe señalar que La Moschea es la única epopeya burlesca que lo retoma (Luján, 
“Introducción” a La Moschea, 39).

11 Cito el texto de la edición de Ángel Luis Luján publicada en 2002 por la Dipu-
tación Provincial de Cuenca.

Nava.indd   126 8/12/10   15:10:47



127

quien se presenta arrastrando “su zanca coja” (VIII, 54). Pos-
teriormente, el poeta centra su atención en el trifauce guardián 
de los infiernos. El terrible cuadro del Cancerbero devorando 
las almas de las moscas muertas en combate pierde su efecto 
atemorizante por el adjetivo “trigaznate” que lo califica (VIII, 
389).

Si bien se recurre además a procedimientos distintos a la sub-
versión de la fisonomía cualificadora, los héroes de La Moschea 
no escapan de ser denigrados por su aspecto corporal. Muestra 
de ello es la caracterización del rey Sicaborón. Después de la tor- 
menta, Sicaborón consigue llegar a salvo a tierra firme, “divi-
diendo las aguas cual pescado” (VI, 35), donde se pelea con la 
Hambre12 sin poder evitar que le entre “por el estrecho / de su 
gaznate a dar mal rato al pecho” (VI, 199-200). El rey de los 
mosquitos, enfermo de hambre y cansado, llega a un hongo 
donde se encuentra con un grupo de cuatro pulgas que celebran 
creyendo que él ha muerto. Sicaborón se presenta amenazante 
ante ellas, pero su “cuerpo estropeado de mil modos” invierte 
la escena y lo convierte en blanco de burlas:

Salió a sus ojos el varón dispuesto
con denuedo feroz, mostrando a todos
los cuatro juntos el transido esto
y el cuerpo estropeado de mil modos.
Ellos su vulto viendo tan funesto
estábanle con risa echando apodos:

12 En el canto V, la Hambre es, también, retratada grotescamente: “Vio caminar 
por la cercana orilla / y que en su contra se venía derecha / una estantigua flaca y 
amarilla / a la humana figura contrahecha. / Al tártaro el aspecto maravilla / aunque 
imagina entonces y sospecha / que contra su valor el miedo traza / esta inventiva 
para darle caza. // Eran todos sus miembros carcomidos, / marchitos, tristes, sin 
color y yertos, / de la pobreza y desnudez vestidos, / en ansia vivos, en aspectos 
muertos. / En dos cavernas lóbregas metidos / los ojos y los huesos descubiertos, / 
las cuerdas encogidas y las venas / vacías de sangre y de flaqueza llenas” (V, 73-89). 
Sin embargo, esta imagen no es una degradación cómica, sino que tiene su modelo 
en las Metamorfosis ovidianas (González Palencia,“José de Villaviciosa”, 57-58).

Nava.indd   127 8/12/10   15:10:47



128

“¿Qué demonio el infierno nos envía
o qué vestiglo o comedora harpía?” (VI, 305-312)

“Hidalgo que en lo flaco y estrujado
nos muestra ser hidalga su persona,
¿Qué ballena del mar le ha vomitado?”
Dijo una pulga entonces socarrona,
“Diga, ¿quién las mejillas le ha chupado
o cómo así trae hecha la mamona? (VI, 321-326)

El ambiente festivo, instaurado por la supuesta muerte del rey, 
adquiere tintes carnavalescos y trae consigo la suspensión mo-
mentánea de las conductas y normas sociales.13 La violación de 
las convenciones verbales permite que las pulgas se rían del rey 
y lo colmen de apodos en su presencia, en un simbólico destro-
namiento del mundo oficial. El cuerpo deformado es la imagen 
central de los vituperios que denigran su figura y lo despojan 
de su condición privilegiada. De hecho, la flacura de Sicaborón 
se convierte en una señal injuriosa laudatoria de su condición 
social (“Hidalgo que en lo flaco y estrujado / nos muestra ser 
hidalga su persona”) que eleva y humilla a la vez su figura.

En el universo carnavalesco, a la par del retrato del cuerpo 
grotesco surge la descripción de su parte inferior (el vientre, el 
trasero y los órganos genitales) y los actos asociados con ella 
(el alumbramiento, el embarazo, la digestión, la defecación y el 
coito) (Bajtín, La cultura popular, 25-26). Esta bicorporalidad 
se constituye como un elemento clave en la reconfiguración 
paródica del poema épico.

13 La escena de las pulgas asando la liendre montés se asemeja a un banquete fes-
tivo donde la colectividad puede burlarse impunemente de la figura del rey, en este 
caso Sicaborón. Asimismo, el estofado de liendre se vuelve un símbolo del mundo 
al revés donde el rey hambriento debe mendigar por la comida.

Nava.indd   128 8/12/10   15:10:47



129

El retrato de lo bajo corporal y material

La mención de la parte inferior del cuerpo y sus funciones son 
generalmente omitidas por cortesía y propiedad en la vida or-
dinaria. Pero el código de lo decible y lo no decible desaparece 
en el lenguaje carnavalesco, y éste permite que lo bajo corpo-
ral y lo material aparezcan en un primer plano, sea de manera 
ingeniosa o procaz. Esto puede observarse claramente en los 
versos de La Moschea.

La luciérnaga, que se ofrece como linterna para iluminar el 
descenso de los moscones a la cueva en el canto I, resulta —por 
obvias razones— un elemento ideal para jugar con una serie de 
alusiones al trasero, imagen representativa de lo bajo corporal. 
Su fisonomía cualificadora, su “rostro al revés”, pondera de di-
versas maneras la parte inferior del cuerpo sobre el resto: “una 
hacha de luz grande representa, / la cual tiene en las noches 
encendida / y en sus cuartos postreros escondida” (I, 206-208); 
“si no es que el hacha de su fuego esconde / por la puerta no sé 
dónde” (I, 215-216); “y el ojo que al carbunclo dio en la frente 
/ en la cola de estotro se le aplique” (I, 235-236); “que es lo que 
en la luciérnaga reluce / ojo puesto al revés que luz produce” 
(I, 239-240).

Entre otros procedimientos para explotar la bicorporalidad 
como medio desmitificador, Villaviciosa recurre a los elemen-
tos de lo bajo material para crear, en un proceso cosificante, 
una serie de dobles paródicos que denigran y reinventan simul-
táneamente a sus modelos.

Los “flujos” de la creación poética

Ángel Luis Luján ha señalado que “la Antigüedad generó toda 
una serie de metáforas para explicar el proceso de creación” 
poética (“Chapuzones e inmundicias”, 60). Al agua y aire se les 

Nava.indd   129 8/12/10   15:10:47



130

ha identificado como medios a través de los cuales se obtiene la 
inspiración de las Musas. Varios autores del Siglo de Oro, entre 
ellos Góngora y Quevedo, subvirtieron estas imágenes tipifi-
cadas y equipararon el soplo de la inspiración poética con las 
ventosidades (“Musa que sopla y no inspira”), y transformaron 
las aguas cristalinas de las fuentes míticas en aguas residuales 
bajo la fórmula “agua va que las arrojo” (61-64). Por su parte, 
Villaviciosa, en las décimas preliminares a su relato épico des-
mitifica el tópico de la inspiración poética al compararla con 
las deyecciones corporales:

Pues, ¿qué carrasqueña musa
no ha tenido por regalos
los tributos que da a palos,
y opilados versos trujo,
pues que las vemos con flujo,
y mayor cuanto más malos? (Pról., 25-30)

Aun cuando al hablar de la poesía parece quedar claro el sen- 
tido metafórico del “flujo” —las palabras, las ideas, los versos—, 
su condición de “malos” da a entender que pudieran ser de otra 
índole. El Diccionario de Autoridades refiere que “flujo de vien- 
tre” es la “indisposición del cuerpo que consiste en la frecuente 
evacuación del vientre”. Este doble sentido transfigura la ex-
celsa inspiración en vulgares defecaciones.

Pero los “flujos” (diarrea) de la Musas, pese a su carácter es-
catológico, no son totalmente una analogía denigratoria.14 Hay 
que considerar que en la concepción carnavalesca lo “inferior 
corporal, la zona de los genitales, es lo ‘inferior’ que fecunda y 
da a luz. Ésta es la razón por la que las imágenes de la orina 
y los excrementos guardan un vínculo sustancial con el naci-

14 Ángel Luis Luján ha comentado que el “flujo” de la Musa puede aludir tanto 
a las evacuaciones estomacales como a la menstruación (“Chapuzones e inmundi-
cias”, 66).

Nava.indd   130 8/12/10   15:10:47



131

miento, la fecundidad, la revocación y el bienestar” (Bajtín, 
La cultura popular, 134). Antonio Rocco, en su Della brut-
tezza (1635), reconoce el valor positivo que posee “lo inferior 
productivo”:

[…] no hay cosa más fea y repugnante que la generación de 
los animales, y especialmente del hombre. Quien viese aque-
llas impuras mixturas de sangres negras, de semen inmundo, 
de menstruos sucios, de esperma pútrido, sería presa de las ma-
yores náuseas. Y la mayor parte de los hechos más importantes 
son de esta sórdida condición. Considerad los partos, las pur-
gas, las excreciones, etc. Y veréis que es muy cierto cuando di- 
go, y sin embargo estos son los principios de todo bien, ab-
solutamente importantes, y necesarios […] (Rocco apud Eco¸ 
Historia de la fealdad, 149).

Por ello, no es extraño que la creación de versos de la carras- 
queña musa esté vinculada con los flujos de vientre que encar-
nan la esencia creadora de lo bajo corporal.

Las estruendosas y pestíferas ventosidades de Austro

Otra caracterización subvertida a través de los elementos de 
lo bajo corporal es la de Austro, el viento del Sur. Villaviciosa 
aprovecha el tópico de la tormenta marítima, que proviene del 
canto I de la Eneida,15 para narrar la liberación de los vientos por 
parte de Eolo y mofarse de su mitologización. Los vientos de 
Austro son corporizados y transfigurados en flatulencias; sus 
ventosidades no se asemejan a las de Céfiro, Euro y Aquilón, por- 
que en lugar de soplarlas por la boca como el resto de sus con-
géneres, las lanza por la “puerta trasera”:

15 El tópico de la tormenta apareció, además de en la épica, en las narraciones 
bizantinas, los libros de pastores y caballerías, la novela corta y la comedia del Siglo 
de Oro (Fernández Mosquera, “La tempestad en Calderón”, 101).

Nava.indd   131 8/12/10   15:10:47



132

Cuando éste sopla con su furia loca
no sigue el común orden ni manera
de los vientos, que lanzan por la boca
narices y ojos el aliento afuera.
Si a soplar furibundo se provoca
por la puerta pestífera trasera
como fiero demonio, el viento rompe
y sopla el aire y la salud corrompe. (V, 129-136)

La burlesca transformación de las ventosidades australes pone 
al descubierto el verdadero carácter de los atemorizantes true-
nos que las suelen acompañar:

Y así el que en el aire suena
con que a la gente tímida amenaza
cuando pensamos que en las nubes truena
o que el cielo se hunde y despedaza,
es inventiva para darnos pena
y deste vil demonio sutil traza.
Porque no es otra cosa, si se mira,
sino el ruido con que el soplo tira. (V, 137-144)

La equiparación del crepitus ventris con el trueno, que ya ha-
bía hecho Aristófanes en Las nubes (Calvo, “Los mecanismos 
del humor”, 13),16 brinda otro sentido a los efectos que ejercen 
las ventosidades sobre las naves de las moscas y sus aliados:

16 En Las nubes se entabla un diálogo entre Sócrates y Estrepsíades donde se 
explica el porqué las nubes hacen ruido (el trueno) al chocar entre sí durante las 
lluvias: “Sócrates— Te lo voy a explicar poniéndote a ti como ejemplo. En las Pan-
taneas, cuando ya estás harto de sopa de carne, ¿no se te revuelven las tripas y de 
pronto se produce un movimiento en ellas que empieza a producir borborigmos? Es-
trepsíades— Sí, por Apolo, y al momento provoca un jaleo horrible y un alboroto; y 
la dichosa sopa produce un ruido y un estruendo tremendo, como un trueno; primero 
flojito, ‘papax, papax’, después más fuerte ‘papapapax’, y cuando cago, talmente un 
trueno, ‘papapapax’, como hacen ellas. Sócrates— Pues fíjate qué pedos tan grandes 
han salido de ese vientre tan pequeño. Y el aire éste, que es infinito, ¿cómo no va a 
ser natural que produzca truenos tan grandes?” (Aristófanes, Las nubes, 56).

Nava.indd   132 8/12/10   15:10:47



133

Soltó por su pestífera trasera
primero el Austro tres o cuatro puntos
dejando con la fuerza de sus truenos
a los soldados de sentido ajenos. (V, 277-280)

Otro rasgo que identifica burlescamente a los “soplos” de Aus- 
tro son sus efectos. No sólo lleva consigo la lluvia que arruina 
la cosecha de los labradores, sino que a su paso por las tierras 
a “los españoles gallardos a montones / de la Francia los suele 
hacer varones” (V, 111-112), haciendo alusión al célebre mal 
francés, la sífilis (elemento relacionado con lo bajo corporal en 
el plano de lo sexual).

Las dilogías de lo excrementicio

Pero en La Moschea no se lleva a cabo únicamente la conversión 
de los personajes o motivos a través de los elementos de la baja 
corporalidad. El mundo ordinario es también objeto de trans- 
figuración por medio de un léxico que alude a lo coprológico.17 
Villaviciosa se sirve de las dilogías para hacer una mención “ve- 
lada” de lo escatológico.

17 Es importante mencionar que durante este proceso de corporizar los elementos 
del mundo bélico no sólo se reinventan las imágenes de lo bajo material. En el mun-
do animalístico de las epopeyas burlescas, los objetos cotidianos y de la Naturaleza 
desempeñan una función que no les es propia, renacen por su nuevo uso. Por ejem-
plo, las cáscaras, hojas y espigas de los cereales se usan como lanzas o armaduras 
en La Moschea. Pero el propio cuerpo se constituye también como materia prima de 
las distintas armas que portan los diminutos combatientes: “la lancizanca (XI, 160 
y 320), ‘lanza de zanca de una cigarra’; la raspilanza (XI, 585) o lancirraspa (XII, 
674), ‘lanza de la espina de una sardina’; el porcipelo (XI, 647 y XII, 408), ‘lanza 
de la cerda de un jabalí’; […] y el lancipelo (XII, 663), ‘lanza del bigote de un gato 
montés’” (Freixas, “La lengua épica burlesca”, 196). Asimismo, Sicaborón porta 
una uña, y su escudo es “una reseca costra que en el lomo / gran tiempo tuvo algún 
rocín matado / y el sol la puso dura” (XI, 145-147).

Nava.indd   133 8/12/10   15:10:47



134

De igual forma que la fisonomía de la luciérnaga permite ex- 
plotar su trasera parte, el mundo donde viven las moscas es 
idóneo para crear un escenario de índole escatológica. Valga 
poner de ejemplo la doble lectura del sustantivo “cámara”, que 
se repite en varios pasajes del poema. “Cámara” es una pieza 
o un aposento retirado, pero no puede dejarse de lado que sig- 
nifica igualmente “el excremento del hombre, cuyo nombre se 
le debió de dar porque siempre se exonera el vientre en lugar 
reservado” (Aut.). Se establece así un juego entre los aposentos 
del rey mosca y las heces que suelen atraer a tales dípteros: 
“En vano tienes gusto en los pebetes / y con ellos en cámaras te 
metes” (I, 375-376); “¿No se estaba en sus cámaras metido / el 
rey Sanguileón y entre pebetes, / cuando llegó el soldado mal 
herido / penetrando sus íntimos retretes?” (X, 273-276). La am-
bigüedad semántica de la “cámara” llena de dobles sentidos a la 
escena de la reunión del rey y sus senadores: “En la cámara el 
rey y senadores / entraron para hacer la real visita, / que el gus- 
to de estos reyes y señores / la cámara apetece y solicita, / llena 
de mil pastillas y de olores / como cámara adonde el rey habi-
ta” (III, 345-350).

Un caso similar se observa en el pasaje en el cual Sanguileón 
ordena cuál será el pago de los ejércitos que combatirán a su lado:

Dénles adelantadas cien raciones
libradas en las pagas del servicio
y alójense en mi reino y sus mojones
mientras no van al militar oficio,
y de cuanto me pagan los valones
también les hago gracia y beneficio,
y en las penas de cámara me agrada
que tengan otra paga adelantada. (III, 561-568)

La palabra “servicio” posee varios significados, entre ellos, el 
“servicio militar” y “la porción de dinero ofrecida voluntaria-
mente al Rey” (Aut.), pero asimismo se llama “al vaso que sirve 

Nava.indd   134 8/12/10   15:10:47



135

para los excrementos mayores” (Aut.), creándose nuevamente 
una doble lectura a expensas de lo coprológico.

En este mismo pasaje, Sanguileón promete a los soldados, co- 
mo paga extra, las rentas de una de sus provincias: Braga (III, 
559). Si bien Braga es una “ciudad metropolitana en el reino 
de Portugal” (Cov.), no es posible ignorar un segundo signifi-
cado ad hoc al mundo escatológico: “Cierto género de zara-
güelles justos, que se ciñen por los lomos, y cubren las partes 
vergonzosas por delante, y por detrás, […] y llámanlas paños 
menores” (Cov.). De tal manera que la doble acepción del “to-
pónimo” permite reconstruir el sentido “del tributo que tengo 
dentro en Braga” propuesto por el rey de las moscas.

En este punto vale la pena hacer una digresión para mencio-
nar que la creación de topónimos es uno de los aspectos que Vi-
llaviciosa relega en comparación con su antecesor.18 Margarita 
Freixas ha señalado que el nombre de las ciudades creadas por 
Teófilo Folengo hacen referencia a

partes, ropas o enfermedades que afectan al cuerpo humano en 
que pueden cebarse los insectos: la piel (Pelleraque), las cos-
tras (Crostis), las defecaciones en las bragas (Merdabragas), 
la tiña (Tegnaris), los huesos (Ossa) y el trasero (Muluc, según 
el léxico elaborado por Alessandro Luzio, es un anagrama de 
culum) […] (“La lengua épica burlesca”, 194).

Sin embargo, las imágenes del cuerpo despedazado y putre- 
facto (piel, costras, defecaciones, huesos, etc.) presentes en 
la onomástica folengiana son explotadas de otra forma en La 
Moschea.

18 Algunos ejemplos de los topónimos inventados por Villaviciosa son el Valle de 
Cabezón, de donde es oriundo Fifolgel, rey de los piojos (VII, 319), y los soldados 
de los ejércitos de Sicaborón son “de Buta y Barriliense valle” (IV, 280).

Nava.indd   135 8/12/10   15:10:47



136

La mesa espléndida en La Moschea

La mosca que acude a dar la noticia de la muerte del caudi-
llo Ranifuga y sus ejércitos de siete mil moscas19 reclama al 
rey Sanguileón el desatender su reino por dedicarse a disfrutar 
ciertos “placeres”:

En vano, rey de vestiduras reales
adornas tu persona y la compones,
en vano, rey, acompañado sales
a cazar de las habas los pulgones,
en vano a visitar los hospitales
por tu persona propia te dispones,
en vano, rey abominable, chupas
las regaladas costras de las pupas;

en vano pides el mejor sustento
y sobre todo de gastar procuras
el licor que en los ojos del jumento
con los hocicos de tu rostro apuras,
en vano el rocín flaco y macilento
te sustenta en sus mismas mataduras,
en vano gustas de besar las llagas
del pobre enfermo y de lamer sus bragas.

En vano, necio rey, el gusto aplicas
a las cosas sabrosas y süaves,
en vano en tus deleites comunicas,
y el mal de tu república no sabes,
en vano andas cursando las boticas
y catando las purgas y los jarabes. (II, 355-374)

19 El hecho es narrado por una mosca macho que sobrevive a la emboscada: “Sie- 
te mil moscas (muérome en decillo) / fueron cautivas de enemigo exceso, / sus 
gargantas pasadas a cuchillo / tras un contrario bélico suceso. / Al Ranifuga, nuestro 
gran caudillo, / en cárceles obscuras tiene preso, / aunque tengo entendido del rey 
fiero / que ya le habrá añudado el tragadero” (II, 441-448).

Nava.indd   136 8/12/10   15:10:48



137

Entre los múltiples “deleites” del rey Sanguileón destaca el in- 
ventario de “las cosas sabrosas y suaves” que le complace chu-
par y lamer: llagas, pupas, mataduras y costras. Imágenes que 
remiten a un cuerpo enfermo y descompuesto, el cual, pese a 
su aspecto repugnante, está revestido de ambivalencia. Es la re- 
presentación del “cadáver descompuesto” que “se transforma en 
tierra fértil uniendo la tumba y el nacimiento” (Bajtín, La cul-
tura popular, 158). Asimismo, en la concepción carnavales- 
ca, las secreciones corporales (como “el licor en los ojos”) están 
despojadas de sentido negativo. “Todo lo que sale, hace brotar, 
desborda el cuerpo, todo lo que busca escapar de él” (orinas, 
heces, sudor, vómito, flemas, bilis, etc.) funciona como un me-
dio ambivalente (degradación / regeneración) del mundo que 
entra en contacto con él (285). Visto así, no es extraño que es- 
te cuerpo corrupto, humano o animal, sirva de alimento en el 
mundo de las moscas.

Más adelante, el rey Sanguileón realiza, antes de emprender 
el viaje a la guerra, una enumeración semejante a la hecha por 
la mosca soldado, prometiendo abstenerse de ciertos “gusto-
sos deleites” hasta haber vencido a las hormigas y vengado la 
muerte del valiente Ranifuga:

Yo juro por la leche en que mi abuelo
pasó anegado a la región Averna,
de no cortarme de la barba el pelo,
ni de vil ganapán picar la pierna,
ni de nadar jamás donde el buñuelo
el orbe baña de su masa tierna,
ni lamer el dulzor de las postemas,
ni del viejo decrépito las flemas. (IV, 601-608)

Los votos hechos por Sanguileón constituyen una variante 
del despedazamiento del cuerpo que caracteriza a las invocacio
nes de los juramentos carnavalescos (173). Volviendo al aspec-
to ambivalente que permea los deleites del rey, las flemas del 

Nava.indd   137 8/12/10   15:10:48



138

viejo decrépito remiten a un cuerpo doblemente descompuesto 
(la vejez y la enfermedad), pero por ende más cerca de cruzar 
la frontera de la muerte-vida.

En el penúltimo canto de la epopeya, Villaviciosa retoma el 
cuerpo despedazado y lo coloca en la mesa del convite de los 
dioses. Luego el mundo de lo elevado y el plano de lo corporal 
se ven burlescamente entremezclados.

El cuerpo despedazado en la mesa beatífica

Propia de las epopeyas serias es la reunión de los dioses en don-
de se decide la suerte de los bandos combatientes. Este tópico es 
retomado en la mayoría de las historias paródicas, como la Ba-
tracomiomaquia y la Gatomaquia (Luján, “Introducción” a  La 
Moschea, 44). Sin embargo, en La Moschea Júpiter ordena que 
no se intervenga, y que mientras se lleve a cabo la guerra “a las 
puertas del cielo echen la llave” (IX, 807), evitando que nadie 
se asome “a ver el fiero asalto” (IX, 797). Pero su decisión de 
mantener ajeno al Panteón olímpico se ve contravenida acci-
dentalmente.

En el canto undécimo se inicia la narración de la lucha en-
carnizada entre ambos ejércitos. El poeta subraya los estragos 
de la guerra pregonando que “cubierta está la tierra de cabezas, 
/ hígados, asaduras y pulmones, / brazos, coradas, piernas y 
otras piezas / quitadas a los míseros varones” (XI, 513-516). 
La enumeración de los distintos miembros (brazos, piernas, 
cabezas) y órganos (hígados, asaduras, pulmones) tirados en 
el campo conforma una carnavalesca disección anatómica que 
abre paso a un nuevo desmembramiento del cuerpo, resultado 
de la acción bélica:

Estando el sacro Júpiter comiendo
muy opíparamente, alegre y lauta,

Nava.indd   138 8/12/10   15:10:48



139

riyendo, que sin duda estaba haciendo
gestos la diosa Música en su flauta,
la divina caterva (caso horrendo,
que aun hasta allí no fue la guerra cauta)
brazos y piernas de moscones vieron
que en la mesa beatífica cayeron. (XI, 529-536)

Acto seguido:
 

Cesar les hizo la comida y risa
y aun a fe que mudaron los colores
algunas diosas, y con harta prisa
sintieron de las tripas los dolores.
Hubo también necesidad precisa
por causa de los pésimos olores
de que aplicasen perfumados paños
de las narices santas a los caños. (XI, 537-544)

El “columpio del realismo grotesco” asciende en esta escena 
para trasladar el cuerpo despedazado al plano deífico, colocán-
dolo entre las “viandas” de la mesa beatífica e interrumpiendo 
el banquete festivo. La excelsa figura de los dioses queda sub-
vertida al ser descritos mudando de colores y con dolores en las 
tripas ante los brazos y piernas de los moscones.

El convite olímpico es una muestra clara del vaivén del rea-
lismo grotesco que caracteriza al poema de José de Villaviciosa. 
Es ejemplo de cómo lo épico y lo corporal pueden conjugarse 
burlescamente en un solo plano. Ciertamente, en el inframun-
do de las moscas y demás insectos, los elementos de ambos 
universos adquieren una dimensión y un sentido nuevos, y el 
cuerpo es una de sus imágenes representativas. El cuerpo —de-
forme, quebrantado, descompuesto, expuesto en su faceta es-
catológica— surge como un doble paródico de los personajes 
y motivos de lo épico, los cuales pueden ser enaltecidos y re-
valorizados después de estar en contacto con el ambivalente 

Nava.indd   139 8/12/10   15:10:48



140

mundo de lo bajo material y corporal. En La Moschea lo épico 
muere y renace, del mismo modo que el “cuerpo estropeado de 
mil modos”.

Referencias

Aristófanes, Las nubes. Lisístrata. Dinero, Elsa García Novo (ed.), 
Madrid, Alianza, 2000. 

Bajtín, Mijaíl, Problemas de la poética de Dostoievski, trad. Tatiana 
Bubnova, México, Fondo de Cultura Económica, 1988.

——, La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El 
contexto de François Rabelais [1965], trad. Julio Forcat y César 
Conroy, Madrid, Alianza, 1998.

Balcells Doménech, José María, “La Gatomaquia: de la innovación 
al canon”, Edad de Oro, 14, 1995, 29-35.

——, “La epopeya burlesca española en el siglo xviii”, en Actas de 
XIII Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas, 
Madrid, 6-11 de julio de 1998, Florencio Sevilla Arroyo y Carlo 
Alvar Ezquerra (coords.), Madrid, Castalia, 2000, vol. 2, 3-9.

Calvo, José Luis, “Los mecanismos del humor en Aristófanes”, en 
Antiqua VII (Jornadas sobre la Antigüedad, 27-29 de Diciem-
bre), San Sebastián, kmk, 2000, 1-15.

Cebrián, José, “Introducción” a Fábulas mitológicas y épica burles-
ca de Juan de la Cueva, edición e introducción de José Cebrián, 
Madrid, Nacional, 1984.

Covarrubias, Sebastián, Tesoro de la lengua castellana o española, 
Felipe Maldonado (ed.), Madrid, Castalia, 1995.

Diccionario de Autoridades, Madrid, Gredos, 2002.
Eco, Umberto, Historia de la fealdad, Barcelona, Lumen, 2007.
Fernández Mosquera, Santiago, “La tempestad en Calderón: del 

texto a las tablas”, en Teatro calderoniano sobre el tablado. Cal-
derón y su puesta en escena a través de los siglos. XIII Coloquio 
anglogermano sobre Calderón. Florencia 10-14 julio de 2002. 
Manfred Tietz (coord.), Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 2003, 
97-128.

Nava.indd   140 8/12/10   15:10:48



141

Fernández Nieto, Manuel, “La Gatomaquia de Lope, de poema a 
comedia”, Edad de Oro, 14, 1995, 151-160.

Freixas Alás, Margarita, “La lengua épica burlesca: La Moschea 
de José de Villaviciosa (1615)”, en Actas del XV Congreso de 
la Asociación Internacional de Hispanistas “Las dos orillas”, 
Monterrey, México del 19 al 24 de julio de 2004, Vol. 2. Bea-
triz Mariscal y María Teresa Miaja de la Peña (coords.), Méxi-
co, Fondo de Cultura Económica, Asociación Internacional de 
Hispanistas, El Colegio de México, Tecnológico de Monterrey, 
2007, 189-204.

González Palencia, Ángel, “José de Villaviciosa y La Mosquea”, Bo-
letín de la Real Academia Española, XIV, 1927, 17-61; 181-195.

Keeble, Thomas, “Los orígenes de la parodia de temas mitológicos 
en la poesía española”, Estudios Clásicos, 13: 57, 1969, 83-96.

Luján, Ángel Luis, “Introducción” a La Moschea. Poética inventiva 
en octava rima de José de Villaviciosa, Ángel Luis Luján (ed.), 
Cuenca, Diputación Provincial de Cuenca, 2002, 11-122.

——, “Chapuzones e inmundicias en la fuente Castalia: metáforas 
de la creación en la poesía burlesca del siglo xvii”, Criticón, 100, 
2007, 59-70.

Mata Induiráin, Carlos, “Aspectos satíricos y carnavalescos del Poe-
ma heroico de las necedades y locuras de Orlando el Enamora-
do de Quevedo”, Rivista di Filologia e Letterature Ispaniche, 3, 
2000, 226-248.

Morreale, Margherita, “Apreciación lectora de La Moschea de José 
de Villaviciosa (1615)”, Nueva Revista de Filología Hispánica, 
53: 1, 2005, 181-194.

Pierce, Frank. La poesía épica del Siglo de Oro, Madrid, Gredos, 1968.
Sabor de Cortázar, Celina, “Lo cómico y lo grotesco en el Poema 

de Orlando de Quevedo”, Filología, XII, 1966-1967, 95-135.
——, “Introducción” a La Gatomaquia de Lope de Vega, edición, 

introducción y notas de Celina Sabor de Cortázar, Madrid, Cas-
talia, 1982, 7-44.

Villaviciosa, José de, La Moschea. Poética inventiva en octava ri- 
ma, Ángel Luis Luján (ed.), Cuenca, Diputación Provincial de 
Cuenca, 2002 (Colección clásicos, 2).

Nava.indd   141 8/12/10   15:10:48




