Acta Poetica 30-1
PRIMAVERA
2009

El “cuerpo estropeado de mil modos”
en el inframundo de La Moschea

Gabriela Nava

Durante el Siglo de Oro, las epopeyas burlescas realizaron la exaltacién de
lo épico a partir, paraddjicamente, de una desmitificacion de sus elementos
caracteristicos. En el caso de La Moschea, de José de Villaviciosa, el infra-
mundo de las moscas, pulgas y otros insectos es el contexto idéneo para de-
gradar y reformular los personajes y los motivos del universo épico a partir
de una serie de elementos escatoldgicos que explotan la idea del “cuerpo
estropeado de mil modos” .

PALABRAS CLAVE: epopeya, burlesco, escatoldgico, La Moschea, grotesco.

Paradoxically, the mocking sagas during the Spanish Golden Age reach the
exaltation of epic themes by demythologizing their specific traits. In La
Moschea, by José de Villaviciosa, the underworld of flies, fleas and other
insects provides an ideal background to corrupt and reformulate characters
and motifs of epic universe through a series of scatological elements which
explore the notion of “cuerpo estropeado de mil modos” [a body ruined in
a thousand ways].

KEey Worbs: epic, mockery, sctalogical, La Moschea, grotesque.

117



Acta Poetica 30-1
PRIMAVERA
2009

Gabriela Nava
Instituto de investigaciones Filologicas
Universidad Nacional Autonoma de México

El “cuerpo estropeado de mil modos”
en el inframundo de La Moschea

Durante el Siglo de Oro, el auge de poemas épicos —como La
Araucana de Ercilla, La Austriada de Juan Rufo, La Jerusalén
conquistada de Lope de Vega y el Bernardo de Balbuena— es
el reflejo de las condiciones histdricas de una Espafia que bus-
caba “la mds vigorosa afirmacion de si misma, tanto en la vida
espiritual como en la politica” (Pierce, La poesia épica, 322).!
Asimismo, el interés de los escritores y lectores por la materia
épica se relaciona con el hecho de que su escritura sobrepasa
las circunstancias historicas y obedece al propdsito de “rendir
culto a los mds altos ideales colectivos del tiempo” (Pierce, La
poesta épica, 322). Por ello, el relato épico debe comprenderse
en términos generales como la idealizacion de una categoria
de valores, una concepcion del mundo indiscutible, tnica y ce-
rrada. En otras palabras, presupone una visién de la realidad
que no puede ser cuestionada, analizada o transformada por el
individuo (Bajtin, Poética de Dostoievski, 462).

! Sobre las caracteristicas histdricas y estilisticas de la épica del Siglo de Oro,
véase el trabajo de Pierce, 1968.

119



Sin embargo, la vision y los valores del mundo épico no es.
tan por completo a salvo de perder su inmutabilidad. La risa,
como ha sefialado Mijail Bajtin, permite transferirlos a un nue-
vo plano para examinarlos, cuestionarlos y revalorarlos libre-
mente:

[...] En el fondo, eso significa desmitificar, es decir, precisa-
mente, arrancar el objeto del plano alejado, destruir la distancia
épica, asaltar y destruir, en general, el plano alejado. En ese
plano (el plano de la risa), el objeto puede ser irrespetuosamen-
te observado desde todos los dngulos; es mds, el dorso, la parte
atrds del objeto (asf como los elementos internos no destinados
a ser expuestos) adquieren una importancia especial en dicho
plano. Rompen el objeto, lo desnudan (le quitan la ornamen-
tacion jerdrquica): el objeto desnudo es ridiculo, también es
ridicula la vestimenta “vacia”, separada del cuerpo del objeto.
Tiene lugar una cémica operacién de desmenuzamiento (Baj-
tin, Poética de Dostoievski, 469).

Los escritores del Siglo de Oro realizaron este “desmenuza-
miento” de lo €pico mediante la desconstruccion sistemadtica de
sus diversos motivos, personajes y estructuras, dando lugar a
un doble parddico y burlesco. De este modo, a la par de las
cronicas, la historiografia y la €pica seria que ensalzaban y mi-
tificaban la historia presente y pasada se escribieron una serie
de “anales” que celebraban otro tipo de hazafias heroicas: las
epopeyas burlescas de asunto animalistico.?

2 En el género de las epopeyas burlescas se desarroll6 también una vertiente que
gira en torno a personajes humanos. El ejemplo mds reconocido del siglo xvi es el
Poema heroico de las necedades y locuras de Orlando el Enamorado de Queve-
do. Con respecto de las caracteristicas de la epopeya quevediana véanse Sabor de
Cortdzar, “Lo cédmico y lo grotesco”, 95-135; Mata Induirdin, “Aspectos satiricos y
carnavalescos”, 225-248.

120



Los anales de la epopeya burlesca animalistica

El poema heroicomico de la Batracomiomagquia sirvié de ins-
piracién y paradigma para las epopeyas de asunto animalistico:
historias €picas que se centran en el relato del antagonismo y
la lucha por diversos motivos entre distintas especies del reino
animal. El universo de lo bélico se adapta ingeniosamente a
las necesidades del relato y el tamafio de los personajes, crean-
dose un catdlogo disparatado de objetos cotidianos y de la na-
turaleza que se convierten en armas, cabalgaduras, vestiduras,
naves y fortalezas; por ejemplo, las lanzas y espadas son sus-
tituidas por cucharas de plata, espinas de pescado o agujas; los
caballos por grillos 0 monas, y los barcos por orinales y cdsca-
ras de nueces.

Ademads de la Batracomiomagquia, estos textos burlescos hun-
dieron sus raices principalmente —y pese a la influencia de las
epopeyas italianas— en las fuentes cldsicas de la Iliada y la
Eneida, y retomaron no sélo la materia épica, sino también los
modelos Iéxicos, estilisticos y temdticos que las identifican.?

Entre las epopeyas animalisticas de los siglos xvi y xvi se
encuentra el excurso que Luis Zapata incluyé en el canto XXIII
de su Carlo Famoso (1566). El breve relato, que abarca s6lo 39
octavas, narra como los ratones, cansados de la tirania de los ga-
tos, entablan una guerra contra ellos (Cebridn, “Introduccién” a
Fdbulas mitologicas, 93; Lujan, “Introduccion” a La Moschea,
23). Afios después saldria a la luz La Muracinda,* de Juan de la

3 Angel Luis Lujdn considera que estas historias protagonizadas por animales se
encuentran vinculadas en cierta forma con las fdbulas y su retrato simbdlico de los
comportamientos humanos (Lujdn, “Introduccién” a La Moschea, 21-22).

4 Para mds detalles sobre La Muracinda véase la introduccion de José Cebridn
Garcia en su edicion a la misma obra (Cebridn, “Introduccion” a Fdbulas mitolo-
gicas, 86-98). Respecto a la fecha de redaccion de esta épica, Cebridn sefiala que
plantea un problema de dificil solucién: “la pieza se halla adosada al final del cddice,
sin participar de la foliacidn (bastante deficiente) que afecta a la prictica totalidad de
las obras que lo conforman, seguida de los fragmentos de la Batalla de las ranas y

121



Cueva, que toma como titulo el nombre de la gata cuya muerte
desata una tensa lucha entre perros y felinos. Y posteriormente
Lope de Vega publicé La Gatomaquia (1634), historia bélica
que gira en torno a los conflictos derivados del tridngulo amo-
roso de los gatos Marramaquiz, Zapaquilda y Micifuf.?

A la par de estas obras existieron textos que se alejaron de
las convenciones sefialadas. Ejemplo de ello dan los cantos de La
Gaticida (1604), de Cintio Merotisso, dedicados a la muerte
y las honras fiinebres de la gata Chespina Marauzmana, que
no conforman propiamente una epopeya pero poseen ciertos
elementos caracteristicos del género, como la presencia de la
Fama, la proclamacién del alto linaje de los personajes gatunos
y la onomadstica de los mismos (Sabor de Cortdzar, “Introduc-
cion” a La Gatomagquia, 22-23).

Los escritores dieciochescos, apegados al paradigma de la
épica helenistica, continuaron los anales de la epopeya protago-
nizada por animales; destacan La Burromaquia (1744), de Ig-
nacio de Luzdn; La Gatomiomaquia. Canto burlesco (1751), de
Pedro Silvestre de Campo, y La Perromaquia. Poema heroico-
burlesco (1765), de Francisco Nieto Molina (Balcells, “La epo-
peya burlesca”, 8). Finalmente, este subgénero burlesco desa-
parecié durante el siglo xix. José Maria Balcells ha sefialado
que la falta de interés de autores y lectores por la épica seria

ratones. Wulff llegé a la conclusién de que ambos poemas fueron afiadidos después
del 24 de abril de 1608, fecha en la que Cueva concluyd la copia de Los inventores
de las cosas. Este planteamiento justificarfa la no inclusién de La Muracinda y de
la Batalla en el codice Segunda parte de las Rimas, fechado en su mayor parte en
1605” (87.)

5 La epopeya lopeveguiana, incluida en las Rimas humanas y divinas del Licen-
ciado Tomé de Burguillo, se distingue por parodiar de manera simultdnea la épica
cldsica y la historia orlandiana (Balcells, “La Gatomaquia”, 29). Sin embargo, el
juego parddico no se limita a los dos aspectos anteriores; es un “contracanto” del
lenguaje culterano, el petrarquismo y los elementos clave de la comedia (Sabor de
Cortdzar, “Introduccion” a La Gatomagquia, 14). Algunos criticos han planteado que
la historia de los amorios gatunos deja entrever también ciertos aspectos biogrdficos
de la relacién de Lope de Vega con Elena Osorio (41).

122



privo de sentido a la creacion de una contraparte parddica (“La
epopeya burlesca”, 9).

En términos generales, las epopeyas burlescas realizan el
ensalzamiento de lo épico a partir, paradéjicamente, de la des-
mitificacion y reformulacion de sus elementos caracteristicos.
Una muestra elocuente de la reescritura de lo épico es La Mos-
chea. Poética inventiva en octava rima (1615), de José de Vi-
llaviciosa (1589-1658).

La Moschea: el realismo grotesco en la épica del inframundo

Elmonjebenedictino TedfiloFolengo (1496-1544),conocido por
su seudonimo Merlin Cocaio, escribid en latin macarronico dos
poemas épicos: el Baldus y la Moscheide (1517). Este dltimo
fue el modelo de José de Villaviciosa para la creacion de La
Moschea/’ 1a cual se distingue por ser una magnifica amplifica-
tio que supera al texto folengiano tanto en extension —8,112
versos frente a los 1,355 de la antecesora— como en riqueza te-
madtica y estilistica.” Villaviciosa acogid y adapt6 en su obra los
elementos formales y estructurales de la Batracomiomaquia y
la Eneida. Asimismo, La Moschea espaiiola se vio enriquecida
con episodios pertenecientes a las Metamorfosis de Ovidio y
la Divina Comedia de Dante Alighieri (Ferndndez Nieto, “La
Gatomaquia de Lope”, 53).

¢ Respecto de los puntos de contacto entre ambas obras, véanse Gonzélez Palen-
cia, “José de Villaviciosa”, 45-52 y Freixas, “La lengua épica burlesca”.

7 La critica ha destacado la riqueza 1éxica del poema: neologismos, cultismos,
latinismos, arcafsmos, italianismos, ademds de recursos como equivocos, parono-
masias y homonimias (Freixas, “La lengua épica burlesca”, 189-204; Morreale,
“Apreciacion lectora”, 181-194).

8 En los dltimos apartados de su amplio articulo acerca de La Moschea, Angel
Gonzdlez Palencia hace una revisién de los pasajes retomados por José de Villavi-
ciosa de diversas fuentes, entre ellas las Metamorfosis y la Divina Comedia (56-59,
188-191).

123



Alo largo de los doce cantos de La Moschea se cuenta la his-
toria, escrita en “la piel de un piojo” y “de lengua hebrea vuelta
en la mosquita” (I, 63-64), de la batalla de las moscas, los tdba-
nos y los mosquitos contra las hormigas, las pulgas y los pio-
jos. Este singular inframundo brinda otro sentido al universo
épico al “re-plantearlo” en un plano distinto al que le es pro-
pio. No solamente se cambia el solemne mundo bélico en uno
disparatado de animales humanizados, sino que se recrea en el
ambivalente mundo de lo escatoldgico donde se desenvuelven
las moscas y demds insectos.

Dentro de la concepcion carnavalesca, el “columpio del rea-
lismo grotesco”, como lo ha explicado Mijail Bajtin, se carac-
teriza por trasladar lo elevado, lo sagrado y lo ideal al plano de
lo material y corporal para su degradacién y regeneracion:

[...] Hemos hablado del columpio grotesco que funde el cielo y
la tierra en su vertiginoso movimiento; sin embargo, el acento
es puesto allf no tanto en la ascension como en la caida; es el
cielo que desciende a la tierra y no al revés.

Todos estos rebajamientos no tienen un cardcter relativo o
de moral abstracta, sino que son, por el contrario, topograficos,
concretos y perceptibles; se dirigen hacia un centro incondicio-
nal y positivo, hacia el principio de la tierra y del cuerpo que
absorben y dan a luz. Todo lo acabado, casi eterno, limitado y
obsoleto se precipita hacia lo “inferior” terrestre y corporal para
morir y renacer en su seno (La cultura popular, 334-335).

Asi, pues, en el inframundo de La Moschea, el “columpio del
realismo grotesco” arrastra literalmente a lo glorioso y lo ex-
celso del universo épico al ras de la tierra donde se lleva a cabo
una singular reinterpretacion: los personajes, tépicos y escena-
rios son sustituidos por elementos grotescos y escatoldgicos.
El propésito de este articulo es exponer cdmo los distintos as-
pectos del mundo épico pueden ser desidealizados a través de
las imdgenes ambivalentes de lo bajo material que los presenta

124



como objetos comicos. Para demostrarlo me centraré en la fi-
gura del cuerpo, el cual se convierte en un elemento “desmitifi-
cador”. Empero, si bien el realismo grotesco desempefia un pa-
pel importante, es necesario aclarar que no es el tinico recurso
utilizado en la reformulacion parddica y burlesca de lo épico.

Asimismo cabe sefialar que Villaviciosa supo conjugar y
yuxtaponer de manera notable la épica seria y la de burlas. La
vena parddica y burlesca que recorre los versos de La Moschea
no es impedimento para que su autor recurra en mas de una
ocasién a un tono grave. Al respecto de este estilo mixto, Angel
Luis Lujdn ha dicho que:

[...] En la parodia, el ridiculo surge precisamente porque se
mantiene el lenguaje y tono de la épica elevada para explicar el
enfrentamiento, pero lo sabemos protagonizado por animales o
insectos. Lo curioso de la obra que nos ocupa es que el mante-
nimiento del estilo elevado es tan coherente y estd tan sostenido
que si olvidamos por un momento que se trata de una lucha
entre bichos podiamos estar leyendo perfectamente un digno
ejemplo de enfrentamiento épico. Es lo que creo que quiere
decir Martinez de Milota cuando sefiala que una de las obje-
ciones que se pueden hacer al libro es que “las burlas de toda
la obra son tan largas, que parecen veras”, y es lo que sabe ver
Cayetano Rosell cuando afirma que “la Mosquea es produccién
de tal especie que llega uno a prescindir de la de los personajes
que toman parte en su accion, y a interesarse por ellos cual si
fuesen los héroes del mds grave poema” [...] (“Introduccion” a
La Moschea, 35).°

? Por su parte, Celina Sabor de Cortdzar ha descrito a Villaviciosa como un “poe-
ta épico auténtico”, con un apego mayor a los modelos cldsicos en comparacion con
otros autores del mismo género. Asimismo la investigadora ha 1lamado la atencién
sobre el hecho de que “las escenas de guerra tienen, pese a la naturaleza de los con-
trincantes, cierto aliento épico” (“Introduccién” a La Gatomagquia, 23). Este estilo
de “épica auténtica” puede observarse en varios pasajes de la batalla campal entre
los ejércitos de insectos: “Como esta gente que a la guerra y lucha / caballeros forti-
simos y infantes / corren, baflados con la sangre mucha / el suelo que se vio sediento
antes. / En el centro del Erebo se escucha / la voz de los heridos y matantes, / y saltan

125



De esta manera, el contrastante distanciamiento entre el pla-
no elevado y el de lo material y lo corporal creado por el “co-
lumpio del realismo grotesco” se deja entrever en el propio
texto.

El “cuerpo estropeado de mil modos”

La imagen canonizada de lo corporal, uno de los blancos pre-
dilectos del realismo grotesco, es transgredida y violentada de
multiples maneras. El cuerpo del inframundo épico creado por
Villaviciosa no es la excepcion. Una de las formas en las cuales
es subvertido consiste en presentarlo como deforme y grotesco.

Thomas Keeble ha sefialado que en la poesia parddica y bur-
lesca de los siglos xvi y xvi los dioses mitoldgicos podrian ser
despojados de su cardcter ideal mediante breves epitetos y frases
despectivas, o al ponerse en relieve su fisonomia cualificadora
(“Los origenes”, 86-87). En la descripcion de los infiernos'
presente en La Moschea, dos personajes estdn especialmente
ridiculizados por la ponderacion de su rasgo distintivo: Vulca-
no y Cancerbero.

El poeta-cantor del relato aprovecha el consabido defecto fi-
sico (la cojera) del dios para tildarlo de “perniquebrado” (VIII,
164)," sefialando que “la falta grande de su pierna floja” no le
permite acudir “ligero” (VIII, 50-51) al llamado de Plutén, ante

los espiritus alertos / aguardando las almas de los muertos” (XI, 497-504). “Ya los
caballos el rigor no sienten / de la dorada espuela o acicate, / y sélo sirve de que all{
revienten / cuando el ijar cansados se les bate. / Ya los fieros soldados no consienten
/ que dure mds el bélico combate, / cuando no sufre el cuerpo la acerada / malla, ni
el brazo la sangrienta espada” (XI, 737-744).

19E] pasaje que describe los preparativos que se realizan en los infiernos para
recibir las almas de los combatientes es una variante del tépico del descenso del
héroe épico al inframundo presente en la Odisea (Canto XI) y la Eneida (Canto VI).
Cabe sefialar que La Moschea es la unica epopeya burlesca que lo retoma (Lujdn,
“Introduccion” a La Moschea, 39).

1 Cito el texto de la edicién de Angel Luis Lujdn publicada en 2002 por la Dipu-
tacion Provincial de Cuenca.

126



quien se presenta arrastrando “su zanca coja” (VIII, 54). Pos-
teriormente, el poeta centra su atencion en el trifauce guardidn
de los infiernos. El terrible cuadro del Cancerbero devorando
las almas de las moscas muertas en combate pierde su efecto
atemorizante por el adjetivo “trigaznate” que lo califica (VIII,
389).

Si bien se recurre ademds a procedimientos distintos a la sub-
version de la fisonomia cualificadora, los héroes de La Moschea
no escapan de ser denigrados por su aspecto corporal. Muestra
de ello es la caracterizacidn del rey Sicabordén. Después de la tor-
menta, Sicaborén consigue llegar a salvo a tierra firme, “divi-
diendo las aguas cual pescado” (VI, 35), donde se pelea con la
Hambre'? sin poder evitar que le entre “por el estrecho / de su
gaznate a dar mal rato al pecho” (VI, 199-200). El rey de los
mosquitos, enfermo de hambre y cansado, llega a un hongo
donde se encuentra con un grupo de cuatro pulgas que celebran
creyendo que €l ha muerto. Sicaborén se presenta amenazante
ante ellas, pero su “cuerpo estropeado de mil modos” invierte
la escena y lo convierte en blanco de burlas:

Sali6 a sus ojos el vardn dispuesto
con denuedo feroz, mostrando a todos
los cuatro juntos el transido esto

y el cuerpo estropeado de mil modos.
Ellos su vulto viendo tan funesto
estdbanle con risa echando apodos:

12 En el canto V, la Hambre es, también, retratada grotescamente: “Vio caminar
por la cercana orilla / y que en su contra se venia derecha / una estantigua flaca y
amarilla / a la humana figura contrahecha. / Al tdrtaro el aspecto maravilla / aunque
imagina entonces y sospecha / que contra su valor el miedo traza / esta inventiva
para darle caza. // Eran todos sus miembros carcomidos, / marchitos, tristes, sin
color y yertos, / de la pobreza y desnudez vestidos, / en ansia vivos, en aspectos
muertos. / En dos cavernas l6bregas metidos / los ojos y los huesos descubiertos, /
las cuerdas encogidas y las venas / vacfas de sangre y de flaqueza llenas” (V, 73-89).
Sin embargo, esta imagen no es una degradacion comica, sino que tiene su modelo
en las Metamorfosis ovidianas (Gonzdlez Palencia, “José de Villaviciosa”, 57-58).

127



“¢Qué demonio el infierno nos envia
o qué vestiglo o comedora harpfa?” (VI, 305-312)

“Hidalgo que en lo flaco y estrujado

nos muestra ser hidalga su persona,

(Qué ballena del mar le ha vomitado?”

Dijo una pulga entonces socarrona,

“Diga, ;quién las mejillas le ha chupado

0 como asi trae hecha la mamona? (VI, 321-326)

El ambiente festivo, instaurado por la supuesta muerte del rey,
adquiere tintes carnavalescos y trae consigo la suspension mo-
mentdnea de las conductas y normas sociales.!® La violacion de
las convenciones verbales permite que las pulgas se rian del rey
y lo colmen de apodos en su presencia, en un simbdlico destro-
namiento del mundo oficial. El cuerpo deformado es la imagen
central de los vituperios que denigran su figura y lo despojan
de su condicion privilegiada. De hecho, la flacura de Sicaborén
se convierte en una sefial injuriosa laudatoria de su condicién
social (“Hidalgo que en lo flaco y estrujado / nos muestra ser
hidalga su persona”) que eleva y humilla a la vez su figura.

En el universo carnavalesco, a la par del retrato del cuerpo
grotesco surge la descripcion de su parte inferior (el vientre, el
trasero y los drganos genitales) y los actos asociados con ella
(el alumbramiento, el embarazo, la digestion, la defecacion y el
coito) (Bajtin, La cultura popular, 25-26). Esta bicorporalidad
se constituye como un elemento clave en la reconfiguracién
parddica del poema épico.

13 La escena de las pulgas asando la liendre montés se asemeja a un banquete fes-
tivo donde la colectividad puede burlarse impunemente de la figura del rey, en este
caso Sicabordn. Asimismo, el estofado de liendre se vuelve un simbolo del mundo
al revés donde el rey hambriento debe mendigar por la comida.

128



El retrato de lo bajo corporal y material

La mencion de la parte inferior del cuerpo y sus funciones son
generalmente omitidas por cortesia y propiedad en la vida or-
dinaria. Pero el cddigo de lo decible y lo no decible desaparece
en el lenguaje carnavalesco, y éste permite que lo bajo corpo-
ral y lo material aparezcan en un primer plano, sea de manera
ingeniosa o procaz. Esto puede observarse claramente en los
versos de La Moschea.

La luciérnaga, que se ofrece como linterna para iluminar el
descenso de los moscones a la cueva en el canto I, resulta—por
obvias razones— un elemento ideal para jugar con una serie de
alusiones al trasero, imagen representativa de lo bajo corporal.
Su fisonomia cualificadora, su “rostro al revés”, pondera de di-
versas maneras la parte inferior del cuerpo sobre el resto: “una
hacha de luz grande representa, / la cual tiene en las noches
encendida / y en sus cuartos postreros escondida” (I, 206-208);
“si no es que el hacha de su fuego esconde / por la puerta no sé
donde” (I, 215-216); “y el ojo que al carbunclo dio en la frente
/ en la cola de estotro se le aplique” (I, 235-236); “que es lo que
en la luciérnaga reluce / 0jo puesto al revés que luz produce”
(I, 239-240).

Entre otros procedimientos para explotar la bicorporalidad
como medio desmitificador, Villaviciosa recurre a los elemen-
tos de lo bajo material para crear, en un proceso cosificante,
una serie de dobles parddicos que denigran y reinventan simul-
tdneamente a sus modelos.

Los “flujos” de la creacion poética
Angel Luis Lujdn ha sefialado que “la Antigiiedad generd toda

una serie de metdforas para explicar el proceso de creacion”
poética (“Chapuzones e inmundicias”, 60). Al agua y aire se les

129



ha identificado como medios a través de los cuales se obtiene la
inspiracion de las Musas. Varios autores del Siglo de Oro, entre
ellos Gongora y Quevedo, subvirtieron estas imdgenes tipifi-
cadas y equipararon el soplo de la inspiracién poética con las
ventosidades (“Musa que sopla y no inspira”), y transformaron
las aguas cristalinas de las fuentes miticas en aguas residuales
bajo la férmula “agua va que las arrojo” (61-64). Por su parte,
Villaviciosa, en las décimas preliminares a su relato épico des-
mitifica el topico de la inspiracion poética al compararla con
las deyecciones corporales:

Pues, ;qué carrasquefia musa

no ha tenido por regalos

los tributos que da a palos,

y opilados versos trujo,

pues que las vemos con flujo,

y mayor cuanto mds malos? (Prél., 25-30)

Aun cuando al hablar de la poesia parece quedar claro el sen-
tido metaforicodel “flujo” —las palabras, lasideas, los versos—,
su condicion de “malos” da a entender que pudieran ser de otra
indole. El Diccionario de Autoridades refiere que “flujo de vien-
tre” es la “indisposicion del cuerpo que consiste en la frecuente
evacuacion del vientre”. Este doble sentido transfigura la ex-
celsa inspiracion en vulgares defecaciones.

Pero los “flujos” (diarrea) de la Musas, pese a su caracter es-
catologico, no son totalmente una analogia denigratoria.'* Hay
que considerar que en la concepcion carnavalesca lo “inferior
corporal, la zona de los genitales, es lo ‘inferior’ que fecunda y
da a luz. Esta es la razon por la que las imagenes de la orina
y los excrementos guardan un vinculo sustancial con e/ naci-

14 Angel Luis Lujdn ha comentado que el “flujo” de la Musa puede aludir tanto
a las evacuaciones estomacales como a la menstruacién (“Chapuzones e inmundi-
cias”, 66).

130



miento, la fecundidad, la revocacion y el bienestar” (Bajtin,
La cultura popular, 134). Antonio Rocco, en su Della brut-
tezza (1635), reconoce el valor positivo que posee “lo inferior
productivo’:

[...] no hay cosa mds fea y repugnante que la generacion de
los animales, y especialmente del hombre. Quien viese aque-
llas impuras mixturas de sangres negras, de semen inmundo,
de menstruos sucios, de esperma putrido, seria presa de las ma-
yores nduseas. Y la mayor parte de los hechos mds importantes
son de esta sérdida condicién. Considerad los partos, las pur-
gas, las excreciones, etc. Y veréis que es muy cierto cuando di-
go, y sin embargo estos son los principios de todo bien, ab-
solutamente importantes, y necesarios |...] (Rocco apud Eco,
Historia de la fealdad, 149).

Por ello, no es extrafio que la creacion de versos de la carras-
quefia musa esté vinculada con los flujos de vientre que encar-
nan la esencia creadora de lo bajo corporal.

Las estruendosas y pestiferas ventosidades de Austro

Otra caracterizacion subvertida a través de los elementos de
lo bajo corporal es la de Austro, el viento del Sur. Villaviciosa
aprovecha el tépico de la tormenta maritima, que proviene del
canto I de la Eneida," para narrar la liberacion de los vientos por
parte de Eolo y mofarse de su mitologizacién. Los vientos de
Austro son corporizados y transfigurados en flatulencias; sus
ventosidades no se asemejan a las de Céfiro, Euroy Aquildn, por-
que en lugar de soplarlas por la boca como el resto de sus con-
géneres, las lanza por la “puerta trasera”:

15 El tépico de la tormenta aparecid, ademds de en la épica, en las narraciones
bizantinas, los libros de pastores y caballerfas, la novela corta y la comedia del Siglo
de Oro (Ferndndez Mosquera, “La tempestad en Calderén”, 101).

131



Cuando éste sopla con su furia loca

no sigue el comun orden ni manera

de los vientos, que lanzan por la boca

narices y ojos el aliento afuera.

Si a soplar furibundo se provoca

por la puerta pestifera trasera

como fiero demonio, el viento rompe

y sopla el aire y la salud corrompe. (V, 129-136)

Laburlescatransformacion de las ventosidades australes pone
al descubierto el verdadero cardcter de los atemorizantes true-
nos que las suelen acompafar:

Y asi el que en el aire suena

con que a la gente timida amenaza

cuando pensamos que en las nubes truena

o que el cielo se hunde y despedaza,

es inventiva para darnos pena

y deste vil demonio sutil traza.

Porque no es otra cosa, si se mira,

sino el ruido con que el soplo tira. (V, 137-144)

La equiparacion del crepitus ventris con el trueno, que ya ha-
bia hecho Aristéfanes en Las nubes (Calvo, “Los mecanismos
del humor”, 13),'® brinda otro sentido a los efectos que ejercen
las ventosidades sobre las naves de las moscas y sus aliados:

1 En Las nubes se entabla un didlogo entre Socrates y Estrepsiades donde se
explica el porqué las nubes hacen ruido (el trueno) al chocar entre si durante las
lluvias: “Sécrates— Te lo voy a explicar poniéndote a ti como ejemplo. En las Pan-
taneas, cuando ya estas harto de sopa de carne, (no se te revuelven las tripas y de
pronto se produce un movimiento en ellas que empieza a producir borborigmos? Es-
trepsiades— Si, por Apolo, y al momento provoca un jaleo horrible y un alboroto; y
la dichosa sopa produce un ruido y un estruendo tremendo, como un trueno; primero
flojito, ‘papax, papax’, después mas fuerte ‘papapapax’, y cuando cago, talmente un
trueno, ‘papapapax’, como hacen ellas. Socrates— Pues fijate qué pedos tan grandes
han salido de ese vientre tan pequeflo. Y el aire éste, que es infinito, ;co6mo no va a
ser natural que produzca truenos tan grandes?” (Aristofanes, Las nubes, 56).

132



Solté por su pestifera trasera

primero el Austro tres o cuatro puntos
dejando con la fuerza de sus truenos

a los soldados de sentido ajenos. (V, 277-280)

Otrorasgo que identifica burlescamente alos “soplos” de Aus-
tro son sus efectos. No sélo lleva consigo la lluvia que arruina
la cosecha de los labradores, sino que a su paso por las tierras
a “los espafoles gallardos a montones / de la Francia los suele
hacer varones” (V, 111-112), haciendo alusién al célebre mal
francés, la sifilis (elemento relacionado con lo bajo corporal en
el plano de lo sexual).

Las dilogias de lo excrementicio

Pero en La Moschea no se lleva a cabo tinicamente la conversion
de los personajes o motivos a través de los elementos de la baja
corporalidad. El mundo ordinario es también objeto de trans-
figuracion por medio de un 1éxico que alude a lo coproldgico.!”
Villaviciosa se sirve de las dilogias para hacer una mencion “ve-
lada” de lo escatolégico.

17 Es importante mencionar que durante este proceso de corporizar los elementos
del mundo bélico no sdlo se reinventan las imdgenes de lo bajo material. En el mun-
do animalistico de las epopeyas burlescas, los objetos cotidianos y de la Naturaleza
desempefian una funcién que no les es propia, renacen por su nuevo uso. Por ejem-
plo, las cdscaras, hojas y espigas de los cereales se usan como lanzas o armaduras
en La Moschea. Pero el propio cuerpo se constituye también como materia prima de
las distintas armas que portan los diminutos combatientes: “la lancizanca (XI, 160
y 320), ‘lanza de zanca de una cigarra’; la raspilanza (XI, 585) o lancirraspa (XII,
674), ‘lanza de la espina de una sardina’; el porcipelo (XI, 647 y XII, 408), ‘lanza
de la cerda de un jabali’; [...] y el lancipelo (XII, 663), ‘lanza del bigote de un gato
montés’” (Freixas, “La lengua épica burlesca”, 196). Asimismo, Sicaborén porta
una ufia, y su escudo es “una reseca costra que en el lomo / gran tiempo tuvo algtin
rocin matado / y el sol la puso dura” (XI, 145-147).

133



De igual forma que la fisonomia de la luciérnaga permite ex-
plotar su trasera parte, el mundo donde viven las moscas es
idoneo para crear un escenario de indole escatoldgica. Valga
poner de ejemplo la doble lectura del sustantivo “cdmara”, que
se repite en varios pasajes del poema. “Cdmara” es una pieza
0 un aposento retirado, pero no puede dejarse de lado que sig-
nifica igualmente “el excremento del hombre, cuyo nombre se
le debid de dar porque siempre se exonera el vientre en lugar
reservado” (Aut.). Se establece asi un juego entre los aposentos
del rey mosca y las heces que suelen atraer a tales dipteros:
“En vano tienes gusto en los pebetes / y con ellos en cdmaras te
metes” (I, 375-376); “;No se estaba en sus cdmaras metido / el
rey Sanguiledn y entre pebetes, / cuando llegé el soldado mal
herido / penetrando sus intimos retretes?” (X, 273-276). La am-
bigiiedad semadntica de la “cdmara” llena de dobles sentidos a la
escena de la reunién del rey y sus senadores: “En la cdmara el
rey y senadores / entraron para hacer la real visita, / que el gus-
to de estos reyes y seflores / la cdmara apetece y solicita, / llena
de mil pastillas y de olores / como cdmara adonde el rey habi-
ta” (III, 345-350).

Un caso similar se observa en el pasaje en el cual Sanguileén
ordenacudl serd el pago de los ejércitos que combatirdn a su lado:

Dénles adelantadas cien raciones

libradas en las pagas del servicio

y aldjense en mi reino y sus mojones

mientras no van al militar oficio,

y de cuanto me pagan los valones

también les hago gracia y beneficio,

y en las penas de cdmara me agrada

que tengan otra paga adelantada. (III, 561-568)

La palabra “servicio” posee varios significados, entre ellos, el

“servicio militar” y “la porcion de dinero ofrecida voluntaria-
mente al Rey” (Aut.), pero asimismo se llama “al vaso que sirve

134



para los excrementos mayores” (Aut.), credindose nuevamente
una doble lectura a expensas de lo coproldgico.

En este mismo pasaje, Sanguileén promete a los soldados, co-
mo paga extra, las rentas de una de sus provincias: Braga (III,
559). Si bien Braga es una ‘“ciudad metropolitana en el reino
de Portugal” (Cov.), no es posible ignorar un segundo signifi-
cado ad hoc al mundo escatoldgico: “Cierto género de zara-
giielles justos, que se cifien por los lomos, y cubren las partes
vergonzosas por delante, y por detrds, [...] y lldmanlas pafios
menores” (Cov.). De tal manera que la doble acepcion del “to-
pénimo” permite reconstruir el sentido “del tributo que tengo
dentro en Braga” propuesto por el rey de las moscas.

En este punto vale la pena hacer una digresion para mencio-
nar que la creacion de toponimos es uno de los aspectos que Vi-
llaviciosa relega en comparacion con su antecesor.'® Margarita
Freixas ha sefialado que el nombre de las ciudades creadas por
Teofilo Folengo hacen referencia a

partes, ropas o enfermedades que afectan al cuerpo humano en
que pueden cebarse los insectos: la piel (Pelleraque), las cos-
tras (Crostis), las defecaciones en las bragas (Merdabragas),
la tifia (Tegnaris), los huesos (Ossa) y el trasero (Muluc, segin
el 1éxico elaborado por Alessandro Luzio, es un anagrama de
culum) [...] (“La lengua épica burlesca”, 194).

Sin embargo, las imdgenes del cuerpo despedazado y putre-
facto (piel, costras, defecaciones, huesos, etc.) presentes en
la onomastica folengiana son explotadas de otra forma en La
Moschea.

'8 Algunos ejemplos de los topénimos inventados por Villaviciosa son el Valle de
Cabezon, de donde es oriundo Fifolgel, rey de los piojos (VII, 319), y los soldados
de los ejércitos de Sicaborén son “de Buta y Barriliense valle” (IV, 280).

135



La mesa espléndida en La Moschea

La mosca que acude a dar la noticia de la muerte del caudi-
llo Ranifuga y sus ejércitos de siete mil moscas' reclama al
rey Sanguiledn el desatender su reino por dedicarse a disfrutar
ciertos “placeres”:

En vano, rey de vestiduras reales
adornas tu persona y la compones,
en vano, rey, acompafiado sales

a cazar de las habas los pulgones,
en vano a visitar los hospitales
por tu persona propia te dispones,
en vano, rey abominable, chupas
las regaladas costras de las pupas;

en vano pides el mejor sustento

y sobre todo de gastar procuras

el licor que en los ojos del jumento

con los hocicos de tu rostro apuras,

en vano el rocin flaco y macilento

te sustenta en sus mismas mataduras,

en vano gustas de besar las llagas

del pobre enfermo y de lamer sus bragas.

En vano, necio rey, el gusto aplicas

a las cosas sabrosas y stiaves,

en vano en tus deleites comunicas,

y el mal de tu reptiblica no sabes,

en vano andas cursando las boticas

y catando las purgas y los jarabes. (II, 355-374)

1 El hecho es narrado por una mosca macho que sobrevive a la emboscada: “Sie-
te mil moscas (muérome en decillo) / fueron cautivas de enemigo exceso, / sus
gargantas pasadas a cuchillo / tras un contrario bélico suceso. / Al Ranifuga, nuestro
gran caudillo, / en cdrceles obscuras tiene preso, / aunque tengo entendido del rey
fiero / que ya le habrd afiudado el tragadero” (II, 441-448).

136



Entre los multiples “deleites” del rey Sanguiledn destacael in-
ventario de “las cosas sabrosas y suaves” que le complace chu-
par y lamer: llagas, pupas, mataduras y costras. Imdgenes que
remiten a un cuerpo enfermo y descompuesto, el cual, pese a
su aspecto repugnante, estd revestido de ambivalencia. Es la re-
presentacion del “caddver descompuesto” que “se transforma en
tierra fértil uniendo la tumba y el nacimiento” (Bajtin, La cul-
tura popular, 158). Asimismo, en la concepcion carnavales-
ca, las secreciones corporales (como “el licor en los 0jos”) estdn
despojadas de sentido negativo. “Todo lo que sale, hace brotar,
desborda el cuerpo, todo lo que busca escapar de €1 (orinas,
heces, sudor, vomito, flemas, bilis, etc.) funciona como un me-
dio ambivalente (degradacién / regeneracion) del mundo que
entra en contacto con €l (285). Visto asi, no es extrafio que es-
te cuerpo corrupto, humano o animal, sirva de alimento en el
mundo de las moscas.

Mas adelante, el rey Sanguiledn realiza, antes de emprender
el viaje a la guerra, una enumeracion semejante a la hecha por
la mosca soldado, prometiendo abstenerse de ciertos “gusto-
sos deleites” hasta haber vencido a las hormigas y vengado la
muerte del valiente Ranifuga:

Yo juro por la leche en que mi abuelo

pas6 anegado a la region Averna,

de no cortarme de la barba el pelo,

ni de vil ganapén picar la pierna,

ni de nadar jamds donde el bufiuelo

el orbe bafa de su masa tierna,

ni lamer el dulzor de las postemas,

ni del viejo decrépito las flemas. (IV, 601-608)

Los votos hechos por Sanguileén constituyen una variante
del despedazamiento del cuerpo que caracteriza a las invocacio-
nes de los juramentos carnavalescos (173). Volviendo al aspec-
to ambivalente que permea los deleites del rey, las flemas del

137



viejo decrépito remiten a un cuerpo doblemente descompuesto
(la vejez y la enfermedad), pero por ende mas cerca de cruzar
la frontera de la muerte-vida.

En el peniltimo canto de la epopeya, Villaviciosa retoma el
cuerpo despedazado y lo coloca en la mesa del convite de los
dioses. Luego el mundo de lo elevado y el plano de lo corporal
se ven burlescamente entremezclados.

El cuerpo despedazado en la mesa beatifica

Propia de las epopeyas serias es la reunion de los dioses en don-
de se decide la suerte de los bandos combatientes. Este topico es
retomado en la mayoria de las historias parddicas, como la Ba-
tracomiomaquia y la Gatomaquia (Lujdn, “Introduccion” a La
Moschea, 44). Sin embargo, en La Moschea Jupiter ordena que
no se intervenga, y que mientras se lleve a cabo la guerra “a las
puertas del cielo echen la llave” (IX, 807), evitando que nadie
se asome “‘a ver el fiero asalto” (IX, 797). Pero su decision de
mantener ajeno al Panteén olimpico se ve contravenida acci-
dentalmente.

En el canto undécimo se inicia la narracion de la lucha en-
carnizada entre ambos ejércitos. El poeta subraya los estragos
de la guerra pregonando que “cubierta estd la tierra de cabezas,
/ higados, asaduras y pulmones, / brazos, coradas, piernas y
otras piezas / quitadas a los miseros varones” (XI, 513-516).
La enumeracion de los distintos miembros (brazos, piernas,
cabezas) y organos (higados, asaduras, pulmones) tirados en
el campo conforma una carnavalesca diseccion anatdmica que
abre paso a un nuevo desmembramiento del cuerpo, resultado
de la accion bélica:

Estando el sacro Jupiter comiendo
muy opiparamente, alegre y lauta,

138



riyendo, que sin duda estaba haciendo

gestos la diosa Musica en su flauta,

la divina caterva (caso horrendo,

que aun hasta alli no fue la guerra cauta)
brazos y piernas de moscones vieron

que en la mesa beatifica cayeron. (XI, 529-536)

Acto seguido:

Cesar les hizo la comida y risa

y aun a fe que mudaron los colores

algunas diosas, y con harta prisa

sintieron de las tripas los dolores.

Hubo también necesidad precisa

por causa de los pésimos olores

de que aplicasen perfumados pafios

de las narices santas a los cafios. (XI, 537-544)

El “columpio del realismo grotesco” asciende en esta escena
para trasladar el cuerpo despedazado al plano deifico, colocdn-
dolo entre las “viandas” de la mesa beatifica e interrumpiendo
el banquete festivo. La excelsa figura de los dioses queda sub-
vertida al ser descritos mudando de colores y con dolores en las
tripas ante los brazos y piernas de los moscones.

El convite olimpico es una muestra clara del vaivén del rea-
lismo grotesco que caracteriza al poema de José de Villaviciosa.
Es ejemplo de cdmo lo épico y lo corporal pueden conjugarse
burlescamente en un solo plano. Ciertamente, en el inframun-
do de las moscas y demds insectos, los elementos de ambos
universos adquieren una dimensién y un sentido nuevos, y el
cuerpo es una de sus imdgenes representativas. El cuerpo —de-
forme, quebrantado, descompuesto, expuesto en su faceta es-
catoldgica— surge como un doble parddico de los personajes
y motivos de lo épico, los cuales pueden ser enaltecidos y re-
valorizados después de estar en contacto con el ambivalente

139



mundo de lo bajo material y corporal. En La Moschea lo épico
muere y renace, del mismo modo que el “cuerpo estropeado de
mil modos”.

REFERENCIAS

ARISTOFANES, Las nubes. Lisistrata. Dinero, Elsa Garcia Novo (ed.),
Madrid, Alianza, 2000.

BartiN, Mijail, Problemas de la poética de Dostoievski, trad. Tatiana
Bubnova, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1988.

——, La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El
contexto de Frangois Rabelais [1965], trad. Julio Forcat y César
Conroy, Madrid, Alianza, 1998.

BALCELLS DOMENECH, José Maria, “La Gatomaquia: de la innovacion
al canon”, Edad de Oro, 14, 1995, 29-35.

——, “La epopeya burlesca espaiiola en el siglo xvinr”, en Actas de
XIII Congreso de la Asociacion Internacional de Hispanistas,
Madrid, 6-11 de julio de 1998, Florencio Sevilla Arroyo y Carlo
Alvar Ezquerra (coords.), Madrid, Castalia, 2000, vol. 2, 3-9.

CaLvo, José Luis, “Los mecanismos del humor en Aristofanes”, en
Antiqua VII (Jornadas sobre la Antigiiedad, 27-29 de Diciem-
bre), San Sebastian, kMK, 2000, 1-15.

CEBRIAN, José, “Introduccion” a Fdbulas mitologicas y épica burles-
ca de Juan de la Cueva, edicion e introduccion de José Cebridn,
Madrid, Nacional, 1984.

COVARRUBIAS, Sebastidn, Tesoro de la lengua castellana o esparniola,
Felipe Maldonado (ed.), Madrid, Castalia, 1995.

DiccioNario DE AUTORIDADES, Madrid, Gredos, 2002.

Eco, Umberto, Historia de la fealdad, Barcelona, Lumen, 2007.

FERNANDEZ MOSQUERA, Santiago, “La tempestad en Calderén: del
texto a las tablas™, en Teatro calderoniano sobre el tablado. Cal-
deron y su puesta en escena a través de los siglos. XIII Coloquio
anglogermano sobre Calderon. Florencia 10-14 julio de 2002.
Manfred Tietz (coord.), Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 2003,
97-128.

140



FeErNANDEZ NIETO, Manuel, “La Gatomaquia de Lope, de poema a
comedia”, Edad de Oro, 14, 1995, 151-160.

Freixas ALAs, Margarita, “La lengua épica burlesca: La Moschea
de José de Villaviciosa (1615)”, en Actas del XV Congreso de
la Asociacion Internacional de Hispanistas “Las dos orillas”,
Monterrey, México del 19 al 24 de julio de 2004, Vol. 2. Bea-
triz Mariscal y Marfa Teresa Miaja de la Pefia (coords.), Méxi-
co, Fondo de Cultura Econémica, Asociacion Internacional de
Hispanistas, El Colegio de México, Tecnoldgico de Monterrey,
2007, 189-204.

GonzALEZ PALENCIA, Angel, “José de Villaviciosa y La Mosquea”, Bo-
letin de la Real Academia Espariola, X1V, 1927, 17-61; 181-195.

KEeBLE, Thomas, “Los origenes de la parodia de temas mitoldgicos
en la poesia espafiola”, Estudios Cldsicos, 13: 57, 1969, 83-96.

LusAN, Angel Luis, “Introduccion” a La Moschea. Poética inventiva
en octava rima de José de Villaviciosa, Angel Luis Lujéan (ed.),
Cuenca, Diputacion Provincial de Cuenca, 2002, 11-122.

——, “Chapuzones e inmundicias en la fuente Castalia: metdforas
de la creacidn en la poesia burlesca del siglo xvir”, Criticon, 100,
2007, 59-70.

Marta INDUIRAIN, Carlos, “Aspectos satiricos y carnavalescos del Poe-
ma heroico de las necedades y locuras de Orlando el Enamora-
do de Quevedo”, Rivista di Filologia e Letterature Ispaniche, 3,
2000, 226-248.

MOoRREALE, Margherita, “Apreciacion lectora de La Moschea de José
de Villaviciosa (1615)”, Nueva Revista de Filologia Hispdnica,
53: 1, 2005, 181-194.

PiercE, Frank. La poesia épica del Siglo de Oro,Madrid, Gredos, 1968.

SaBOR DE CORTAZAR, Celina, “Lo cédmico y lo grotesco en el Poema
de Orlando de Quevedo”, Filologia, X11, 1966-1967, 95-135.

——, “Introduccion” a La Gatomaquia de Lope de Vega, edicidn,
introduccion y notas de Celina Sabor de Cortdzar, Madrid, Cas-
talia, 1982, 7-44.

ViLLAavICIOSA, José de, La Moschea. Poética inventiva en octava ri-
ma, Angel Luis Lujdn (ed.), Cuenca, Diputacién Provincial de
Cuenca, 2002 (Coleccion cldsicos, 2).

141





