Acta Poetica 30-1
PRIMAVERA
2009

El sujeto discursivo: la construccion social de
subjetividades en el pensamiento de Bajtin y su Circulo

Erika Lindig Cisneros

Este trabajo pretende discutir la reelaboracion critica de las nociones de
“sujeto” y “conciencia” en algunos textos de Mijail Bajtin y sus colabo-
radores. Si Bajtin y los miembros de su Circulo de estudios heredaron del
romanticismo alemdn, y especificamente de W. von Humboldt la tesis de
que la conciencia se constituye linglifsticamente (aunque no necesariamente
reconozcan esta herencia), la concepcidn general del lenguaje como fend-
meno socio-ideoldgico modifica las nociones de conciencia y sujeto que
se constituyen en el medio lingtifstico. Me interesa reflexionar sobre las
posibilidades tedricas que se abren a partir de esta modificacion, y en su vi-
gencia para pensar la problemadtica de las exclusiones sociales en el 4mbito
del discurso.

PaLABRAS CLAVE: Bajtin, sujeto, conciencia, discurso, lenguaje.

This paper discusses the critical re-signification of the notions “subject”
and “consciousness” in some works of Mikhail Bakhtin and his circle. If
Bakhtin and the members of his circle inherited from German Romanticism,
and specifically from Wilhelm von Humboldt, the tenet that consciousness
is linguistically constituted (even if they did not fully acknowledge this in-
fluence), the recognition of language as a socio-ideological phenomenon,
not present in Humboldt’s Romanticism, modified the notions of conscious-
ness and subject, which depend on language. I dwell on the theoretical pos-
sibilities arising from this modification and on their relevancy when thin-
king about the issues of discursive social exclusion.

KEy worps: Bakhtin, subject, consciousness, discourse, language.

323



Acta Poetica 30-1
PRIMAVERA
2009

Erika Lindig Cisneros
Facultad de Filosofia y Letras,
Universidad Nacional Autonoma de México

El sujeto discursivo: la construccion social de subjetividades
en el pensamiento de Bajtin y su Circulo

El debate contempordneo sobre los problemas de exclusién en
nuestras sociedades llamadas “democrdticas” se enfrenta a un
problema terminoldgico:' la necesidad de usar el término “su-
jeto” tras el cuestionamiento del mismo, iniciado por Nietzsche
desde la segunda mitad del siglo xix y reelaborado por muy
distintas posturas tedricas durante todo el siglo pasado. Esta
necesidad de seguir hablando de sujetos puede explicarse des-
de la préctica juridica, que atin se funda en una concepcion del
sujeto del derecho como sujeto “libre”, en el sentido de ser due-
o de su propia voluntad y por tanto capaz de tomar decisiones.
Pero de manera mas interesante, la necesidad de hablar de su-
jetos, ya sea individuales o colectivos, acabados o en proceso
de construccidn, puede explicarse también desde el discurso

! Pero no un mero problema terminoldgico. La terminologia o el vocabulario es
fundamental desde el momento en que es objeto de apropiacién por parte de todo
tipo de fuerzas sociales y politicas, y ademds porque puede pensarse como ese lugar
donde es posible el intercambio entre las diversas disciplinas y también entre teorfas
disciplinares y las referencias, por ejemplo, entre las humanidades y los movimien-
tos sociales (Martinez de la Escalera, “Prélogo”, 7-9).

325



de las victimas de las diversas formas de exclusion inheren-
tes a nuestros sistemas politicos (o policiacos, en el sentido de
Ranciere).? Estas victimas, cuando se organizan en movimien-
tos de resistencia, apelan a la construccion de “identidades” y
“subjetividades” alternativas precisamente para resistir a las
pricticas hegemonicas excluyentes. Un ejemplo interesante de
resistencia en este sentido es el de las Misrahi: un grupo de mu-
jeres israelies, judias de origen oriental, quienes se autodefinen
como “Feministas Misrahi”. Sigal Nagar-Ron, socidloga e in-
vestigadora de la Universidad Ben Gurion, lo describe como un
grupo doblemente excluido de la sociedad israeli: tanto desde
el punto de vista de su origen étnico como por su género. Ella
trabajé a partir de los testimonios de algunas de estas mujeres
(académicas en su mayoria), quienes ademds de luchar contra
la opresion hacia su grupo particular trabajan solidariamente
con otras organizaciones sociales. En el andlisis de los testimo-
nios Nagar-Ron sostiene que, morfolégicamente, todas las his-
torias de vida de estas mujeres revelan estructuras similares.
La autobiografia se relata como una historia en dos etapas: la
primera se define en cada caso como un periodo en el cual atin
no se ha desarrollado todavia una conciencia étnica, y la segun-
da como aquella en la cual sobreviene el desarrollo de dicha
conciencia:

En la primera etapa internalizaron las percepciones hegemd-
nicas reinantes en la sociedad y pretendieron desarrollar una
identidad que se ajustara a las demandas ideoldgicas de la he-
gemonia. La segunda etapa se relaciona con el proceso median-

2 “Policfa u orden policial (La Police or L’Ordre policier). La policia, entendida
como laley general que determina la distribucidn de partes en una comunidad, asi co-
mo sus formas de exclusion, es en primer lugar y sobre todo una organizacion
de ‘cuerpos, fundada en una distribucién comtin de lo sensible, esto es, un sistema de
coordenadas que determinan modos de ser, hacer, y comunicar que establecen las
fronteras entre lo visible y lo invisible, lo audible y lo inaudible, lo decible y lo
indecible” (Ranciere, The Politics of Aesthetics, 89).

326



te el cual se percataron de su opresion como parte de un grupo
étnico excluido, y con los cambios que tuvieron lugar en su au-
toconciencia y en su identidad a la luz de esta nueva conciencia
(Nagar-Ron, “Identidad, resistencia 'y voz”, 17).

Como puede verse, Nagar-Ron recurre a los términos “con-
ciencia” e “identidad”, y en otros fragmentos a “sujetos”, ade-
mads de “sujetos obedientes” —en el sentido de Foucault— para
analizar el cambio que se produjo en la concepcion de si misma
de cada una de estas mujeres, y que les abrid la posibilidad de
organizarse y ofrecer resistencia a las diversas formas de exclu-
sion. Las prdcticas de subjetivacion mediante las cuales estas
mujeres elaboran estrategias de resistencia son practicas dis-
cursivas (Nagar-Ron, “Identidad, resistencia y voz”, 15-20). La
teoria bajtiniana del discurso, en su discusion con el romanti-
cismo aleman, puede aportar un concepto de sujeto todavia vi-
gente hoy para pensar en estos casos de exclusion sociopolitica
y en los procesos de subjetivacion necesarios para cuestionar el
orden que produce las exclusiones.

1. Conciencia y sujeto

En El marxismo y la filosofia del lenguaje aparece la siguiente
afirmacion: “La conciencia individual es un hecho ideolégico
y social. Hasta que este postulado se reconozca con todas sus
implicaciones, no podrd construirse una psicologia objetiva ni
una ciencia objetiva de las ideologias” (Voloshinov, Marxismo
y filosofia del lenguaje, 35-36). Para interpretarla es necesario
recordar que segun Voloshinov / Bajtin® el terreno de la ideolo-

3 No voy a entrar aqui en la discusién sobre la autorfa de los textos publicados
por los miembros del “Circulo Bajtin”. Es pertinente anotar, sin embargo, que di-
cha discusion sigue vigente para efectos interpretativos. Remito al lector al articulo
de Tatiana Bubnova “Bajtin en la encrucijada dialdgica (datos y comentarios para

327



gia coincide con el de los signos,* y que la palabra’ es el signo
ideoldgico por excelencia, entre otras razones, por servir como
medio para la conciencia. Tenemos, pues, que la conciencia de
los sujetos individuales es, en primer lugar, una conciencia “es-
tructurada verbalmente”, o bien una conciencia lingiiistica.
Estatesis, que afirmalaimposibilidad de pensar en la concien-
ciay en su actividad fuera del lenguaje, es —como sabemos—
herencia del romanticismo aleman, y particularmente de la filo-
soffa del lenguaje de Wilhelm von Humboldt. En El marxismo
y la filosofia del lenguaje, Humboldt aparece como el mayor
representante de una de las dos grandes tendencias del pen-
samiento filos6fico-lingiiistico, el subjetivismo individualista,
aunque su filosofia del lenguaje se reconozca lo suficientemen-
te compleja y contradictoria para rebasar la caracterizacion de
dicha tendencia. Anecddticamente, es notable la coincidencia
entre la evaluacion que Bajtin hace de ella y la realizada pos-

contribuir a la confusion general)”, y en general a Zavala (coord.), Bajtin y sus apo-
crifos, en donde aparece este articulo.

4 En este texto, Voloshinov / Bajtin se refiere al “signo” como cualquier entidad
material que “refleja y refracta” una realidad distinta de sf misma, y a la “ideologfa”
como proceso general de produccidn de significacion. Sobre esta tiltima nocién, M.
Gardiner indica que si bien no hay en el texto una definicién, es posible, con una
lectura cuidadosa, dibujar la concepcion que Voloshinov / Bajtin pergefiaron. Ellos,
lejos de interpretar el término “ideologia” como “falsa conciencia” o como un “con-
junto coherente de creencias”, la interpretan como el medio simbdlico a través del
cual todas las relaciones sociales necesariamente se constituyen (Gardiner, M.M.
Bakhtin and the Theory of Ideology, 6-7).

5 El término que utiliza Bajtin para referirse al objeto de sus problematizacio-
nes sobre el lenguaje es el vocablo ruso “slovo”. En la traduccién al castellano de El
marxismo 'y la filosofia del lenguaje, Tatiana Bubnova anota que dicho vocablo cu-
bre un campo semdntico amplio, que sélo en parte coincide con el castellano, y per-
mite un permanente juego conceptual. Ella se remite al Diccionario de la lengua
rusa de S.I. Ozhegov, que ofrece nueve acepciones, de las cuales interesan las si-
guientes: a) unidad de la lengua que sirve para nombrar un concepto aislado; b) el
mismo discurso, la facultad de hablar; c) actuacién publica oral, discurso en una
asamblea; d) discurso sobre algin tema, narracion, exposicion (arcaismo de senti-
do elevado); e) opinidn, alegato (Cfr. Voloshinov, Marxismo y filosofia del lengua-
Jje, 37).

328



teriormente por Heidegger: ambas consideran que la filosofia
del lenguaje de Humboldt determina toda la lingtiistica y la fi-
losoffa del lenguaje posteriores,® lo cual es probablemente una
exageracion. Mds importante desde el punto de vista tedrico es
que ambas coinciden en cuestionar la filosofia del lenguaje de
Humboldt por su énfasis en el sujeto de conocimiento como
punto de partida para la reflexion sobre el lenguaje.

De acuerdo con Heidegger, Humboldt no logro salir del es-
quema moderno de conocimiento sujeto-objeto. Interpretando
un fragmento de Humboldt sobre el lenguaje, no como simple
medio de intercambio para la comprension reciproca sino como
un verdadero mundo que el espiritu debe poner entre si y los
objetos a través de la labor interna de su fuerza, afirma que:

De acuerdo con el idealismo moderno, la labor del espiritu es
poner (setzsen). Dado que se concibe el espiritu como sujeto,
y es representado asi en el esquema sujeto-objeto, el “poner”
(tesis) debe ser la sintesis entre el sujeto y sus objetos. Lo que
estd “puesto” asi da una vision de los objetos en su totalidad.
Lo que produce la fuerza del sujeto, lo que “pone” entre si'y los
objetos merced a la labor, lo denomina Humboldt un “mundo”.
En semejante “vision del mundo” una humanidad particular al-
canza su propia expresion (Heidegger, “El camino al habla”,
223-224).

Humboldt contempla el habla como mundo y visién del mun-
do, dice Heidegger, porque su camino al habla no estd deter-
minado desde el habla en cuanto tal, sino que lleva hacia el
hombre, conduce a la fundamentacion y representacion del de-

¢ Bajtin / Voloshinov: “Se puede decir que toda la lingiifstica posterior a Hum-
boldt, hasta nuestros dias, se encuentra bajo su influjo determinante” (Voloshinov,
Marxismo y filosofia del lenguaje, 77), Heidegger: desde que se publicé el ensayo
Sobre la diversidad de la estructura del lenguaje humano y su influencia sobre el
desarrollo espiritual de la humanidad, ese texto “en el pro y en el contra, nombrado
o silenciado, determina toda la ciencia lingiifstica y filoséfica que le ha seguido hasta
el dfa de hoy” (Heidegger, “El camino al habla”, 183).

329



sarrollo espiritual de la especie humana. Y parte de una esencia
empobrecida de lo humano, que interpreta la experiencia como
una relacidn lingiifstica entre el “trabajo del espiritu”, propio del
sujeto, y un mundo. Pese a que la interpretacion de Heidegger
no sea del todo justa con los textos de Humboldt,” debe recono-
cerse que el “giro lingiiistico™® de este tltimo no logré desplazar
completamente hacia la reflexion sobre el lenguaje el problema
del sujeto. Este desplazamiento, en cambio, si se logra en la filo-
soffa del lenguaje de Bajtin, como se verd mds adelante.

El, por su parte, encuentra que el problema mds importante del
subjetivismo individualista, y con ello de la filosofia del lengua-
je de Humboldt, es la ausencia de un enfoque socioldgico des-
de el cual pensar al lenguaje y al sujeto. Y ciertamente, no lo hay.

" Dificilmente podriamos discutirle a Heidegger que la investigacién humbol-
dtiana sobre el lenguaje sea antropocéntrica. Sin embargo, si puede discutirsele la
interpretacién del “trabajo del espiritu” como pura actividad de un sujeto de cono-
cimiento. Si bien hay fragmentos de los escritos sobre el lenguaje de Humboldt que
invitan a esta interpretacion, algunos otros permiten salir de ella, como el siguiente:
“En la lengua se genera un acervo de palabras y un sistema de reglas que, con el paso
de los milenios, hacen de ella un poder auténomo. En los capitulos anteriores se ha
Ilamado la atencion sobre el hecho de que la idea recogida en el lenguaje se vuelve un
objeto para el alma y ejerce por ello una influencia externa sobre ella. Sin embargo,
hemos estado considerando el objeto sobre todo como nacido del sujeto, y su efecto
como procedente de aquello sobre lo que revierte. Ahora se impone la consideracion
opuesta, esto es, la de que el lenguaje es realmente un objeto extrario [fremd], y que
su efecto procede de hecho de algo distinto de aquello sobre lo que se ejerce. Pues
el lenguaje tiene que pertenecer por fuerza a dos, y es en verdad propiedad del con-
junto de la especie humana [...] el lenguaje llega a darse a s{ mismo una existencia
peculiar, que por cierto alcanza vigencia sélo en cada acto de pensar, pero que en su
totalidad es independiente de éste. Las dos perspectivas mostradas aqui como opues-
tas, la de que el lenguaje es extrario al alma y no obstante perteneciente a ella, a un
tiempo independiente y dependiente de ella, vienen a unirse realmente en €l, y son lo
que constituye la peculiaridad de su esencia” (Humboldt, Sobre la diversidad, 86).

8 Entendido como el reconocimiento de que el lenguaje no es un instrumento
para la designacién de entidades independientes de €l, o para la comunicacién de
pensamientos anteriores al lenguaje, sino mds bien el medio en el cual se constitu-
yen tanto el pensamiento humano (en el sentido en que el lenguaje es la condicion
de posibilidad, en el sentido kantiano, del pensamiento) como el mundo en donde
habitamos (en el sentido en que s6lo gracias al lenguaje éste se vuelve interpretable)
(Cfr. Lafont, La razon como lenguaje, 15 y ss.).

330



Pese a que Humboldt haya considerado la importancia de la his-
toria, la tradicion y las culturas singulares para la filosofia del
lenguaje, su andlisis de las lenguas histéricas como lenguas na-
cionales descartaba lo que Bajtin 1lamé la estratificacion de las
lenguas y también otros lenguajes socio-ideoldgicos. Lo que
este ultimo recuperd de la filosofia romantica del lenguaje es la
idea de que la lengua estd en proceso de generacion continua.
Una frase muy citada de Humboldt lo dice asi: “El lenguaje mis-
mo no es una obra acabada [Werke] (érgon) sino una actividad
(enérgeia). Por eso su verdadera definicién no puede ser sino
genética [genetische]. Pues €l es siempre el reiterado trabajo del
espiritu de hacer posible que el sonido articulado se convierta
en expresion del pensamiento” (Humboldt, Sobre la diversidad,
65). Para Bajtin también el lenguaje estd siempre en proceso de
generacion, solo que dicha generacion no surge del “trabajo del
espiritu”, sino de la interaccién discursiva social de los hablan-
tes (Voloshinov, Marxismo vy filosofia del lenguaje, 137).

Con esto llegamos a la segunda caracteristica de la conciencia
en Bajtin: la conciencia, ademds de ser un fendmeno lingiiistico
e ideoldgico, es un fendmeno social; o mejor, por ser un fend-
meno lingiifstico e ideoldgico, es un fendmeno social.

El signo sélo puede surgir en un territorio interindividual, terri-
torio que no es “natural” en el sentido directo de esta palabra;
el signo tampoco puede surgir entre dos homo sapiens. Es nece-
sario que ambos individuos estén socialmente organizados, que
representen un colectivo: s6lo entonces puede surgir entre ellos
un medio signico (semidtico). La conciencia individual no sélo
es incapaz de explicar nada en este caso, sino que, por el contra-
rio, ella misma necesita ser explicada a partir del medio ideold-
gico social (Voloshinov, Marxismo y filosofia del lenguaje, 33).

Asi, laconcienciaindividual es producto de las relaciones que

se dan al interior de una colectividad. Se ha discutido mucho
acerca de las posibilidades politicas de esta concepcién de la

331



construccion de sujetos. Si por “sociedad” se entiende la mera
agregacion de individuos, y por “interaccion discursiva” el
didlogo entre una conciencia y un “otro”, la problemdtica se
despolitiza.® Sin embargo, hay en El marxismo y la filosofia
del lenguaje indicaciones que permiten pensar lo social de otro
modo. No solamente la famosa frase sobre que el lenguaje es
“la arena de la lucha de clases”, sino aquellos momentos en que
se refiere al problema de los géneros discursivos como perte-
necientes a “cada €poca y cada grupo social” y a las formas de
la comunicacion discursiva como “plenamente determinadas
por las relaciones de produccion y por la formacién politico-
social” (Voloshinov, Marxismo y filosofia del lenguaje, 33).
Y si la conciencia individual se produce tal como lo permiten
las relaciones conflictivas entre grupos sociales, en sus diferen-
tes géneros discursivos, entonces la conciencia es también el
lugar del conflicto y no es posible hablar de conciencias, ni de
sujetos, que no estén en constante proceso de modificacion.

Pluridiscursividad y sujeto

Uno de los textos de Bajtin que permite pensar de manera mas
contundente en el lenguaje y también en el sujeto como hdbitat
de los conflictos sociopoliticos es La palabra en la novela. En
el texto es posible encontrar tanto una teoria de la novela como

%Y el trabajo del Circulo de Bajtin permite, en momentos, esta interpretacion,
como lo anota Ken Hirschkop. En “Bakhtin, Discourse and Democracy” escribe:
“El problema no es el individualismo, puesto que Bajtin admite que los sujetos pue-
den ser colectivos o continuos a través de la historia. El problema es que Bajtin de-
fine el contexto social tinicamente en términos de una multiplicidad de conciencias.
En todas sus diversas formulaciones de las relaciones sociales que determinan el
estilo, las relaciones son completamente intersubjetivas. La palabra es dialdgica en
el sentido en que dentro de su dmbito los imperativos ideoldgicos de cuando menos
dos conciencias se intersectan. Pero la situacidon social se reduce entonces a la inte-
raccion entre el sujeto hablante y los otros sujetos” (203).

332



una filosofia del lenguaje en la cual la primera se inscribe. Aqui,
refiriéndose nuevamente a la filosofia del lenguaje de Hum-
boldt, Bajtin dirige su atencion a su nacionalismo lingiiistico,
0 a su definicion de las lenguas histdricas, singulares, como
lenguas nacionales. En la Alemania de las primeras décadas
del siglo x1x, dicha definicion respondia a un programa politi-
co, el de su consolidacion como estado-nacion. En un sentido
mucho mds general, segun Bajtin, la filosofia del lenguaje de
Humboldt pertenecia al grupo de la poética de Aristételes, la
de Agustin, la poética eclesial medieval, la poética de la expre-
sién cartesiana del neoclasicismo, la “gramadtica universal” de
Leibniz, y respondia, como todas ellas, a las fuerzas centrali-
zadoras del universo ideoldgico-social y cultural. Estas fuer-
zas histdricas, que Bajtin metaforiza como “fuerzas centripe-
tas”, sirven al objetivo “de centralizacion y unificacion de las
lenguas europeas”, y la categoria del “lenguaje tinico” es su
expresion tedrica. La eficacia de estas fuerzas se muestra de
distintas maneras: en primer lugar, por su capacidad de impo-
sicién. En efecto, el lenguaje tnico no viene dado sino que se
impone siempre: se impone una lengua predominante, se elimi-
nan otras, se educa a través de la lengua oficial, se canonizan
los sistemas ideoldgicos, etc. En segundo lugar, es una fuerza
sumamente eficaz como garante del “mdximo entendimiento
reciproco” que proporciona la lengua como “visién del mun-
do” en el sentido de Humboldt.

Las fuerzas centripetas de las lenguas se oponen a, y se impo-
nen sobre, la pluridiscursividad del lenguaje. Bajtin considera
que “la lengua, en cada uno de los momentos de su proceso de
formacion, no sélo se estratifica en dialectos lingtiisticos en el
sentido exacto de la palabra sino también —y ello es esencial—
en lenguajes ideoldgico-sociales: de grupos sociales, ‘profesio-
nales’, ‘de género’, lenguajes de las generaciones, etc.” (Bajtin,
“La palabra en la novela”, 89). Estas fuerzas, que viven en la
novela y en los géneros literarios en prosa, en las “capas bajas”

333



de la sociedad, en los “escenarios de las barracas y las ferias”,
en las calles, etc., se orientan, en la historia europea, contra los
lenguajes oficiales contempordneos: estdan dialogizadas.'” Para
Bajtin, la novela y la prosa en general pueden constituir el lu-
gar privilegiado de dialogizacion de los lenguajes ideoldgico-
sociales. Pero fuera del 4mbito de la novela, estos lenguajes se
dialogizan en general en el uso de la palabra, en la vida del len-
guaje. Est dialogizacion estd determinada “por la lucha entre
puntos de vista socio-lingiiisticos y no por el conflicto intralin-
glifstico de las voluntades individuales o de las contradicciones
16gicas” (Bajtin, “La palabra en la novela”, 91), lo cual es de
la mayor importancia para la construccion del sujeto, como ve-
remos.

Las fuerzas centripetas y centrifugas del lenguaje tienen un
equivalente cuando el andlisis se refiere a las relaciones entre
la palabra y el hablante: las primeras corresponden a la palabra
autoritaria, y las segundas a la que Bajtin llama palabra intrin-
secamente convincente. Se trata de las formas que puede tomar
la palabra ajena, que es el material con el cual se construye la
conciencia individual. La palabra autoritaria es la que carece
de persuasion intrinseca; formalmente, requiere cierto distan-
ciamiento por parte del hablante, no es la clase de palabra que
pueda ser asimilada por €l, en el sentido bajtiniano de “decir
algo con las propias palabras” (por oposicién a “repetir de me-
moria”); se trata de aquella palabra cuya estructura semdntica
estd cerrada o calcificada. Esta clase de discurso da lugar al au-
toritarismo, al tradicionalismo, al universalismo, a lo oficial,
al poder politico e institucional. Por otra parte, la palabra in-
ternamente persuasiva no estd vinculada a ninguna clase de

10 Las relaciones dialdgicas, que para Bajtin son propias de la palabra, es decir,
de la lengua “como fenémeno total y concreto”, no pueden reducirse a relaciones
I6gicas ni temdtico-semdnticas. Son, para €l, todas las relaciones posibles entre
enunciados, entre “posiciones” de diferentes sujetos (Bajtin, Poética de Dostoie-
vski, 267).

334



autoridad, puede ser asimilada por el hablante y es fundamen-
talmente productiva: da lugar a nuevo pensamiento y a nuevos
discursos. Su estructura semdntica es abierta.

La conciencia puede pensarse como el lugar donde se produ-
cen las complejas relaciones dialdgicas, a menudo conflictivas
y a veces francamente antagdnicas, entre todas las fuerzas so-
cio-ideoldgicas que se manifiestan en el discurso ajeno. Rela-
ciones conflictivas entre discursos autoritarios y discursos no
autoritarios, y entre los diversos géneros de discursos no au-
toritarios entre si, que pueden dar lugar a un sujeto en proceso
permanente de construccion, y que por tanto es capaz de poner
en cuestion una identidad determinada socio-ideolégicamente.
Gracias a las fuerzas del discurso puede ser un sujeto que cues-
tione los lugares, las funciones y las practicas que un cierto ré-
gimen politico le haya asignado. Se trata de un sujeto discursi-
vo. Pero esto implica que la dialogizacion de los discursos en
la conciencia individual, tal como en el uso de la palabra, de-
pende de la lucha entre puntos de vista socio-ideoldgicos y no
de la lucha entre voluntades individuales, y que la posibilidad de
cuestionamiento tampoco depende de una voluntad individual,
sino del estado de las fuerzas discursivas; es decir, de factores
politicos, sociales, culturales, etc., y del emplazamiento del su-
jeto en un lugar y en un momento determinados al interior de
estas fuerzas.

Bajtin usa el caso hipotético de un campesino para explicar
como se ponen en relacion las fuerzas discursivas en una sub-
jetividad especifica. En €l conviven distintos lenguajes: aquel
en el que reza, otro en el que canta, otro en el que habla con la
familia, y un cuarto, en el que formula sus demandas a las auto-
ridades locales. Se puede pasar de uno a otro de estos lenguajes
heterogéneos de forma automatica, sin poner en cuestion el uso
de cada uno, por costumbre. Pero llega el momento cuando es
posible mirar uno de estos lenguajes y al universo discursivo
que le corresponde con los ojos de otro. Con ello, estos univer-

335



sos diferentes y hasta contradictorios se ponen mutuamente en
cuestion. Es posible pensar en el proceso de construccion del
sujeto de la misma manera.

Asi, la posibilidad de cuestionar las practicas discursivas que
definen una subjetividad especifica al asignarle espacios y tiem-
pos, y también formas de actividad, sucede cuando las fuerzas
discursivas lo permiten, cuando entran en conflicto. Pienso que
esta concepcion del sujeto discursivo puede ser muy util para
explicar la emergencia (o por el contrario, la ausencia) de los di-
versos movimientos politicos de resistencia. Para volver al plan-
teamiento inicial, puede también explicar la manera como las
victimas de exclusidn en nuestros sistemas politicos hablan de la
construccion de subjetividades alternativas. Asi lo explica Na-
gar-Ron refiriéndose al caso de las mujeres Misrahi. De acuer-
do con ella, “la experiencia de sentirse avergonzada del pro-
pio origen” acompafa a la primera etapa de la conciencia ét-
nica. Como se dijo, ésta se caracteriza por la internalizacion
de las percepciones hegemonicas socialmente prevalecientes y
por el desarrollo de una personalidad que se ajusta a estas per-
cepciones. El siguiente testimonio de Lilian (de 50 afios, doc-
tora en ciencias politicas), quien nacié en Marruecos y emigro
con su familia a Israel cuando tenia tres anos de edad, es un
ejemplo de dicha “internalizacion’:

A partir de la edad de diez afios, aproximadamente, recuerdo
que yo misma trabajaba sobre mi acento, para no hablar con la
Het y la Ayin guturales. Mentia y decia que era francesa. Pero
eso requeria de un mundo absolutamente diferente. En primer
lugar — no le permitfa a mi madre que hablara drabe en la calle;
nunca invitaba a mis amigos a la casa, para que no se dieran
cuenta. Construi un mundo imaginario [...] fui con mi madre
para que me contara la historia de Francia [...] desde sexto afio
realmente vivi una mentira (Nagar-Ron, “Identidad, resistencia
y voz”, 18).

336



En términos bajtinianos, esta internalizacion puede explicar-
se facilmente desde la perspectiva del discurso autoritario. En
este caso es el discurso “orientalista”, que marca a Oriente
como el Otro y desde esta alteridad establece su identidad Oc-
cidental, como lo anota Nagar-Ron siguiendo a Edward Said y
a Ella Shohat. La segunda etapa de la “conciencia de si”’ se re-
laciona, como se dijo, con el proceso mediante el cual las mu-
jeres tomaron conciencia de la opresion que habian sufrido
como parte de un grupo excluido, y con los cambios experimen-
tados en la conciencia de si'y en la identidad como resultado de
esta nueva toma de conciencia. Estos cambios fueron posibles,
seglin Nagar-Ron, gracias al contacto con un “agente de cono-
cimiento”. En este caso queda personificado por Ella Shohat,
renombrada feminista Misrahi, profesora de estudios culturales
de la Universidad de Nueva York, quien participd en talleres
auspiciados por varias organizaciones sociales. Lo que el “agen-
te de conocimiento” ofrece es una clase de discurso no autori-
tario, en el sentido de Bajtin, capaz de poner en cuestion una
subjetividad socialmente construida. Asi lo explica Nagar-Ron:

El cambio de conciencia experimentado por las mujeres des-
pués del encuentro con un agente de conocimiento les permite
conceptualizar sus sentimientos y emplear intuiciones intelec-
tuales para hacer coherente su propia identidad. Ellas entienden
que hasta ahora podian haber sido aceptadas en la esfera pu-
blica como “Israelitas” —en otras palabras, occidentales avan-
zadas, siempre y cuando escondieran su etnicidad. Ahoraellas se
levantan frente a la fragmentacion entre los diferentes aspectos
de su identidad. La posibilidad de coherencia entre el “yo” pri-
vado y el “yo” publico las conduce a llevar a cabo actos sociales
y subversivos, que tienen como propdsito exponer la concien-
cia orientalista que yace en la base del establecimiento del Es-
tado y la sociedad de Israel (“Identidad, resistencia y voz”, 20).

Los aspectos de la propia identidad fragmentada de los cuales
se habla aqui vienen dados en distintos discursos socio-ideo-

337



16gicos. Mds que hablar de “conciliacion” o de “identidad”, tér-
minos de los cuales la filosofia de la diferencia nos ha ensefiado
a desconfiar, quisiera subrayar que el andlisis sociolégico de
Nagar-Ron muestra como estos sujetos, gracias a las relacio-
nes discursivas dialégicas, fueron capaces de poner en cuestion
las précticas de subjetivacion impuestas por las politicas he-
gemonicas. En este caso el testimonio de los excluidos es una
forma del discurso privilegiada para la dialogizacidn, y por lo
tanto, un terreno experimental para nuevas practicas de subje-
tivacion.

REFERENCIAS

Bastin, Mijail, “La palabra en la novela”, en Teoria y estética de la
novela, trad. H. S. Kritkova y V. Cazcara, Madrid, Taurus, 1989,
77-236.

——, Problemas de la poética de Dostoievski, trad. Tatiana Bubno-
va, México, Fondo de Cultura Econdmica, 2005.

BusNova, Tatiana, “Bajtin en la encrucijada dialdgica (datos y co-
mentarios para contribuir a la confusion general)”, en Bajtin y
sus apocrifos, Iris Zavala (coord.), México, Anthropos, Editorial
de la Universidad de Puerto Rico, 1996, 13-72.

GARDINER, Michael, M. M. Bakhtin and the Theory of Ideology, Lon-
don-New York, Routledge.

HEIDEGGER, M., “El camino al habla”, en De camino al habla, Barce-
lona, Ed. del Serbal, 2002, 177-200.

Hirscukop, Ken, “Bakhtin, Discourse and Democracy”, en Gardiner,
Mikhail Bakhtin, vol. IlII, Michael E. (comp.), London, Thousand
Oaks, New Delhi, sace Publications, 2003, 92-113.

HumBoLpt, W., Sobre la diversidad de la estructura del lenguaje hu-
mano y su influencia sobre el desarrollo espiritual de la humani-
dad, Barcelona, Anthropos, 1990.

Laront, Cristina, La razon como lenguaje, Madrid, Visor, 1993.

MARTINEZ DE LA EscaLERA, Ana Maria, “Prélogo” a Estrategias de
resistencia, Ana Maria Martinez de la Escalera (coord.), México,
Universidad Nacional Autéonoma de México, PUEG, 2007, 7-9.

338



Nacar-Ron, Sigal, “Identidad, resistencia y voz: ser una mujer judia
oriental y feminista en Israel”, en Ana Marfa Martinez de la Es-
calera (coord.), Estrategias de resistencia, México, Universidad
Nacional Auténoma de México, PUEG, 2007, 15-20

RANCIERE, Jacques, The Politics of Aesthetics. The Distribution of the
Sensible, London, Continuum, 2004.

VoLosHINov, Valentin N, El marxismo y la filosofia del lenguaje (Los
principales problemas del método sociologico en la ciencia del
lenguaje), trad. Tatiana Bubnova, Madrid, Alianza, 1992.

339





