
323

Acta Poetica 30-1
primavera

2009

El sujeto discursivo: la construcción social de 
subjetividades en el pensamiento de Bajtín y su Círculo

Erika Lindig Cisneros

Este trabajo pretende discutir la reelaboración crítica de las nociones de 
“sujeto” y “conciencia” en algunos textos de Mijaíl Bajtín y sus colabo-
radores. Si Bajtín y los miembros de su Círculo de estudios heredaron del 
romanticismo alemán, y específicamente de W. von Humboldt la tesis de 
que la conciencia se constituye lingüísticamente (aunque no necesariamente 
reconozcan esta herencia), la concepción general del lenguaje como fenó-
meno socio-ideológico modifica las nociones de conciencia y sujeto que 
se constituyen en el medio lingüístico. Me interesa reflexionar sobre las 
posibilidades teóricas que se abren a partir de esta modificación, y en su vi-
gencia para pensar la problemática de las exclusiones sociales en el ámbito 
del discurso.

Palabras clave: Bajtín, sujeto, conciencia, discurso, lenguaje.

This paper discusses the critical re-signification of the notions “subject” 
and “consciousness” in some works of Mikhail Bakhtin and his circle. If 
Bakhtin and the members of his circle inherited from German Romanticism, 
and specifically from Wilhelm von Humboldt, the tenet that consciousness 
is linguistically constituted (even if they did not fully acknowledge this in-
fluence), the recognition of language as a socio-ideological phenomenon, 
not present in Humboldt’s Romanticism, modified the notions of conscious-
ness and subject, which depend on language. I dwell on the theoretical pos-
sibilities arising from this modification and on their relevancy when thin-
king about the issues of discursive social exclusion.

Key words: Bakhtin, subject, consciousness, discourse, language.

Lindig.indd   323 8/12/10   15:06:26



325

Acta Poetica 30-1
primavera

2009

Erika Lindig Cisneros
Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad Nacional Autónoma de México

El sujeto discursivo: la construcción social de subjetividades 
en el pensamiento de Bajtín y su Círculo

El debate contemporáneo sobre los problemas de exclusión en 
nuestras sociedades llamadas “democráticas” se enfrenta a un 
problema terminológico:1 la necesidad de usar el término “su-
jeto” tras el cuestionamiento del mismo, iniciado por Nietzsche 
desde la segunda mitad del siglo xix y reelaborado por muy 
distintas posturas teóricas durante todo el siglo pasado. Esta 
necesidad de seguir hablando de sujetos puede explicarse des-
de la práctica jurídica, que aún se funda en una concepción del 
sujeto del derecho como sujeto “libre”, en el sentido de ser due-
ño de su propia voluntad y por tanto capaz de tomar decisiones. 
Pero de manera más interesante, la necesidad de hablar de su-
jetos, ya sea individuales o colectivos, acabados o en proceso 
de construcción, puede explicarse también desde el discurso 

1 Pero no un mero problema terminológico. La terminología o el vocabulario es 
fundamental desde el momento en que es objeto de apropiación por parte de todo 
tipo de fuerzas sociales y políticas, y además porque puede pensarse como ese lugar 
donde es posible el intercambio entre las diversas disciplinas y también entre teorías 
disciplinares y las referencias, por ejemplo, entre las humanidades y los movimien-
tos sociales (Martínez de la Escalera, “Prólogo”, 7-9).

Lindig.indd   325 8/12/10   15:06:27



326

de las víctimas de las diversas formas de exclusión inheren-
tes a nuestros sistemas políticos (o policiacos, en el sentido de 
Rancière).2 Estas víctimas, cuando se organizan en movimien-
tos de resistencia, apelan a la construcción de “identidades” y 
“subjetividades” alternativas precisamente para resistir a las 
prácticas hegemónicas excluyentes. Un ejemplo interesante de 
resistencia en este sentido es el de las Misrahi: un grupo de mu-
jeres israelíes, judías de origen oriental, quienes se autodefinen 
como “Feministas Misrahi”. Sigal Nagar-Ron, socióloga e in-
vestigadora de la Universidad Ben Gurión, lo describe como un 
grupo doblemente excluido de la sociedad israelí: tanto desde 
el punto de vista de su origen étnico como por su género. Ella 
trabajó a partir de los testimonios de algunas de estas mujeres 
(académicas en su mayoría), quienes además de luchar contra 
la opresión hacia su grupo particular trabajan solidariamente 
con otras organizaciones sociales. En el análisis de los testimo- 
nios Nagar-Ron sostiene que, morfológicamente, todas las his-
torias de vida de estas mujeres revelan estructuras similares. 
La autobiografía se relata como una historia en dos etapas: la 
primera se define en cada caso como un periodo en el cual aún 
no se ha desarrollado todavía una conciencia étnica, y la segun-
da como aquella en la cual sobreviene el desarrollo de dicha 
conciencia:

En la primera etapa internalizaron las percepciones hegemó-
nicas reinantes en la sociedad y pretendieron desarrollar una 
identidad que se ajustara a las demandas ideológicas de la he-
gemonía. La segunda etapa se relaciona con el proceso median-

2 “Policía u orden policial (La Police or L’Ordre policier). La policía, entendida 
como la ley general que determina la distribución de partes en una comunidad, así co- 
mo sus formas de exclusión, es en primer lugar y sobre todo una organización  
de ‘cuerpos, fundada en una distribución común de lo sensible, esto es, un sistema de 
coordenadas que determinan modos de ser, hacer, y comunicar que establecen las 
fronteras entre lo visible y lo invisible, lo audible y lo inaudible, lo decible y lo 
indecible” (Rancière, The Politics of Aesthetics, 89).

Lindig.indd   326 8/12/10   15:06:27



327

te el cual se percataron de su opresión como parte de un grupo 
étnico excluido, y con los cambios que tuvieron lugar en su au-
toconciencia y en su identidad a la luz de esta nueva conciencia 
(Nagar-Ron, “Identidad, resistencia y voz”, 17).

Como puede verse, Nagar-Ron recurre a los términos “con-
ciencia” e “identidad”, y en otros fragmentos a “sujetos”, ade-
más de “sujetos obedientes” —en el sentido de Foucault— para 
analizar el cambio que se produjo en la concepción de sí misma 
de cada una de estas mujeres, y que les abrió la posibilidad de 
organizarse y ofrecer resistencia a las diversas formas de exclu-
sión. Las prácticas de subjetivación mediante las cuales estas 
mujeres elaboran estrategias de resistencia son prácticas dis-
cursivas (Nagar-Ron, “Identidad, resistencia y voz”, 15-20). La 
teoría bajtiniana del discurso, en su discusión con el romanti-
cismo alemán, puede aportar un concepto de sujeto todavía vi-
gente hoy para pensar en estos casos de exclusión sociopolítica 
y en los procesos de subjetivación necesarios para cuestionar el 
orden que produce las exclusiones.

1. Conciencia y sujeto

En El marxismo y la filosofía del lenguaje aparece la siguiente 
afirmación: “La conciencia individual es un hecho ideológico 
y social. Hasta que este postulado se reconozca con todas sus 
implicaciones, no podrá construirse una psicología objetiva ni 
una ciencia objetiva de las ideologías” (Voloshinov, Marxismo 
y filosofía del lenguaje, 35-36). Para interpretarla es necesario 
recordar que según Voloshinov / Bajtín3 el terreno de la ideolo-

3 No voy a entrar aquí en la discusión sobre la autoría de los textos publicados 
por los miembros del “Círculo Bajtín”. Es pertinente anotar, sin embargo, que di-
cha discusión sigue vigente para efectos interpretativos. Remito al lector al artículo 
de Tatiana Bubnova “Bajtín en la encrucijada dialógica (datos y comentarios para 

Lindig.indd   327 8/12/10   15:06:27



328

gía coincide con el de los signos,4 y que la palabra5 es el signo 
ideológico por excelencia, entre otras razones, por servir como 
medio para la conciencia. Tenemos, pues, que la conciencia de 
los sujetos individuales es, en primer lugar, una conciencia “es-
tructurada verbalmente”, o bien una conciencia lingüística.

Esta tesis, que afirma la imposibilidad de pensar en la concien- 
cia y en su actividad fuera del lenguaje, es —como sabemos— 
herencia del romanticismo alemán, y particularmente de la filo-
sofía del lenguaje de Wilhelm von Humboldt. En El marxismo 
y la filosofía del lenguaje, Humboldt aparece como el mayor 
representante de una de las dos grandes tendencias del pen-
samiento filosófico-lingüístico, el subjetivismo individualista, 
aunque su filosofía del lenguaje se reconozca lo suficientemen-
te compleja y contradictoria para rebasar la caracterización de 
dicha tendencia. Anecdóticamente, es notable la coincidencia 
entre la evaluación que Bajtín hace de ella y la realizada pos-

contribuir a la confusión general)”, y en general a Zavala (coord.), Bajtín y sus apó-
crifos, en donde aparece este artículo.

4 En este texto, Voloshinov / Bajtín se refiere al “signo” como cualquier entidad 
material que “refleja y refracta” una realidad distinta de sí misma, y a la “ideología” 
como proceso general de producción de significación. Sobre esta última noción, M. 
Gardiner indica que si bien no hay en el texto una definición, es posible, con una 
lectura cuidadosa, dibujar la concepción que Voloshinov / Bajtín pergeñaron. Ellos, 
lejos de interpretar el término “ideología” como “falsa conciencia” o como un “con-
junto coherente de creencias”, la interpretan como el medio simbólico a través del 
cual todas las relaciones sociales necesariamente se constituyen (Gardiner, M.M. 
Bakhtin and the Theory of Ideology, 6-7).

5 El término que utiliza Bajtín para referirse al objeto de sus problematizacio- 
nes sobre el lenguaje es el vocablo ruso “slovo”. En la traducción al castellano de El 
marxismo y la filosofía del lenguaje, Tatiana Bubnova anota que dicho vocablo cu- 
bre un campo semántico amplio, que sólo en parte coincide con el castellano, y per- 
mite un permanente juego conceptual. Ella se remite al Diccionario de la lengua 
rusa de S.I. Ozhegov, que ofrece nueve acepciones, de las cuales interesan las si-
guientes: a) unidad de la lengua que sirve para nombrar un concepto aislado; b) el 
mismo discurso, la facultad de hablar; c) actuación pública oral, discurso en una 
asamblea; d) discurso sobre algún tema, narración, exposición (arcaísmo de senti- 
do elevado); e) opinión, alegato (Cfr. Voloshinov, Marxismo y filosofía del lengua- 
je, 37).

Lindig.indd   328 8/12/10   15:06:27



329

teriormente por Heidegger: ambas consideran que la filosofía 
del lenguaje de Humboldt determina toda la lingüística y la fi-
losofía del lenguaje posteriores,6 lo cual es probablemente una 
exageración. Más importante desde el punto de vista teórico es 
que ambas coinciden en cuestionar la filosofía del lenguaje de 
Humboldt por su énfasis en el sujeto de conocimiento como 
punto de partida para la reflexión sobre el lenguaje.

De acuerdo con Heidegger, Humboldt no logró salir del es-
quema moderno de conocimiento sujeto-objeto. Interpretando 
un fragmento de Humboldt sobre el lenguaje, no como simple 
medio de intercambio para la comprensión recíproca sino como 
un verdadero mundo que el espíritu debe poner entre sí y los 
objetos a través de la labor interna de su fuerza, afirma que:

De acuerdo con el idealismo moderno, la labor del espíritu es 
poner (setzsen). Dado que se concibe el espíritu como sujeto, 
y es representado así en el esquema sujeto-objeto, el “poner” 
(tesis) debe ser la síntesis entre el sujeto y sus objetos. Lo que 
está “puesto” así da una visión de los objetos en su totalidad. 
Lo que produce la fuerza del sujeto, lo que “pone” entre sí y los 
objetos merced a la labor, lo denomina Humboldt un “mundo”. 
En semejante “visión del mundo” una humanidad particular al-
canza su propia expresión (Heidegger, “El camino al habla”, 
223-224).

Humboldt contempla el habla como mundo y visión del mun- 
do, dice Heidegger, porque su camino al habla no está deter-
minado desde el habla en cuanto tal, sino que lleva hacia el 
hombre, conduce a la fundamentación y representación del de-

6 Bajtín / Voloshinov: “Se puede decir que toda la lingüística posterior a Hum-
boldt, hasta nuestros días, se encuentra bajo su influjo determinante” (Voloshinov, 
Marxismo y filosofía del lenguaje, 77), Heidegger: desde que se publicó el ensayo 
Sobre la diversidad de la estructura del lenguaje humano y su influencia sobre el 
desarrollo espiritual de la humanidad, ese texto “en el pro y en el contra, nombrado 
o silenciado, determina toda la ciencia lingüística y filosófica que le ha seguido hasta 
el día de hoy” (Heidegger, “El camino al habla”, 183).

Lindig.indd   329 8/12/10   15:06:27



330

sarrollo espiritual de la especie humana. Y parte de una esencia 
empobrecida de lo humano, que interpreta la experiencia como 
una relación lingüística entre el “trabajo del espíritu”, propio del 
sujeto, y un mundo. Pese a que la interpretación de Heidegger 
no sea del todo justa con los textos de Humboldt,7 debe recono-
cerse que el “giro lingüístico”8 de este último no logró desplazar 
completamente hacia la reflexión sobre el lenguaje el problema 
del sujeto. Este desplazamiento, en cambio, sí se logra en la filo-
sofía del lenguaje de Bajtín, como se verá más adelante.

Él, por su parte, encuentra que el problema más importante del 
subjetivismo individualista, y con ello de la filosofía del lengua-
je de Humboldt, es la ausencia de un enfoque sociológico des- 
de el cual pensar al lenguaje y al sujeto. Y ciertamente, no lo hay. 

7 Difícilmente podríamos discutirle a Heidegger que la investigación humbol-
dtiana sobre el lenguaje sea antropocéntrica. Sin embargo, sí puede discutírsele la 
interpretación del “trabajo del espíritu” como pura actividad de un sujeto de cono-
cimiento. Si bien hay fragmentos de los escritos sobre el lenguaje de Humboldt que 
invitan a esta interpretación, algunos otros permiten salir de ella, como el siguiente: 
“En la lengua se genera un acervo de palabras y un sistema de reglas que, con el paso 
de los milenios, hacen de ella un poder autónomo. En los capítulos anteriores se ha 
llamado la atención sobre el hecho de que la idea recogida en el lenguaje se vuelve un 
objeto para el alma y ejerce por ello una influencia externa sobre ella. Sin embargo, 
hemos estado considerando el objeto sobre todo como nacido del sujeto, y su efecto 
como procedente de aquello sobre lo que revierte. Ahora se impone la consideración 
opuesta, esto es, la de que el lenguaje es realmente un objeto extraño [fremd], y que 
su efecto procede de hecho de algo distinto de aquello sobre lo que se ejerce. Pues 
el lenguaje tiene que pertenecer por fuerza a dos, y es en verdad propiedad del con-
junto de la especie humana […] el lenguaje llega a darse a sí mismo una existencia 
peculiar, que por cierto alcanza vigencia sólo en cada acto de pensar, pero que en su 
totalidad es independiente de éste. Las dos perspectivas mostradas aquí como opues-
tas, la de que el lenguaje es extraño al alma y no obstante perteneciente a ella, a un 
tiempo independiente y dependiente de ella, vienen a unirse realmente en él, y son lo 
que constituye la peculiaridad de su esencia” (Humboldt, Sobre la diversidad, 86).

8 Entendido como el reconocimiento de que el lenguaje no es un instrumento 
para la designación de entidades independientes de él, o para la comunicación de 
pensamientos anteriores al lenguaje, sino más bien el medio en el cual se constitu-
yen tanto el pensamiento humano (en el sentido en que el lenguaje es la condición 
de posibilidad, en el sentido kantiano, del pensamiento) como el mundo en donde 
habitamos (en el sentido en que sólo gracias al lenguaje éste se vuelve interpretable) 
(Cfr. Lafont, La razón como lenguaje, 15 y ss.).

Lindig.indd   330 8/12/10   15:06:27



331

Pese a que Humboldt haya considerado la importancia de la his- 
toria, la tradición y las culturas singulares para la filosofía del 
lenguaje, su análisis de las lenguas históricas como lenguas na-
cionales descartaba lo que Bajtín llamó la estratificación de las 
lenguas y también otros lenguajes socio-ideológicos. Lo que 
este último recuperó de la filosofía romántica del lenguaje es la 
idea de que la lengua está en proceso de generación continua. 
Una frase muy citada de Humboldt lo dice así: “El lenguaje mis-
mo no es una obra acabada [Werke] (érgon) sino una actividad 
(enérgeia). Por eso su verdadera definición no puede ser sino 
genética [genetische]. Pues él es siempre el reiterado trabajo del 
espíritu de hacer posible que el sonido articulado se convierta 
en expresión del pensamiento” (Humboldt, Sobre la diversidad, 
65). Para Bajtín también el lenguaje está siempre en proceso de 
generación, sólo que dicha generación no surge del “trabajo del 
espíritu”, sino de la interacción discursiva social de los hablan-
tes (Voloshinov, Marxismo y filosofía del lenguaje, 137).

Con esto llegamos a la segunda característica de la conciencia 
en Bajtín: la conciencia, además de ser un fenómeno lingüístico 
e ideológico, es un fenómeno social; o mejor, por ser un fenó-
meno lingüístico e ideológico, es un fenómeno social.

El signo sólo puede surgir en un territorio interindividual, terri-
torio que no es “natural” en el sentido directo de esta palabra; 
el signo tampoco puede surgir entre dos homo sapiens. Es nece-
sario que ambos individuos estén socialmente organizados, que 
representen un colectivo: sólo entonces puede surgir entre ellos 
un medio sígnico (semiótico). La conciencia individual no sólo 
es incapaz de explicar nada en este caso, sino que, por el contra-
rio, ella misma necesita ser explicada a partir del medio ideoló-
gico social (Voloshinov, Marxismo y filosofía del lenguaje, 33).

Así, la conciencia individual es producto de las relaciones que 
se dan al interior de una colectividad. Se ha discutido mucho 
acerca de las posibilidades políticas de esta concepción de la 

Lindig.indd   331 8/12/10   15:06:27



332

construcción de sujetos. Si por “sociedad” se entiende la mera 
agregación de individuos, y por “interacción discursiva” el 
diálogo entre una conciencia y un “otro”, la problemática se 
despolitiza.9 Sin embargo, hay en El marxismo y la filosofía 
del lenguaje indicaciones que permiten pensar lo social de otro 
modo. No solamente la famosa frase sobre que el lenguaje es 
“la arena de la lucha de clases”, sino aquellos momentos en que 
se refiere al problema de los géneros discursivos como perte-
necientes a “cada época y cada grupo social” y a las formas de 
la comunicación discursiva como “plenamente determinadas 
por las relaciones de producción y por la formación político-
social” (Voloshinov, Marxismo y filosofía del lenguaje, 33).  
Y si la conciencia individual se produce tal como lo permiten 
las relaciones conflictivas entre grupos sociales, en sus diferen-
tes géneros discursivos, entonces la conciencia es también el 
lugar del conflicto y no es posible hablar de conciencias, ni de 
sujetos, que no estén en constante proceso de modificación.

Pluridiscursividad y sujeto

Uno de los textos de Bajtín que permite pensar de manera más 
contundente en el lenguaje y también en el sujeto como hábitat 
de los conflictos sociopolíticos es La palabra en la novela. En 
el texto es posible encontrar tanto una teoría de la novela como 

9 Y el trabajo del Círculo de Bajtín permite, en momentos, esta interpretación, 
como lo anota Ken Hirschkop. En “Bakhtin, Discourse and Democracy” escribe: 
“El problema no es el individualismo, puesto que Bajtín admite que los sujetos pue-
den ser colectivos o continuos a través de la historia. El problema es que Bajtín de-
fine el contexto social únicamente en términos de una multiplicidad de conciencias. 
En todas sus diversas formulaciones de las relaciones sociales que determinan el 
estilo, las relaciones son completamente intersubjetivas. La palabra es dialógica en 
el sentido en que dentro de su ámbito los imperativos ideológicos de cuando menos 
dos conciencias se intersectan. Pero la situación social se reduce entonces a la inte-
racción entre el sujeto hablante y los otros sujetos” (203).

Lindig.indd   332 8/12/10   15:06:27



333

una filosofía del lenguaje en la cual la primera se inscribe. Aquí, 
refiriéndose nuevamente a la filosofía del lenguaje de Hum-
boldt, Bajtín dirige su atención a su nacionalismo lingüístico, 
o a su definición de las lenguas históricas, singulares, como 
lenguas nacionales. En la Alemania de las primeras décadas 
del siglo xix, dicha definición respondía a un programa políti-
co, el de su consolidación como estado-nación. En un sentido 
mucho más general, según Bajtín, la filosofía del lenguaje de 
Humboldt pertenecía al grupo de la poética de Aristóteles, la  
de Agustín, la poética eclesial medieval, la poética de la expre-
sión cartesiana del neoclasicismo, la “gramática universal” de 
Leibniz, y respondía, como todas ellas, a las fuerzas centrali-
zadoras del universo ideológico-social y cultural. Estas fuer-
zas históricas, que Bajtín metaforiza como “fuerzas centrípe-
tas”, sirven al objetivo “de centralización y unificación de las 
lenguas europeas”, y la categoría del “lenguaje único” es su 
expresión teórica. La eficacia de estas fuerzas se muestra de 
distintas maneras: en primer lugar, por su capacidad de impo-
sición. En efecto, el lenguaje único no viene dado sino que se 
impone siempre: se impone una lengua predominante, se elimi-
nan otras, se educa a través de la lengua oficial, se canonizan 
los sistemas ideológicos, etc. En segundo lugar, es una fuerza 
sumamente eficaz como garante del “máximo entendimiento 
recíproco” que proporciona la lengua como “visión del mun-
do” en el sentido de Humboldt.

Las fuerzas centrípetas de las lenguas se oponen a, y se impo-
nen sobre, la pluridiscursividad del lenguaje. Bajtín considera 
que “la lengua, en cada uno de los momentos de su proceso de 
formación, no sólo se estratifica en dialectos lingüísticos en el 
sentido exacto de la palabra sino también —y ello es esencial— 

en lenguajes ideológico-sociales: de grupos sociales, ‘profesio-
nales’, ‘de género’, lenguajes de las generaciones, etc.” (Bajtín, 
“La palabra en la novela”, 89). Estas fuerzas, que viven en la 
novela y en los géneros literarios en prosa, en las “capas bajas” 

Lindig.indd   333 8/12/10   15:06:27



334

de la sociedad, en los “escenarios de las barracas y las ferias”, 
en las calles, etc., se orientan, en la historia europea, contra los 
lenguajes oficiales contemporáneos: están dialogizadas.10 Para 
Bajtín, la novela y la prosa en general pueden constituir el lu-
gar privilegiado de dialogización de los lenguajes ideológico-
sociales. Pero fuera del ámbito de la novela, estos lenguajes se 
dialogizan en general en el uso de la palabra, en la vida del len-
guaje. Est dialogización está determinada “por la lucha entre 
puntos de vista socio-lingüísticos y no por el conflicto intralin-
güístico de las voluntades individuales o de las contradicciones 
lógicas” (Bajtín, “La palabra en la novela”, 91), lo cual es de 
la mayor importancia para la construcción del sujeto, como ve-
remos.

Las fuerzas centrípetas y centrífugas del lenguaje tienen un 
equivalente cuando el análisis se refiere a las relaciones entre 
la palabra y el hablante: las primeras corresponden a la palabra 
autoritaria, y las segundas a la que Bajtín llama palabra intrín-
secamente convincente. Se trata de las formas que puede tomar 
la palabra ajena, que es el material con el cual se construye la 
conciencia individual. La palabra autoritaria es la que carece 
de persuasión intrínseca; formalmente, requiere cierto distan-
ciamiento por parte del hablante, no es la clase de palabra que 
pueda ser asimilada por él, en el sentido bajtiniano de “decir 
algo con las propias palabras” (por oposición a “repetir de me-
moria”); se trata de aquella palabra cuya estructura semántica 
está cerrada o calcificada. Esta clase de discurso da lugar al au- 
toritarismo, al tradicionalismo, al universalismo, a lo oficial, 
al poder político e institucional. Por otra parte, la palabra in-
ternamente persuasiva no está vinculada a ninguna clase de 

10 Las relaciones dialógicas, que para Bajtín son propias de la palabra, es decir, 
de la lengua “como fenómeno total y concreto”, no pueden reducirse a relaciones 
lógicas ni temático-semánticas. Son, para él, todas las relaciones posibles entre 
enunciados, entre “posiciones” de diferentes sujetos (Bajtín, Poética de Dostoie-
vski, 267).

Lindig.indd   334 8/12/10   15:06:27



335

autoridad, puede ser asimilada por el hablante y es fundamen-
talmente productiva: da lugar a nuevo pensamiento y a nuevos 
discursos. Su estructura semántica es abierta.

La conciencia puede pensarse como el lugar donde se produ
cen las complejas relaciones dialógicas, a menudo conflictivas 
y a veces francamente antagónicas, entre todas las fuerzas so-
cio-ideológicas que se manifiestan en el discurso ajeno. Rela-
ciones conflictivas entre discursos autoritarios y discursos no 
autoritarios, y entre los diversos géneros de discursos no au-
toritarios entre sí, que pueden dar lugar a un sujeto en proceso 
permanente de construcción, y que por tanto es capaz de poner 
en cuestión una identidad determinada socio-ideológicamente. 
Gracias a las fuerzas del discurso puede ser un sujeto que cues-
tione los lugares, las funciones y las prácticas que un cierto ré- 
gimen político le haya asignado. Se trata de un sujeto discursi-
vo. Pero esto implica que la dialogización de los discursos en 
la conciencia individual, tal como en el uso de la palabra, de-
pende de la lucha entre puntos de vista socio-ideológicos y no  
de la lucha entre voluntades individuales, y que la posibilidad de 
cuestionamiento tampoco depende de una voluntad individual, 
sino del estado de las fuerzas discursivas; es decir, de factores 
políticos, sociales, culturales, etc., y del emplazamiento del su-
jeto en un lugar y en un momento determinados al interior de 
estas fuerzas.

Bajtín usa el caso hipotético de un campesino para explicar 
cómo se ponen en relación las fuerzas discursivas en una sub-
jetividad específica. En él conviven distintos lenguajes: aquel 
en el que reza, otro en el que canta, otro en el que habla con la 
familia, y un cuarto, en el que formula sus demandas a las auto-
ridades locales. Se puede pasar de uno a otro de estos lenguajes 
heterogéneos de forma automática, sin poner en cuestión el uso 
de cada uno, por costumbre. Pero llega el momento cuando es 
posible mirar uno de estos lenguajes y al universo discursivo 
que le corresponde con los ojos de otro. Con ello, estos univer-

Lindig.indd   335 8/12/10   15:06:27



336

sos diferentes y hasta contradictorios se ponen mutuamente en 
cuestión. Es posible pensar en el proceso de construcción del 
sujeto de la misma manera.

Así, la posibilidad de cuestionar las prácticas discursivas que 
definen una subjetividad específica al asignarle espacios y tiem-
pos, y también formas de actividad, sucede cuando las fuerzas 
discursivas lo permiten, cuando entran en conflicto. Pienso que 
esta concepción del sujeto discursivo puede ser muy útil para 
explicar la emergencia (o por el contrario, la ausencia) de los di-
versos movimientos políticos de resistencia. Para volver al plan- 
teamiento inicial, puede también explicar la manera como las 
víctimas de exclusión en nuestros sistemas políticos hablan de la 
construcción de subjetividades alternativas. Así lo explica Na-
gar-Ron refiriéndose al caso de las mujeres Misrahi. De acuer-
do con ella, “la experiencia de sentirse avergonzada del pro- 
pio origen” acompaña a la primera etapa de la conciencia ét-
nica. Como se dijo, ésta se caracteriza por la internalización 
de las percepciones hegemónicas socialmente prevalecientes y 
por el desarrollo de una personalidad que se ajusta a estas per-
cepciones. El siguiente testimonio de Lilian (de 50 años, doc-
tora en ciencias políticas), quien nació en Marruecos y emigró 
con su familia a Israel cuando tenía tres años de edad, es un 
ejemplo de dicha “internalización”:

A partir de la edad de diez años, aproximadamente, recuerdo 
que yo misma trabajaba sobre mi acento, para no hablar con la 
Het y la Ayin guturales. Mentía y decía que era francesa. Pero 
eso requería de un mundo absolutamente diferente. En primer 
lugar — no le permitía a mi madre que hablara árabe en la calle; 
nunca invitaba a mis amigos a la casa, para que no se dieran 
cuenta. Construí un mundo imaginario […] fui con mi madre 
para que me contara la historia de Francia […] desde sexto año 
realmente viví una mentira (Nagar-Ron, “Identidad, resistencia 
y voz”, 18).

Lindig.indd   336 8/12/10   15:06:27



337

En términos bajtinianos, esta internalización puede explicar- 
se fácilmente desde la perspectiva del discurso autoritario. En 
este caso es el discurso “orientalista”, que marca a Oriente 
como el Otro y desde esta alteridad establece su identidad Oc-
cidental, como lo anota Nagar-Ron siguiendo a Edward Said y 
a Ella Shohat. La segunda etapa de la “conciencia de sí” se re-
laciona, como se dijo, con el proceso mediante el cual las mu- 
jeres tomaron conciencia de la opresión que habían sufrido 
como parte de un grupo excluido, y con los cambios experimen-
tados en la conciencia de sí y en la identidad como resultado de 
esta nueva toma de conciencia. Estos cambios fueron posibles, 
según Nagar-Ron, gracias al contacto con un “agente de cono-
cimiento”. En este caso queda personificado por Ella Shohat, 
renombrada feminista Misrahi, profesora de estudios culturales 
de la Universidad de Nueva York, quien participó en talleres 
auspiciados por varias organizaciones sociales. Lo que el “agen-
te de conocimiento” ofrece es una clase de discurso no autori-
tario, en el sentido de Bajtín, capaz de poner en cuestión una 
subjetividad socialmente construida. Así lo explica Nagar-Ron:

El cambio de conciencia experimentado por las mujeres des-
pués del encuentro con un agente de conocimiento les permite 
conceptualizar sus sentimientos y emplear intuiciones intelec-
tuales para hacer coherente su propia identidad. Ellas entienden 
que hasta ahora podían haber sido aceptadas en la esfera pú-
blica como “Israelitas” —en otras palabras, occidentales avan- 
zadas, siempre y cuando escondieran su etnicidad. Ahora ellas se 
levantan frente a la fragmentación entre los diferentes aspectos 
de su identidad. La posibilidad de coherencia entre el “yo” pri-
vado y el “yo” público las conduce a llevar a cabo actos sociales 
y subversivos, que tienen como propósito exponer la concien-
cia orientalista que yace en la base del establecimiento del Es-
tado y la sociedad de Israel (“Identidad, resistencia y voz”, 20).

Los aspectos de la propia identidad fragmentada de los cuales 
se habla aquí vienen dados en distintos discursos socio-ideo- 

Lindig.indd   337 8/12/10   15:06:27



338

lógicos. Más que hablar de “conciliación” o de “identidad”, tér- 
minos de los cuales la filosofía de la diferencia nos ha enseñado 
a desconfiar, quisiera subrayar que el análisis sociológico de 
Nagar-Ron muestra cómo estos sujetos, gracias a las relacio-
nes discursivas dialógicas, fueron capaces de poner en cuestión 
las prácticas de subjetivación impuestas por las políticas he-
gemónicas. En este caso el testimonio de los excluidos es una 
forma del discurso privilegiada para la dialogización, y por lo 
tanto, un terreno experimental para nuevas prácticas de subje-
tivación.

Referencias

Bajtín, Mijaíl, “La palabra en la novela”, en Teoría y estética de la 
novela, trad. H. S. Kriúkova y V. Cazcara, Madrid, Taurus, 1989, 
77-236.

——, Problemas de la poética de Dostoievski, trad. Tatiana Bubno-
va, México, Fondo de Cultura Económica, 2005.

Bubnova, Tatiana, “Bajtín en la encrucijada dialógica (datos y co-
mentarios para contribuir a la confusión general)”, en Bajtín y 
sus apócrifos, Iris Zavala (coord.), México, Anthropos, Editorial 
de la Universidad de Puerto Rico, 1996, 13-72.

Gardiner, Michael, M. M. Bakhtin and the Theory of Ideology, Lon-
don-New York, Routledge.

Heidegger, M., “El camino al habla”, en De camino al habla, Barce-
lona, Ed. del Serbal, 2002, 177-200.

Hirschkop, Ken, “Bakhtin, Discourse and Democracy”, en Gardiner, 
Mikhail Bakhtin, vol. III, Michael E. (comp.), London, Thousand 
Oaks, New Delhi, sage Publications, 2003, 92-113.

Humboldt, W., Sobre la diversidad de la estructura del lenguaje hu-
mano y su influencia sobre el desarrollo espiritual de la humani-
dad, Barcelona, Anthropos, 1990.

Lafont, Cristina, La razón como lenguaje, Madrid, Visor, 1993.
Martínez de la Escalera, Ana María, “Prólogo” a Estrategias de 

resistencia, Ana María Martínez de la Escalera (coord.), México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, pueg, 2007, 7-9.

Lindig.indd   338 8/12/10   15:06:27



339

Nagar-Ron, Sigal, “Identidad, resistencia y voz: ser una mujer judía 
oriental y feminista en Israel”, en Ana María Martínez de la Es-
calera (coord.), Estrategias de resistencia, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, pueg, 2007, 15-20

Rancière, Jacques, The Politics of Aesthetics. The Distribution of the 
Sensible, London, Continuum, 2004.

Voloshinov, Valentin N, El marxismo y la filosofía del lenguaje (Los 
principales problemas del método sociológico en la ciencia del 
lenguaje), trad. Tatiana Bubnova, Madrid, Alianza, 1992.

Lindig.indd   339 8/12/10   15:06:28




