Acta Poetica 30-1
PRIMAVERA
2009

J. J. Bachofen y el retorno de las Madres

Annunziata Rossi

El presente articulo trata sobre lo expuesto por Johann Jakob Bachofen en
su obra Matriarcado con respecto al sistema ginecocratico, imperante en las
primeras sociedades prehistoricas; su desarrollo a lo largo de la historia y su
declinacidn ante el advenimiento del patriarcado como sistema regulador de
la sociedad vigente aun en la actualidad. Asimismo se habla de la transicién
de uno a otro sistema y de su alternancia a través de la comparacion estable-
cida por Bachofen entre el matriarcado y el patriarcado.

PaLABRAS cLAVE: matriarcado, Bachofen, cultura ginecocratica.

This article addresses different topics covered on Das Mutterrecht by J.
Jakob Bachofen about the gynaecocratic system that supposedly ruled on
early prehistoric societies: its historic development and its decline before
the ascension of patriarchy as the main social controller system, as seen
today. Similarly, this paper approaches the transition between both social
systems and their alternation, through the distinction between matriarchy
and patriarchy, as drawn by Bachofen.

KEY worps: matriarchy, Bachofen, gynaecocratic culture.

273



Acta Poetica 30-1
PRIMAVERA
2009

Annunziata Rossi
Instituto de Investigaciones Filologicas,
Universidad Nacional Autonoma de México

J. J. Bachofen y el retorno de las Madres

Primero entre todos los dioses, venero en mi plegaria a
Gea, vidente de los tiempos primordiales.
EsquiLo, “Las Euménides”, Orestiada

Johann Jakob Bachofen (1815-1887), perteneciente a una fami-
lia aristocrdtica y acaudalada de Basilea, fue profesor de Dere-
cho Romano en las universidades de Berlin y Basilea. Gozo de
gran estimacion en el ambiente académico hasta que desvid su
atencion del Derecho Romano hacia la prehistoria, y descubrio
que en los albores de la humanidad habia imperado la gineco-
cracia, el reino de las madres y el derecho materno.

Enunestupendo ensayo de 1936 sobre Bachofen, Walter Ben-
jamin afirma que el pensador de Basilea fue el pionero de los
estudios sobre la mujer, el descubridor de la ginecocracia, un
“profeta” del retorno de las Madres en la segunda mitad del si-
glo x1x. “Como un volcdn, cuyo potente cono ha sido provoca-
do por fuerzas subterrdneas, que desde entonces han dormitado
mucho tiempo, la obra de Bachofen ha representado durante
medio siglo una masa imponente, y sin embargo apagada” (Ben-
jamin, Obras, 223). Asimismo destaca que:

275



Mucho antes de que los simbolos arcaicos, el culto y la magia
mortuorios y los ritos de la tierra hubieran llamado la atencion
no sélo de los exploradores de la mentalidad primitiva, sino tam-
bién de los psicélogos freudianos y de la gente culta en general,
un sabio suizo [J. J. Bachofen] habia elaborado una interpreta-
cion de la prehistoria que rechazaba todo cuanto el sentido co-
mun del siglo x1x habia imaginado sobre los origenes de la reli-
gion y de la sociedad. [...] Con el paso del tiempo, esta interpre-
tacidn, que pone en primer plano las fuerzas irracionales en su
significado civico y metafisico, resultd ser muy interesante para
los tedricos fascistas; pero también atrajo pensadores marxistas
por su sugestiva evocacion de una primera forma de sociedad
comunista justo en los comienzos de la historia [...](223).

Las “fuerzas irracionales” de las que habla Benjamin emer-
gieron paulatinamente en el ultimo decenio del siglo xix e irradia-
ron en varias direcciones, alimentando al marxismo, al psicoand-
lisis y al movimiento feminista, para confluir en los “Cdsmicos
de Munich” y en la Bachofen-Renaissance de la Alemania de los
primeros deceniosdel sigloxx. Desembocaron,enfin,enlos “ted-
ricos fascistas” alemanes. Para estudiar ese estadio originario
de civilizacién Bachofen recurrié a un material enorme, hete-
rogéneo, impresionante: simbolos y mitos, documentos histori-
cos, literarios y artisticos (la filologia, sin interés por las obras
de arte, afirma el estudioso, queda como un “esqueleto sin vi-
da”), y también a la etnologia, la antropologia y la arqueolo-
gia, citando de manera escrupulosa (y no siempre exacta) sus
fuentes. El resultado de su incansable investigacion fue la obra
monumental Matriarcado (1861), de mas de mil péaginas, con
un subtitulo que precisa mejor el tema: Investigacion sobre la
ginecocracia del mundo antiguo en sus aspectos religiosos y
Jjuridicos.

"'En esos afios, precisamente en 1859, habian salido a la luz otros dos libros
revolucionarios, El origen de las especies, de Darwin, y La introduccion a la critica
de la economia politica, de Marx.

276



El descubrimiento de la ginecocracia en los albores de la hu-
manidad estaba en el aire. El jurista escocés McLennan desa-
rrollaba conclusiones parecidas a las de Bachofen cuando tuvo
conocimiento del Matriarcado. En 1877, el norteamericano L.
M. Morgan, jurista y etndlogo, en su obra Ancient Society le
otorgaba a Bachofen el mérito por el descubrimiento del dere-
cho materno. Esto en el 4mbito de la ciencia. Hay que remarcar
que incluso antes de Bachofen, la reaparicion de la mujer fue
anticipada por la literatura, la cual —como siempre— presien-
te las “fuerzas irracionales” que se agitan en el subsuelo social
antes de manifestarse a la luz de la consciencia. De hecho, las
Madres entran en escena antes de Bachofen, precisamente en
1804 en el teatro de Goethe, en el segundo Fausto, acto I:

Mefistofeles: Mal de mi agrado descubro el sublime misterio.
Hay unas diosas augustas que reinan en la soledad. En torno de
ellas no hay espacio y menos aun tiempo. Hablar de ellas es un
trabajo. Son las MADRES.

Fausto: (sobresaltado) jLas Madres!

Mefistofeles: ;Eso te espanta?

Fausto: jLas Madres! jLas Madres! [...] jSuena eso de un
modo tan extrafo! [...].

Mefistodfeles: Y lo es en realidad. Diosas desconocidas para vo-
sotros los mortales, y que nosotros nunca nombramos de buen
talante. Para descubrir su morada, puedes cavar hasta lo mds
profundo [...] (Fausto, 265).

Y Fausto se hunde en el reino subterraneo de las Madres, don-
de encuentra a Helena...

Ya antes, después de un viaje en 1857 a Italia, donde quedo
pasmado frente a las necrépolis de la Antigiiedad, Bachofen ha-
bia publicado El simbolismo funerario de los antiguos (1859).
En ese mismo afio escribe a su amigo italiano Agostino Gerva-
sio para anticiparle su futuro proyecto de investigacion sobre un

99, <

tema “nunca antes tratado”: “Qué cosa mds sorprendente —es-

277



cribe en francés— que ver a la mujer de los primeros afios de la
historia humana ocupar el rango, la posicion que un desarrollo
mds avanzado del género humano ha conferido irrevocable-
mente a los seres de nuestro sexo masculino”, afiadiendo que
el derecho materno no habia sido un fendmeno aislado de un
pueblo o de determinados pueblos:

[...] sino lo propio de un determinado estadio de la civilizacién
que, por la similitud y la regularidad de comportamiento de
toda la naturaleza humana, no puede ser reducido o limitado
a un solo grupo de poblaciones afines. Por lo tanto, es mucho
mds importante penetrar en la unidad interna de la concepcion
fundamental, en lugar de notar las similitudes entre cada una de
sus manifestaciones.

El“viajeroen pantuflas”, como se autodenomina, fue el primer
estudioso en penetrar en ese terreno virgen que, como se dijo,
exploré con erudicién impresionante.

Bachofen no se limita al drea mediterrdnea de los primordios:
amplia su interés a Egipto, Etiopia, Libia y Asia, llegando in-
clusive al imperio Inca. Su punto de partida es Licia, a la que se
refieren los testimonios mds explicitos y exhaustivos, como los
de Herddoto y Nicolds de Damasco. Ambos describen los usos
y las costumbres de los licios que, como los cretenses de quie-
nes descendian, honraban mds a las mujeres que a los hombres,
tomaban el nombre de la madre y no del padre, y trasmitian la
herencia a las hijas y no a los hijos. Herdclides del Ponto (De
rebus publicis), Apolodoro (Bibliotheca) y Plutarco (Historias)
confirman que los licios desde la Antigiiedad eran gobernados
por las mujeres y no tenfan leyes escritas, sino s6lo costumbres;
a esos testimonios Bachofen afiade el de otros historiadores. En
fin: nombre, soberania y bienes hereditarios se transmitian por
la Iinea materna. Para confirmar la primacia de la mujer, el estu-
dioso recurre también a los restos arqueoldgicos: al alto porcen-
taje de las estatuillas neoliticas representantes de la Gran Ma-

278



dre, que supera con mucho en nimero a la figura masculina.
Cabe senalar que la existencia del derecho materno estd cues-
tionada por muchas feministas y por la estudiosa italiana Eva
Cantarella.

La publicacion del Matriarcado no tuvo una repercusion fa-
vorable en el publico de la época, salvo admiradores excepcio-
nales, como Marx, Engels (éste lo cita en El origen de la fami-
lia, de la propiedad privada y del Estado) y Nietzsche, quien
de 1869 a 1876 ensed filologia cldsica en Basilea y conocia la
obra de Bachofen (estd registrado en la biblioteca de esa ciudad
que el filésofo tomo prestado en junio de 1871 el Ensayo sobre
el simbolismo de los antiguos).

El libro no se tradujo a otros idiomas y recibié abundantes
criticas sin que se mencionara a su autor. Las razones de ello
fueron sobre todo de orden préctico e ideoldgico. Por un lado
estaba la edicion confusa por culpa del tipégrafo, sin subdivi-
sién en capitulos, con las notas integradas en el texto sin cam-
bio de letra, erratas de imprenta —defectos que se repitieron en
la segunda edicion. Asimismo, como subraya Furio Jesi, los te-
mas del libro llegaban a “proporciones hipertréficas y manidti-
cas”, y es dificil que alguien lo haya leido por entero; inclusive,
es probable que sus pocos admiradores hayan hecho una lectu-
ra antoldgica del texto.

Por el otro lado, no sélo los defectos de la edicion impidie-
ron la difusion del libro. También influy6 la hostilidad del am-
biente académico, el cual juzgé a Bachofen como un diletan-
te que no tenia los papeles en regla fuera de su especialidad,
el Derecho Romano. Fue muy criticado su uso de simbolos y
mitos que, como se ha visto, utilizaba como fuentes historicas
fehacientes, sin hacer distincidn entre mito e historia. Para €I,
el mito es espejo fiel de todos los periodos de la historia de los
pueblos primigenios, manifestacion del modo de pensar origi-
nario, formulado en la lengua primordial.

279



Igualmente fue censurada su libertad para acudir a varias dis-
ciplinas y vincular el derecho con otras visiones de la vida. Ba-
chofen no se inmutd y a su vez sefiald las delimitaciones con-
vencionales entre las ciencias, rechazando la tendencia a aislar
cada disciplina y la historia de cada pueblo en casillas separa-
das; se pretende, objetd, profundizar las investigaciones limi-
tando su campo de estudio a la especializacién, método que
solo lleva a una concepcidn superficial, carente de toda espi-
ritualidad: no se puede conocer una civilizacidn si se observa
aislada.

En pocas palabras, Bachofen sostiene y utiliza el método in-
terdisciplinario y comparativo que hoy resulta indispensable.
Mais fuerte fue el rechazo ideoldgico debido a la tesis novedosa
y revolucionaria de Bachofen, que ponia en crisis los presu-
puestos historico-ideoldgicos de la familia, de la propiedad pri-
vaday por ende del patriarcado. De hecho, el descubrimiento de
una ginecocracia, de un reino de las Madres en los albores de la
historia de la humanidad, ponia en tela de juicio la continuidad
y la persistencia de la soberania del derecho paterno, su inamo-
vilidad, y comprobaba as{ su cardcter transitorio.

Bachofen compara matriarcado y patriarcado, su enfrenta-
miento y su alternancia, las diferencias entre las normas de com-
portamiento de las dos formas de organizacion social: la prime-
ra natural y consuetudinaria, la segunda civil y positiva, escrita.
La etapa primordial, bajo el dominio de la mujer, habia man-
tenido la sumisién a la naturaleza, vivida como la Gran Madre
procreadora y nutritiva, el politeismo, la veneracion de los dio-
ses, de los vinculos sagrados de la sangre y el suelo, el culto de
los muertos, la comunidad de los bienes, la igualdad social, la
fraternidad universal y, por tanto, la estabilidad y la paz (en esa
etapa no se conocieron conflictos internos ni guerras).

Bachofen evoca con acentos nostdlgicos la era materna, “poe-
sia de la historia”, cuando el vinculo amoroso madre-nifio era
mads estrecho. En los estadios mds profundos y oscuros de la

280



existencia humana, dice Bachofen, el amor entre la madre y el
recién nacido de su cuerpo representa el punto mds luminoso
de la vida, el unico claror en la tiniebla moral, la sola beatitud
en la profunda miseria. Del principio de la maternidad genera-
dora brota la fraternidad de todos los hombres, cuya conscien-
cia y cuya legitimidad declinan cuando se desarrolla la nocion
de paternidad. Y afiade que en el principio materno se basa el de
libertad e igualdad universal que reconocemos como rasgo fun-
damental de los pueblos ginecocraticos.

Sin embargo, no obstante sus acentos nostdlgicos, el autor no
deja de ser un burgués conservador, asertor de la superioridad
juridica y sexual del patriarcado. De hecho, cuando a los cin-
cuenta afios y después de la muerte de su madre (mujer culta y
brillante, a quien Bachofen dedicé su Matriarcado) se casé con
una bellisima joven de veinte afios y, como €l mismo escribe
en sus memorias, vivio con ella un ménage gobernado “segtin
criterios imperialistas”, es decir, bajo las leyes del patriarcado.
Bachofen no cuestiona la superioridad del derecho paterno ni
plantea la necesidad de una recomposicion o de una reinsercion
de la mujer en el sistema patriarcal, como lo hardn otros pensa-
dores en el siglo xx. El psicoanalista Erich Fromm subrayard la
profunda contradiccion en semejante proceder, afirmando:

Es evidente que existe una profunda contradiccion entre el Ba-
chofen que admira la democracia ginecocrdtica y el aristocra-
tico Bachofen de Basilea, que se opuso a la emancipacién po-
litica de su mujer y dijo: “Por la fuerza de las circunstancias,
la democracia siempre allana el camino de la tiranfa; mi ideal
es una republica gobernada, no por los muchos, sino por los
mejores ciudadanos”. Es una contradiccion que aflora en va-
rios planos distintos. En el plano filoséfico, es el protestante e
idealista creyente contra el romdntico; y el fildsofo dialéctico
contra el metafisico naturalista. En el plano social politico, es
el antidemdcrata contra el admirador de una estructura social
comunista-democrdtica. En el plano de lo moral protestante-

281



burguesa contra el defensor de una sociedad en que reine la
libertad sexual en lugar del matrimonio monégamo (Fromm,
Crisis del psicoandlisis, 142-143).

Hay que precisar que el heterismo (promiscuidad sexual) pri-
mitivo y brutal supuestamente atribuido por Bachofen a la mu-
jer no tiene fundamento. De su lectura no se saca ninguna con-
clusién de que €l atribuya los excesos sexuales a la mujer o a
la ginecocracia. El estudioso habla, mds bien, de un estadio
primordial antes de la transicion a la autoridad materna, de un
estadio “inferior” de la existencia humana, que habria sido do-
minado por la violencia y la fuerza bruta del hombre, durante
el cual la promiscuidad fue absoluta, desenfrenada, y el acopla-
miento se realizaba en publico, delante de todos. Bastaba que
el hombre plantara su bastén frente a la casa de la mujer (el
bastdn clavado en el terreno era el simbolo del acto sexual) pa-
ra unirse con ella.

Gradualmente, bajo la influencia de la mujer que se rebelé con
obstinacion y astucia al abuso del hombre, esa promiscuidad se
transformd en matrimonio monogdmico. Las jévenes solteras
eran libres de unirse con quien quisieran, pero una vez casadas
debian, asi como los hombres, guardar fidelidad al matrimo-
nio; el adulterio, también el del hombre, era castigado con la
muerte. El primer paso a la ginecocracia se origina, pues, en
la resistencia femenina contra la condicién animal que la fuer-
za bruta desenfrenada del hombre le imponia.

Segtin Bachofen, la influencia de la mujer en el nifio y en el
hombre hubiera sido imposible en condiciones de promiscuidad
sexual, y por tanto fue posible s6lo en el &mbito del matrimo-
nio monogamico bajo Deméter. El estudioso suizo insiste en la
funcion educadora y civilizadora de la mujer en esa etapa de
la humanidad; a ella le fue dado domefiar las armas y el fuego
y apaciguar a los hombres en contienda, de ahi su cardcter sa-
grado e intangibilidad. En este sentido, la ginecocracia fue una

282



etapa necesaria en la educacion de la humanidad. En el capitulo
“Orcémenos y los Minios”, Bachofen indica que fue la mujer
quien llevd la elevacion del género humano hacia una mds alta
norma de vida y de civilizacidn; en las mujeres nacié por pri-
mera vez el deseo de ordenar las condiciones de vida, asi como
la necesidad y la inteligencia de una religiosidad mds pura.

Ahora bien, es dificil conciliar esta imagen de la mujer civi-
lizadora con la adoracion femenina a Dionisos, dios de las mu-
jeres, con el que el autor se entretiene en el mismo capitulo
“Orcomenos y los Minios”. Ningtin otro culto como el baqui-
co, dice Bachofen, ejercid una influencia tan profunda en la
estructura de la vida de los pueblos antiguos, ningun otro culto
contribuyé de manera tan tajante en la evolucion del espiritu
femenino; en ninguln otro los aspectos mds nobles y al mismo
tiempo mds bajos de los que es capaz el dnimo femenino apa-
recen tan interconectados; en ningin otro campo encontramos
tantas aristas sublimes y degradantes.

Bachofen hace énfasis en los estadios intermedios y alternos
entre el matriarcado y el patriarcado, en los que lo antiguo y lo
nuevo se encuentran lado a lado: fases intermedias de transicion
entre la comunidad sexual, que respondia a preceptos religiosos
del principio materno, segun los cuales el matrimonio era trans-
gresivo de las leyes de la naturaleza y el patriarcado. En estas
fases se configuraria una relacidon de antagonismo abierto en-
tre los dos sexos, durante la cual apareceria Dionisos, el dios
oriental llegado a Grecia a través de Tracia y que desempefia un
papel de gran importancia.

El culto baquico surge con la derrota del movimiento de las
amazonas —treconocido generalmente como hecho historico y
no como ficcién mitolégica—, grupo de mujeres extremistas de-
finido por Bachofen como una “degeneracion de la ginecocra-
cia”, quienes para conservar su supremacia se sublevaron con-
tra el abuso masculino, pasando de la hostilidad hacia el dios
asidtico contrario al amazonismo a su adoracion. En las fies-

283



tas en honor a Dionisos, las mujeres caen en un estado tal de
ebriedad fisica y psiquica, furor y locura (mania), desenfreno
orgidstico y trance colectivo que, poseidas por el dios, pierden
la conciencia de si mismas. Ese estado de 4animo quedo repre-
sentado por Euripides en Las Bacantes; Agave, cegada por el
frenesi, llega inclusive a descuartizar a su hijo Penteo, opositor
de Dionisos.

Bachofenrecurre al testimonio de Plutarco, quienen sus Quae-
stiones grecae narra como en Beocia, durante una fiesta dioni-
sfaca, Ipaso habia sido despedazado por su propia madre. En
“Orcémenos y los Minios”, el estudioso subraya la afinidad
entre Dionisios y la indole natural de la mujer, la ambivalencia
o duplicidad del dios del desenfreno de los sentidos, la desin-
hibicion y la libertad de toda represion. En ese mismo capitu-
lo compara a Dionisos, el dios de la metamorfosis, redentor y
liberador de los dolores del hombre griego, con Apolo, el dios
luminoso, sereno, eternamente igual y “tranquilizador”, com-
paracion que nos remite automdticamente a Nietzsche en El
nacimiento de la tragedia y a su célebre distincion entre lo apo-
lineo y lo dionisiaco.

Es probable que Nietzsche, en su estancia en Basilea, de don-
de ibaamenudo a Tribschen para visitar a Wagner, haya frecuen-
tado también a Bachofen, y del contacto con su obra (que, como
apuntamos, habia leido) y de las conversaciones con Wagner
(a quien dedica el libro) haya surgido la chispa que lo llevo a
ahondar en esa distincion. Sin embargo, Nietzsche va mds alld
de Bachofen: Apolo y Dionisos son dos fuerzas, dos impulsos
opuestos de la naturaleza que se integran, en una relacion dia-
léctica, en la obra artistica. Apolo, el dios solar de la individua-
cidén, no puede vivir sin Dionisos, el dios de la ebriedad que lle-
va a la liberacién del yo individual y a su aniquilamiento en el
yo colectivo.

El viraje de la ginecocracia al patriarcado, interrumpido, ya
se vio, por estadios intermedios como la lucha amazonica, fue

284



lento, gradual y lleno de contrastes; en esos estadios lo antiguo
y lo nuevo coexistieron. La supremacia del matriarcado durd
milenios, pero tuvo que ceder frente al patriarcado después de
una larga interiorizacion de la imagen paterna, que termind im-
poniéndose y desplazando al principio materno. El padre se
afirm6 después de graves contrastes con el matriarcado, com-
probados por los mitos que hablan de cruentas luchas contra
serpientes, dragones y monstruos, todos simbolos primigenios
del elemento materno. Cesa asi la dependencia ciega hacia la
madre, cuyaimago, hay que subrayarlo, es ambivalente y ofrece
dos aspectos, uno constructivo y otro destructivo: la madre bue-
na, fuente de seguridad, que da calor, abriga y alimenta, pero
también la madre mala con su riesgo de opresion, debido a la
cristalizacion de su funcion de nodriza; se sabe que la fijacion
en la madre, simbolo del inconsciente, amenaza con paralizar
el desarrollo del yo, su autonomia. El triunfo del principio pa-
terno, dice Bachofen, implica la emancipacion de las manifes-
taciones de la naturaleza, la elevacion de la existencia humana
por encima de la vida corpdrea, material; con ello el hombre
rompe las cadenas del telurismo.

Bachofenestudiael conflicto y laalternanciaentre las dos fuer-
zas opuestas recurriendo no sélo a fuentes histdricas, sino tam-
bién a las tragedias de Esquilo (525-426 a. C.) y de Euripides.
La ultima parte de la trilogia de la Orestiada de Esquilo, “Las
Euménides”, documenta el conflicto entre las dos fuerzas. En
la primera parte, Agamenon regresa a Argos despu€s de diez
afios de guerra contra Troya; su esposa Clitemnestra, que en
esos afos habia sido amante de Egisto, lo acoge con festejos
para luego asesinarlo. Orestes, el hijo de ambos, para vengar
al padre mata a la madre. Por ello, las Euménides, guardianas
del orden materno todavia vigente, intervienen para enjuiciar-
lo, y cuando €l les pregunta por qué no habian castigado a la
asesina, ellas contestan: “No era consanguinea del hombre al
que maté”. Matar a la madre, con la que se tienen vinculos de

285



consanguinidad, era la peor trasgresion de las normas inviola-
bles del derecho materno, cualquiera que hubiese sido su moti-
vacién. Sin embargo, las Euménides terminan doblegandose a
Atenea y Apolo, es decir, a los dioses del principio paterno.

“Yo no tuve madre que me generara —dice la diosa Atenea,
nacida de la cabeza de Zeus olimpico—, y propendo por el hom-
bre”. Apolo, el dios solar, va mds alld de Atenea y niega cual-
quier derecho a la madre: “No es la que llaman madre la que
engendra un hijo, sino que es sélo la nodriza del embrién re-
cién sembrado” (Esquilo, Tragedias, 523). Por lo tanto, Apolo
y Atenea llaman a un proceso publico (el primer proceso de la
historia, observa Bachofen) y a una votacion que absuelve a
Orestes. El didlogo entre las Euménides y los dos dioses abre un
debate acerca de la mujer que prevalecerd durante milenios.

Bachofen acude también a Euripides (;480?-406 a. C.) quien
en su Medea enfrenta el conflicto entre el viejo y el nuevo prin-
cipio de vida y lo simboliza en el mito de los argonautas: la re-
lacion entre el héroe Jasén y Medea y el inicial connubio amo-
roso entre los dos. El mito de los Argonautas registra claramen-
te el choque entre el mundo asidtico, gobernado por el derecho
de las madres, y el mundo griego, sometido al principio pater-
no. El héroe griego Jasén se dirige con sus compafieros en la
nave Argos a la isla de Célquida, en busca del vellocino de oro.
La asidtica Medea, hija del rey de Cdlquida, se enamora del €l
y lo ayuda con sus artes magicas a apoderarse del vellocino;
llega a matar a su propio hermano para defender al héroe y lo
sigue a Grecia como su esposa. Una vez en su patria, Jason la
repudia para casarse con Créila, hija del rey de Corinto. Trai-
cionada, Medea se venga, y con su poder mdgico mata a Créila
y a su padre; después da muerte a sus propios hijos y huye en
un carro tirado por dos dragones.

El ocaso definitivo de la ginecocracia dio inicio a una nueva
etapa en la historia de la humanidad, la del patriarcado, etapa
necesaria porque sin intervencion activa en la naturaleza el gé-

286



nero humano no habria podido sobrevivir. El humano es un
animal biolégicamente desprovisto. La ciencia y la técnica in-
troducidas por el hombre nacieron como “remedio” a la insufi-
ciencia bioldgica de un ser que, al contrario de los animales que
nacen oportunamente abastecidos de todo por la naturaleza, es
incompleto: el humano nace desnudo, descalzo, indefenso. Gra-
cias a las construcciones técnicas, a los artefactos, la humanidad
ha logrado “culturalmente” la estabilidad que el animal posee
por naturaleza; la técnica ha seguido al ser humano desde los
primordios (Prometeo).

Con la victoria del patriarcado empieza el desarrollo arries-
gado y unilateral del espiritu masculino, no equilibrado por el
mundo de la psique materna. Bajo el orden paterno, el princi-
pio de racionalidad modifica por completo la naturaleza, que se
volverd objeto de la intervencidn y de la explotacidn en exceso
del hombre, hasta la catdstrofe ecolégica que hoy amenaza su
supervivencia. La naturaleza, despojada de sus calidades me-
tafisicas, serd reducida a objeto de utilidad y de cdlculo, y el
sistema social se verd invertido.

Al universalismo del principio materno sigue el individua-
lismo; a la igualdad, la diversidad y la discriminacién social; a
la libertad sexual propia del derecho materno, la moral repre-
siva de la sexualidad; a la preeminencia del lado izquierdo, el
lado derecho; al politeismo religioso de la Madre, el monoteis-
mo paterno autoritario (la familia, la propiedad privada y el
Estado); a la paz y la justicia, la violencia y la guerra. En fin,
Bachofen dird que la unidad de la masa se disgrega, y la reali-
dad indiferenciada serd superada por el principio de separacién
(“Predmbulo e introduccion™). La division del trabajo, que ha-
bia empezado en la Edad de Bronce y de Hierro, alejard a la
mujer de cualquier actividad fuera del dmbito de la reproduc-
cion. Ella, que habia introducido la agricultura, la cerdmica, el
tejido, se limita ahora a criar a sus hijos. Su rol como madre se
invierte: de protectora pasa a ser madre “protegida” por el hijo.

287



Como dice Benjamin, la transicion del derecho materno al de-
recho paterno estard documentada en el siglo xx por los estu-
dios cientificos de etnografia y antropologia sobre las socieda-
des pertenecientes aun al estadio salvaje.

La madre, “materia-tierra-tinieblas-luna”, y el padre, “espi-
ritu-cielo-luz-sol”, van a ser estereotipos para siempre. La mu-
jer pierde su rol protagénico y queda encuadrada en el sistema
patriarcal como un apéndice bajo la tutela del hombre. Da ini-
cio lamisoginia del mundo occidental, teorizada por Aristételes,
ala que sucederd la satanizacion de la mujer por parte de la Igle-
sia catdlica. El antifeminismo acompafiard a la mujer durante
centurias, hasta finales del siglo xix. Salvo excepciones, escri-
tores y poetas manifestaran desprecio o ninguneo hacia ella. Un
ejemplo es la Physiologie du mariage, de Balzac, en la que se
la condena asi: “El destino de la mujer y su gloria tnica consis-
ten hacer latir el corazén de los hombres” (Balzac apud Beau-
voir, Segundo sexo, 102). Asimismo, el novelista francés pen-
saba que “hay que negarle la instruccion y la cultura, prohibir-
le todo cuanto podria permitirle desarrollar su individualidad,
imponerle ropas incomodas, animarla para que siga un régimen
conducente a la anemia” (102).Y €l afnade que “la mujer casada
es una esclava a quien hay que saber sentar en un trono” (102-
103).

La mujer permanecerd definitivamente mutilada hasta princi-
pios del siglo xx, cuando despierta la autoconciencia femenina,
que se manifiesta en la realidad histdrica, con las reivindicacio-
nes de las sufragistas en Inglaterra—que a menudo terminan en
la carcel. El movimiento llega de arriba, de la clase aristocrati-
ca y la alta burguesia para propagarse hacia abajo y por todo
Occidente.

Si bien la mujer desaparece de la historia, su imago, sin em-
bargo, permanece relegada en el inconsciente colectivo, y como
observa justamente Melanie Klein, es probable que la sucesiva
conquista de la naturaleza y su explotacion por parte del hom-

288



bre hayan sido vividas por el inconsciente colectivo como una
agresion sadica contra la Madre, como un matricidio. De hecho
la Gran Madre permanece presente en el historiador Plutarco
(;467-127 d. C.) —sacerdote en Delfos del templo de Apolo,
dios de lo masculino—, quien todavia atribuye a Isis, la Gran
Madre egipcia, estas palabras: “Yo soy todo lo que ha sido, lo
que es y lo que serd, y mi peplo jamds me lo levantd ningtin
mortal” (Plutarco, Obras, 73). El romano Apuleyo (;125?7-184
d. C.) dedica su Asno de oro a Isis, la Madre de la creacion, “el
tronco que da origen a las generaciones, la suprema divinidad”
(Apuleyo, El asno, 325). Milenios después, la pérdida de la
unidad originaria con la naturaleza continuara viviéndose como
una mutilacién. Hasta el siglo xx la mujer estard condenada,
como dice Simone de Beauvoir (Le deuxieme sexe), a permane-
cer encerrada en el mundo de la inmanencia, de las labores fijas
y repetitivas del quehacer cotidiano, encarnando sélo el aspec-
to pasivo, estdtico e inmutable de la sociedad, mientras que el
hombre entra en el mundo de la trascendencia: creador, cons-
tructor, proyectado hacia el futuro.? Trascendencia e inmanen-
cia, el espiritu contra la vida, serd el lema de los intelectuales del
siglo xx (a los que se unié el Mann de Consideraciones de un
impolitico); alma-espiritu serdn los temas de la filosofia de Lud-
wig Klages y del poeta Stefan George.

Hemos sintetizado esquemdticamente el contenido del Ma-
triarcado de Bachofen, una obra que ha dado origen a interpre-
taciones opuestas. El mitélogo Furio Jesi, estudioso de la obra
bachofeniana, la critica a pesar de reconocer la objetividad de
su descubrimiento histérico. Segun Jesi, Bachofen seria un an-
ticuario que acumula objetos originales como prueba de un ma-
terial demasiado heterogéneo. No obstante, la obra de Bachofen
tuvo amplia influencia en las corrientes culturales mds diver-

2 Dicho sea de paso, Simone de Beauvoir nombra sélo dos veces a Bachofen,
estropeando su nombre —Brachoffen— y liquiddndolo en una breve nota como un
autor ya superado por la moderna sociologia.

289



sas, desde la izquierda marxista y anarquista del siglo xix hasta
el psicoandlisis, y el movimiento feminista, cuando despierta
en la realidad histdrica la autoconciencia femenina y empieza
la lucha de las mujeres por su emancipacion; influird también
en la cultura de derecha del siglo xx y en los nazis.

Es importante recalcar que la rebeldia femenina al autorita-
rismo masculino estd anticipada por Ibsen en su Casa de mu-
fiecas (1879). Después de ocho afios de matrimonio, la prota-
gonista Nora se rebela ante el esposo, quien la trata y la mima
como a una nifia (“mi alondra”, “mi ardilla”, “mi pajarito”), pe-
ro a la primera dificultad la critica duramente; ella abandona el
techo conyugal junto a sus hijos.

La posicién con respecto al movimiento feminista del siglo
xXx serd de apoyo o de rechazo. En 1903, un poeta de aguda sen-
sibilidad como Rainer Maria Rilke advierte la necesidad de una
integracion de los dos géneros, y en una carta al joven Franz
Xavier Kappus sostiene que “la gran renovacion del mundo
quizd consista en que el hombre y la mujer, liberados de todos
los sentires erréneos y desganas, no se buscardn como opues-
tos, sino como hermanos y vecinos, y se reunirdn como perso-
nas” (Rilke, Cartas, 48).

Sigmund Freud, al contrario, sostendra la vision patriarcal y
verd en la transicion de la madre al padre una victoria de la es-
piritualidad sobre la sensualidad, y por lo tanto un progreso
cultural. De Freud diverge Theodor W. Adorno en su Minima
moralia de 1945 (subtitulado significativamente Reflexiones
desde la vida dariada), que critica la escision naturaleza-hom-
bre, sosteniendo que la mujer es el efecto del latigo del hombre
(Nietzsche habia dicho: “Si vas con la mujer, no olvides el lati-
g0”). En el aforismo 59, Adorno comenta:

El cardcter femenino y el ideal de la feminidad conforme al
cual se halla moldeado, son producto de la sociedad masculina.
[...] Dondequiera que tal naturaleza pretende ser humana, la

290



sociedad masculina aplica con plena soberania en las mujeres
su propio correctivo, mostrandose con su restriccion como un
maestro riguroso. El cardcter femenino es una copia del “posi-
tivo” de la dominacidén. Asf resulta tan mala como ésta. Lo que
dentro del sistemdtico enmascaramiento burgués se denomina
en general naturaleza, es simplemente la cicatriz que deja la mu-
tilacién producida por la sociedad. Si es cierto que el teorema
psicoanalitico segtn el cual las mujeres viven su constitucién
psiquica como la consecuencia de una castracion, éstas tienen
en su neurosis una vislumbre de la verdad (Minima, 99-100).

En el mismo libro Adorno se aleja de Freud y desaprueba lo
contradictorio de su posicion. Por un lado, Freud critica la ideo-
logia burguesa, es decir, la condena del instinto; por otro lado,
adhiere a esa condena en nombre de la cultura. Critica la renun-
cia, el sacrificio del instinto contrario a la realidad, y al mismo
tiempo exalta ese sacrificio como sublimacién promotora de
cultura. Freud, concluye Adorno, estd a medio camino entre el
deseo de una emancipacién de los oprimidos y la apologia de
su supresion.

Después de la Segunda Guerra Mundial varios estudiosos to-
man su punto de partida del Matriarcado de Bachofen: Erich
Neumann (Historia de los origenes de la conciencia, 1949y La
Gran Madre, 1956); Erich Fromm (La crisis del psicoandlisis,
1970); Franz Baumer (La Grande Madre. Scenari da un mondo
mitico, 1995).

Particularmente interesante es un libro del psicoanalista fran-
cés Gérard Mendel, quien explica la rebelion de las generacio-
nes de 1968 como una oposicion a la opresion del mundo mo-
derno tirdnico y autocastrador; una rebelién contra el poder
paterno que habria causado un “trastorno de las alianzas™: la
alianza con la madre vengadora y el rechazo de la racionalidad,
asf como nuevas formas misticas, nihilismo, rechazo psicopati-
co de la realidad. El triunfo del padre sobre el elemento feme-
nino llega a la autodestruccion.

291



De hecho, afirma Mendel, la destruccion ecoldgica es tam-
bién la gran metdfora de la destruccion del elemento femenino,
de la gran Madre tierra. ;Qué se necesitaria para evitar la des-
truccidn?, se pregunta el autor. Una guerra de las amazonas en
una nueva version. El mundo femenino deberia unirse y dete-
ner la caida en el abismo en el que ya nos encontramos, antes
de llegar hasta el fondo. Estd en juego el destino de la humani-
dad. La mujer se ha erigido contra el hombre para declarar sus
derechos de igualdad, pero entre el modelo masculino. Sin un
proyecto revolucionario de ese mundo, ella misma contribuird
a la destruccién de la humanidad.

Estos autores insisten en que el riesgo de la humanidad con-
siste hoy, en parte, en el desarrollo consciente, unilateral del pa-
triarcado, no equilibrado por el mundo psiquico arquetipico de
lo femenino; insisten en la urgencia del desarrollo de cada in-
dividuo hacia la totalidad psiquica y la integracion de los dos
principios, el paterno y el materno, que deberia ser el ideal edu-
cativo del futuro: sélo este desarrollo integral hard posible una
vida fecunda de la comunidad.

REFERENCIAS

ADpORrNO, Theodor Wiesengrund, Minima Moralia. Reflexiones desde
la vida dafiada. Obra completa 4, Madrid, Akal, 2006.

APULEYO, El asno de oro, trad. Lisandro Rubio Fernandez, Madrid,
Gredos, 1995.

BacHorEN, Johann Jakob, Il matriarcato, 2 tomos, Torino, Einaudi,
1988.

BAUMER, Franz, La Grande Madre, Génova, ECIG, 1995.

BensamiN, Walter, Obras, Libro I1 / vol. 1, Madrid, Adaba, 2007.

BEeauvolr, Simone de, El segundo sexo, Buenos Aires, Sudamerica-
na, 1999.

EurIPIDES, Tragedias: Medea, Las Bacantes, Ifigenia en Aiilide, Bar-
celona, Bruguera, 1973.

292



EsquiLo, Tragedias, trad. Bernardo Perea Morales, Madrid, Gredos,
2007.

Fromwm, Erich, La crisis del psicoandlisis, México, Paidés, 1995.

GOETHE, Johann Wolfang, Fausto, México, Universidad Nacional Au-
tonoma de México, 1924.

IBseN, Henrik, Casa de muiiecas, Madrid, Catedra, 1999.

MEeNDEL, Gerard, La rebelion contra el padre, Barcelona, Peninsula,
1968.

NEUMANN, Erich, Storia delle origini della coscienza, Roma, Astro-
labio, 1978.

——, La Grande Madre, Roma, Astrolabio, 1981.

PLutarRCO, Obras Morales y de costumbres (Moralia) VI, Madrid,
Gredos, 1995.

RiLkE, Rainer Maria, Cartas a un joven poeta, Madrid, Alianza, 2001.

293





