
273

Acta Poetica 30-1
primavera

2009

J. J. Bachofen y el retorno de las Madres

Annunziata Rossi

El presente artículo trata sobre lo expuesto por Johann Jakob Bachofen en 
su obra Matriarcado con respecto al sistema ginecocrático, imperante en las 
primeras sociedades prehistóricas; su desarrollo a lo largo de la historia y su 
declinación ante el advenimiento del patriarcado como sistema regulador de 
la sociedad vigente aún en la actualidad. Asimismo se habla de la transición 
de uno a otro sistema y de su alternancia a través de la comparación estable-
cida por Bachofen entre el matriarcado y el patriarcado.

Palabras clave: matriarcado, Bachofen, cultura ginecocrática.

This article addresses different topics covered on Das Mutterrecht by J. 
Jakob Bachofen about the gynaecocratic system that supposedly ruled on 
early prehistoric societies: its historic development and its decline before 
the ascension of patriarchy as the main social controller system, as seen 
today. Similarly, this paper approaches the transition between both social 
systems and their alternation, through the distinction between matriarchy 
and patriarchy, as drawn by Bachofen.

Key words: matriarchy, Bachofen, gynaecocratic culture.

Rossi.indd   273 8/12/10   16:37:32



275

Acta Poetica 30-1
primavera

2009

Annunziata Rossi
Instituto de Investigaciones Filológicas, 
Universidad Nacional Autónoma de México

J. J. Bachofen y el retorno de las Madres

Primero entre todos los dioses, venero en mi plegaria a 
Gea, vidente de los tiempos primordiales.

Esquilo, “Las Euménides”, Orestíada

Johann Jakob Bachofen (1815-1887), perteneciente a una fami- 
lia aristocrática y acaudalada de Basilea, fue profesor de Dere-
cho Romano en las universidades de Berlín y Basilea. Gozó de 
gran estimación en el ambiente académico hasta que desvió su 
atención del Derecho Romano hacia la prehistoria, y descubrió 
que en los albores de la humanidad había imperado la gineco-
cracia, el reino de las madres y el derecho materno.

En un estupendo ensayo de 1936 sobre Bachofen, Walter Ben- 
jamin afirma que el pensador de Basilea fue el pionero de los 
estudios sobre la mujer, el descubridor de la ginecocracia, un 
“profeta” del retorno de las Madres en la segunda mitad del si-
glo xix. “Como un volcán, cuyo potente cono ha sido provoca-
do por fuerzas subterráneas, que desde entonces han dormitado 
mucho tiempo, la obra de Bachofen ha representado durante 
medio siglo una masa imponente, y sin embargo apagada” (Ben- 
jamin, Obras, 223). Asimismo destaca que:

Rossi.indd   275 8/12/10   16:37:32



276

Mucho antes de que los símbolos arcaicos, el culto y la magia 
mortuorios y los ritos de la tierra hubieran llamado la atención 
no sólo de los exploradores de la mentalidad primitiva, sino tam- 
bién de los psicólogos freudianos y de la gente culta en general, 
un sabio suizo [J. J. Bachofen] había elaborado una interpreta-
ción de la prehistoria que rechazaba todo cuanto el sentido co- 
mún del siglo xix había imaginado sobre los orígenes de la reli
gión y de la sociedad. […] Con el paso del tiempo, esta interpre
tación, que pone en primer plano las fuerzas irracionales en su 
significado cívico y metafísico, resultó ser muy interesante para 
los teóricos fascistas; pero también atrajo pensadores marxistas 
por su sugestiva evocación de una primera forma de sociedad 
comunista justo en los comienzos de la historia […] (223).

Las “fuerzas irracionales” de las que habla Benjamin emer
gieron paulatinamente en el último decenio del siglo xix e irradia- 
ron en varias direcciones, alimentando al marxismo, al psicoaná-
lisis y al movimiento feminista, para confluir en los “Cósmicos 
de Munich” y en la Bachofen-Renaissance de la Alemania de los 
primeros decenios del siglo xx. Desembocaron, en fin, en los “teó- 
ricos fascistas” alemanes. Para estudiar ese estadio originario 
de civilización Bachofen recurrió a un material enorme, hete
rogéneo, impresionante: símbolos y mitos, documentos históri- 
cos, literarios y artísticos (la filología, sin interés por las obras 
de arte, afirma el estudioso, queda como un “esqueleto sin vi- 
da”), y también a la etnología, la antropología y la arqueolo-
gía, citando de manera escrupulosa (y no siempre exacta) sus 
fuentes. El resultado de su incansable investigación fue la obra 
monumental Matriarcado (1861), de más de mil páginas, con 
un subtítulo que precisa mejor el tema: Investigación sobre la 
ginecocracia del mundo antiguo en sus aspectos religiosos y 
jurídicos.1

1 En esos años, precisamente en 1859, habían salido a la luz otros dos libros 
revolucionarios, El origen de las especies, de Darwin, y La introducción a la crítica 
de la economía política, de Marx.

Rossi.indd   276 8/12/10   16:37:33



277

El descubrimiento de la ginecocracia en los albores de la hu-
manidad estaba en el aire. El jurista escocés McLennan desa-
rrollaba conclusiones parecidas a las de Bachofen cuando tuvo 
conocimiento del Matriarcado. En 1877, el norteamericano L. 
M. Morgan, jurista y etnólogo, en su obra Ancient Society le 
otorgaba a Bachofen el mérito por el descubrimiento del dere-
cho materno. Esto en el ámbito de la ciencia. Hay que remarcar 
que incluso antes de Bachofen, la reaparición de la mujer fue 
anticipada por la literatura, la cual —como siempre— presien-
te las “fuerzas irracionales” que se agitan en el subsuelo social 
antes de manifestarse a la luz de la consciencia. De hecho, las 
Madres entran en escena antes de Bachofen, precisamente en 
1804 en el teatro de Goethe, en el segundo Fausto, acto I:

Mefistófeles: Mal de mi agrado descubro el sublime misterio. 
Hay unas diosas augustas que reinan en la soledad. En torno de 
ellas no hay espacio y menos aún tiempo. Hablar de ellas es un 
trabajo. Son las MADRES.
Fausto: (sobresaltado) ¡Las Madres!
Mefistófeles: ¿Eso te espanta?
Fausto: ¡Las Madres! ¡Las Madres! […] ¡Suena eso de un 
modo tan extraño! […].
Mefistófeles: Y lo es en realidad. Diosas desconocidas para vo-
sotros los mortales, y que nosotros nunca nombramos de buen 
talante. Para descubrir su morada, puedes cavar hasta lo más 
profundo […] (Fausto, 265).

Y Fausto se hunde en el reino subterráneo de las Madres, don- 
de encuentra a Helena…

Ya antes, después de un viaje en 1857 a Italia, donde quedó 
pasmado frente a las necrópolis de la Antigüedad, Bachofen ha-
bía publicado El simbolismo funerario de los antiguos (1859). 
En ese mismo año escribe a su amigo italiano Agostino Gerva-
sio para anticiparle su futuro proyecto de investigación sobre un 
tema “nunca antes tratado”: “Qué cosa más sorprendente —es- 

Rossi.indd   277 8/12/10   16:37:33



278

cribe en francés— que ver a la mujer de los primeros años de la 
historia humana ocupar el rango, la posición que un desarrollo 
más avanzado del género humano ha conferido irrevocable-
mente a los seres de nuestro sexo masculino”, añadiendo que 
el derecho materno no había sido un fenómeno aislado de un 
pueblo o de determinados pueblos:

[…] sino lo propio de un determinado estadio de la civilización 
que, por la similitud y la regularidad de comportamiento de 
toda la naturaleza humana, no puede ser reducido o limitado 
a un solo grupo de poblaciones afines. Por lo tanto, es mucho 
más importante penetrar en la unidad interna de la concepción 
fundamental, en lugar de notar las similitudes entre cada una de 
sus manifestaciones.

El “viajero en pantuflas”, como se autodenomina, fue el primer 
estudioso en penetrar en ese terreno virgen que, como se dijo, 
exploró con erudición impresionante.

Bachofen no se limita al área mediterránea de los primordios: 
amplía su interés a Egipto, Etiopía, Libia y Asia, llegando in-
clusive al imperio Inca. Su punto de partida es Licia, a la que se 
refieren los testimonios más explícitos y exhaustivos, como los 
de Heródoto y Nicolás de Damasco. Ambos describen los usos 
y las costumbres de los licios que, como los cretenses de quie-
nes descendían, honraban más a las mujeres que a los hombres, 
tomaban el nombre de la madre y no del padre, y trasmitían la 
herencia a las hijas y no a los hijos. Heráclides del Ponto (De 
rebus publicis), Apolodoro (Bibliotheca) y Plutarco (Historias) 
confirman que los licios desde la Antigüedad eran gobernados 
por las mujeres y no tenían leyes escritas, sino sólo costumbres; 
a esos testimonios Bachofen añade el de otros historiadores. En 
fin: nombre, soberanía y bienes hereditarios se transmitían por 
la línea materna. Para confirmar la primacía de la mujer, el estu-
dioso recurre también a los restos arqueológicos: al alto porcen-
taje de las estatuillas neolíticas representantes de la Gran Ma- 

Rossi.indd   278 8/12/10   16:37:33



279

dre, que supera con mucho en número a la figura masculina. 
Cabe señalar que la existencia del derecho materno está cues-
tionada por muchas feministas y por la estudiosa italiana Eva 
Cantarella.

La publicación del Matriarcado no tuvo una repercusión fa-
vorable en el público de la época, salvo admiradores excepcio-
nales, como Marx, Engels (éste lo cita en El origen de la fami-
lia, de la propiedad privada y del Estado) y Nietzsche, quien 
de 1869 a 1876 enseñó filología clásica en Basilea y conocía la 
obra de Bachofen (está registrado en la biblioteca de esa ciudad 
que el filósofo tomó prestado en junio de 1871 el Ensayo sobre 
el simbolismo de los antiguos).

El libro no se tradujo a otros idiomas y recibió abundantes 
críticas sin que se mencionara a su autor. Las razones de ello 
fueron sobre todo de orden práctico e ideológico. Por un lado 
estaba la edición confusa por culpa del tipógrafo, sin subdivi-
sión en capítulos, con las notas integradas en el texto sin cam-
bio de letra, erratas de imprenta —defectos que se repitieron en 
la segunda edición. Asimismo, como subraya Furio Jesi, los te- 
mas del libro llegaban a “proporciones hipertróficas y maniáti-
cas”, y es difícil que alguien lo haya leído por entero; inclusive, 
es probable que sus pocos admiradores hayan hecho una lectu-
ra antológica del texto.

Por el otro lado, no sólo los defectos de la edición impidie- 
ron la difusión del libro. También influyó la hostilidad del am-
biente académico, el cual juzgó a Bachofen como un diletan-
te que no tenía los papeles en regla fuera de su especialidad, 
el Derecho Romano. Fue muy criticado su uso de símbolos y 
mitos que, como se ha visto, utilizaba como fuentes históricas 
fehacientes, sin hacer distinción entre mito e historia. Para él, 
el mito es espejo fiel de todos los periodos de la historia de los 
pueblos primigenios, manifestación del modo de pensar origi-
nario, formulado en la lengua primordial. 

Rossi.indd   279 8/12/10   16:37:33



280

Igualmente fue censurada su libertad para acudir a varias dis- 
ciplinas y vincular el derecho con otras visiones de la vida. Ba-
chofen no se inmutó y a su vez señaló las delimitaciones con- 
vencionales entre las ciencias, rechazando la tendencia a aislar 
cada disciplina y la historia de cada pueblo en casillas separa-
das; se pretende, objetó, profundizar las investigaciones limi-
tando su campo de estudio a la especialización, método que 
sólo lleva a una concepción superficial, carente de toda espi-
ritualidad: no se puede conocer una civilización si se observa 
aislada. 

En pocas palabras, Bachofen sostiene y utiliza el método in-
terdisciplinario y comparativo que hoy resulta indispensable. 
Más fuerte fue el rechazo ideológico debido a la tesis novedosa 
y revolucionaria de Bachofen, que ponía en crisis los presu-
puestos histórico-ideológicos de la familia, de la propiedad pri-
vada y por ende del patriarcado. De hecho, el descubrimiento de 
una ginecocracia, de un reino de las Madres en los albores de la 
historia de la humanidad, ponía en tela de juicio la continuidad 
y la persistencia de la soberanía del derecho paterno, su inamo-
vilidad, y comprobaba así su carácter transitorio.

Bachofen compara matriarcado y patriarcado, su enfrenta-
miento y su alternancia, las diferencias entre las normas de com- 
portamiento de las dos formas de organización social: la prime-
ra natural y consuetudinaria, la segunda civil y positiva, escrita. 
La etapa primordial, bajo el dominio de la mujer, había man-
tenido la sumisión a la naturaleza, vivida como la Gran Madre 
procreadora y nutritiva, el politeísmo, la veneración de los dio-
ses, de los vínculos sagrados de la sangre y el suelo, el culto de 
los muertos, la comunidad de los bienes, la igualdad social, la 
fraternidad universal y, por tanto, la estabilidad y la paz (en esa 
etapa no se conocieron conflictos internos ni guerras).

Bachofen evoca con acentos nostálgicos la era materna, “poe- 
sía de la historia”, cuando el vínculo amoroso madre-niño era 
más estrecho. En los estadios más profundos y oscuros de la 

Rossi.indd   280 8/12/10   16:37:33



281

existencia humana, dice Bachofen, el amor entre la madre y el 
recién nacido de su cuerpo representa el punto más luminoso 
de la vida, el único claror en la tiniebla moral, la sola beatitud 
en la profunda miseria. Del principio de la maternidad genera-
dora brota la fraternidad de todos los hombres, cuya conscien-
cia y cuya legitimidad declinan cuando se desarrolla la noción  
de paternidad. Y añade que en el principio materno se basa el de 
libertad e igualdad universal que reconocemos como rasgo fun-
damental de los pueblos ginecocráticos. 

Sin embargo, no obstante sus acentos nostálgicos, el autor no 
deja de ser un burgués conservador, asertor de la superioridad 
jurídica y sexual del patriarcado. De hecho, cuando a los cin-
cuenta años y después de la muerte de su madre (mujer culta y 
brillante, a quien Bachofen dedicó su Matriarcado) se casó con 
una bellísima joven de veinte años y, como él mismo escribe 
en sus memorias, vivió con ella un ménage gobernado “según 
criterios imperialistas”, es decir, bajo las leyes del patriarcado. 
Bachofen no cuestiona la superioridad del derecho paterno ni 
plantea la necesidad de una recomposición o de una reinserción 
de la mujer en el sistema patriarcal, como lo harán otros pensa-
dores en el siglo xx. El psicoanalista Erich Fromm subrayará la 
profunda contradicción en semejante proceder, afirmando:

Es evidente que existe una profunda contradicción entre el Ba- 
chofen que admira la democracia ginecocrática y el aristocrá-
tico Bachofen de Basilea, que se opuso a la emancipación po-
lítica de su mujer y dijo: “Por la fuerza de las circunstancias, 
la democracia siempre allana el camino de la tiranía; mi ideal 
es una república gobernada, no por los muchos, sino por los 
mejores ciudadanos”. Es una contradicción que aflora en va-
rios planos distintos. En el plano filosófico, es el protestante e 
idealista creyente contra el romántico; y el filósofo dialéctico 
contra el metafísico naturalista. En el plano social político, es 
el antidemócrata contra el admirador de una estructura social 
comunista-democrática. En el plano de lo moral protestante-

Rossi.indd   281 8/12/10   16:37:33



282

burguesa contra el defensor de una sociedad en que reine la 
libertad sexual en lugar del matrimonio monógamo (Fromm, 
Crisis del psicoanálisis, 142-143).

Hay que precisar que el heterismo (promiscuidad sexual) pri- 
mitivo y brutal supuestamente atribuido por Bachofen a la mu-
jer no tiene fundamento. De su lectura no se saca ninguna con-
clusión de que él atribuya los excesos sexuales a la mujer o a 
la ginecocracia. El estudioso habla, más bien, de un estadio 
primordial antes de la transición a la autoridad materna, de un 
estadio “inferior” de la existencia humana, que habría sido do-
minado por la violencia y la fuerza bruta del hombre, durante 
el cual la promiscuidad fue absoluta, desenfrenada, y el acopla
miento se realizaba en público, delante de todos. Bastaba que 
el hombre plantara su bastón frente a la casa de la mujer (el 
bastón clavado en el terreno era el símbolo del acto sexual) pa- 
ra unirse con ella.

Gradualmente, bajo la influencia de la mujer que se rebeló con 
obstinación y astucia al abuso del hombre, esa promiscuidad se 
transformó en matrimonio monogámico. Las jóvenes solteras 
eran libres de unirse con quien quisieran, pero una vez casadas 
debían, así como los hombres, guardar fidelidad al matrimo-
nio; el adulterio, también el del hombre, era castigado con la 
muerte. El primer paso a la ginecocracia se origina, pues, en  
la resistencia femenina contra la condición animal que la fuer-
za bruta desenfrenada del hombre le imponía. 

Según Bachofen, la influencia de la mujer en el niño y en el 
hombre hubiera sido imposible en condiciones de promiscuidad 
sexual, y por tanto fue posible sólo en el ámbito del matrimo-
nio monogámico bajo Deméter. El estudioso suizo insiste en la 
función educadora y civilizadora de la mujer en esa etapa de 
la humanidad; a ella le fue dado domeñar las armas y el fuego 
y apaciguar a los hombres en contienda, de ahí su carácter sa-
grado e intangibilidad. En este sentido, la ginecocracia fue una 

Rossi.indd   282 8/12/10   16:37:33



283

etapa necesaria en la educación de la humanidad. En el capítulo 
“Orcómenos y los Minios”, Bachofen indica que fue la mujer 
quien llevó la elevación del género humano hacia una más alta 
norma de vida y de civilización; en las mujeres nació por pri-
mera vez el deseo de ordenar las condiciones de vida, así como 
la necesidad y la inteligencia de una religiosidad más pura.

Ahora bien, es difícil conciliar esta imagen de la mujer civi
lizadora con la adoración femenina a Dionisos, dios de las mu-
jeres, con el que el autor se entretiene en el mismo capítulo 
“Orcómenos y los Minios”. Ningún otro culto como el báqui-
co, dice Bachofen, ejerció una influencia tan profunda en la 
estructura de la vida de los pueblos antiguos, ningún otro culto 
contribuyó de manera tan tajante en la evolución del espíritu 
femenino; en ningún otro los aspectos más nobles y al mismo 
tiempo más bajos de los que es capaz el ánimo femenino apa-
recen tan interconectados; en ningún otro campo encontramos 
tantas aristas sublimes y degradantes.

Bachofen hace énfasis en los estadios intermedios y alternos 
entre el matriarcado y el patriarcado, en los que lo antiguo y lo 
nuevo se encuentran lado a lado: fases intermedias de transición 
entre la comunidad sexual, que respondía a preceptos religiosos 
del principio materno, según los cuales el matrimonio era trans- 
gresivo de las leyes de la naturaleza y el patriarcado. En estas 
fases se configuraría una relación de antagonismo abierto en-
tre los dos sexos, durante la cual aparecería Dionisos, el dios 
oriental llegado a Grecia a través de Tracia y que desempeña un 
papel de gran importancia.

El culto báquico surge con la derrota del movimiento de las 
amazonas —reconocido generalmente como hecho histórico y 
no como ficción mitológica—, grupo de mujeres extremistas de- 
finido por Bachofen como una “degeneración de la ginecocra
cia”, quienes para conservar su supremacía se sublevaron con-
tra el abuso masculino, pasando de la hostilidad hacia el dios 
asiático contrario al amazonismo a su adoración. En las fies-

Rossi.indd   283 8/12/10   16:37:33



284

tas en honor a Dionisos, las mujeres caen en un estado tal de 
ebriedad física y psíquica, furor y locura (manía), desenfreno 
orgiástico y trance colectivo que, poseídas por el dios, pierden 
la conciencia de sí mismas. Ese estado de ánimo quedó repre-
sentado por Eurípides en Las Bacantes; Ágave, cegada por el 
frenesí, llega inclusive a descuartizar a su hijo Penteo, opositor 
de Dionisos.

Bachofen recurre al testimonio de Plutarco, quien en sus Quae- 
stiones grecae narra cómo en Beocia, durante una fiesta dioni-
síaca, Ipaso había sido despedazado por su propia madre. En 
“Orcómenos y los Minios”, el estudioso subraya la afinidad 
entre Dionisios y la índole natural de la mujer, la ambivalencia 
o duplicidad del dios del desenfreno de los sentidos, la desin-
hibición y la libertad de toda represión. En ese mismo capítu-
lo compara a Dionisos, el dios de la metamorfosis, redentor y 
liberador de los dolores del hombre griego, con Apolo, el dios 
luminoso, sereno, eternamente igual y “tranquilizador”, com-
paración que nos remite automáticamente a Nietzsche en El 
nacimiento de la tragedia y a su célebre distinción entre lo apo-
líneo y lo dionisiaco.

Es probable que Nietzsche, en su estancia en Basilea, de don- 
de iba a menudo a Tribschen para visitar a Wagner, haya frecuen-
tado también a Bachofen, y del contacto con su obra (que, como 
apuntamos, había leído) y de las conversaciones con Wagner 
(a quien dedica el libro) haya surgido la chispa que lo llevó a 
ahondar en esa distinción. Sin embargo, Nietzsche va más allá 
de Bachofen: Apolo y Dionisos son dos fuerzas, dos impulsos 
opuestos de la naturaleza que se integran, en una relación dia-
léctica, en la obra artística. Apolo, el dios solar de la individua-
ción, no puede vivir sin Dionisos, el dios de la ebriedad que lle- 
va a la liberación del yo individual y a su aniquilamiento en el 
yo colectivo.

El viraje de la ginecocracia al patriarcado, interrumpido, ya 
se vio, por estadios intermedios como la lucha amazónica, fue 

Rossi.indd   284 8/12/10   16:37:33



285

lento, gradual y lleno de contrastes; en esos estadios lo antiguo 
y lo nuevo coexistieron. La supremacía del matriarcado duró 
milenios, pero tuvo que ceder frente al patriarcado después de 
una larga interiorización de la imagen paterna, que terminó im- 
poniéndose y desplazando al principio materno. El padre se 
afirmó después de graves contrastes con el matriarcado, com-
probados por los mitos que hablan de cruentas luchas contra 
serpientes, dragones y monstruos, todos símbolos primigenios 
del elemento materno. Cesa así la dependencia ciega hacia la 
madre, cuya imago, hay que subrayarlo, es ambivalente y ofrece 
dos aspectos, uno constructivo y otro destructivo: la madre bue- 
na, fuente de seguridad, que da calor, abriga y alimenta, pero 
también la madre mala con su riesgo de opresión, debido a la 
cristalización de su función de nodriza; se sabe que la fijación 
en la madre, símbolo del inconsciente, amenaza con paralizar 
el desarrollo del yo, su autonomía. El triunfo del principio pa-
terno, dice Bachofen, implica la emancipación de las manifes-
taciones de la naturaleza, la elevación de la existencia humana 
por encima de la vida corpórea, material; con ello el hombre 
rompe las cadenas del telurismo.

Bachofen estudia el conflicto y la alternancia entre las dos fuer- 
zas opuestas recurriendo no sólo a fuentes históricas, sino tam-
bién a las tragedias de Esquilo (525-426 a. C.) y de Eurípides. 
La última parte de la trilogía de la Orestíada de Esquilo, “Las 
Euménides”, documenta el conflicto entre las dos fuerzas. En 
la primera parte, Agamenón regresa a Argos después de diez 
años de guerra contra Troya; su esposa Clitemnestra, que en 
esos años había sido amante de Egisto, lo acoge con festejos 
para luego asesinarlo. Orestes, el hijo de ambos, para vengar 
al padre mata a la madre. Por ello, las Euménides, guardianas 
del orden materno todavía vigente, intervienen para enjuiciar-
lo, y cuando él les pregunta por qué no habían castigado a la 
asesina, ellas contestan: “No era consanguínea del hombre al 
que mató”. Matar a la madre, con la que se tienen vínculos de 

Rossi.indd   285 8/12/10   16:37:33



286

consanguinidad, era la peor trasgresión de las normas inviola-
bles del derecho materno, cualquiera que hubiese sido su moti-
vación. Sin embargo, las Euménides terminan doblegándose a 
Atenea y Apolo, es decir, a los dioses del principio paterno.

“Yo no tuve madre que me generara —dice la diosa Atenea, 
nacida de la cabeza de Zeus olímpico—, y propendo por el hom- 
bre”. Apolo, el dios solar, va más allá de Atenea y niega cual-
quier derecho a la madre: “No es la que llaman madre la que 
engendra un hijo, sino que es sólo la nodriza del embrión re-
cién sembrado” (Esquilo, Tragedias, 523). Por lo tanto, Apolo 
y Atenea llaman a un proceso público (el primer proceso de la 
historia, observa Bachofen) y a una votación que absuelve a 
Orestes. El diálogo entre las Euménides y los dos dioses abre un 
debate acerca de la mujer que prevalecerá durante milenios.

Bachofen acude también a Eurípides (¿480?-406 a. C.) quien 
en su Medea enfrenta el conflicto entre el viejo y el nuevo prin-
cipio de vida y lo simboliza en el mito de los argonautas: la re- 
lación entre el héroe Jasón y Medea y el inicial connubio amo-
roso entre los dos. El mito de los Argonautas registra claramen-
te el choque entre el mundo asiático, gobernado por el derecho 
de las madres, y el mundo griego, sometido al principio pater-
no. El héroe griego Jasón se dirige con sus compañeros en la 
nave Argos a la isla de Cólquida, en busca del vellocino de oro. 
La asiática Medea, hija del rey de Cólquida, se enamora del él 
y lo ayuda con sus artes mágicas a apoderarse del vellocino; 
llega a matar a su propio hermano para defender al héroe y lo 
sigue a Grecia como su esposa. Una vez en su patria, Jasón la 
repudia para casarse con Créila, hija del rey de Corinto. Trai-
cionada, Medea se venga, y con su poder mágico mata a Créila 
y a su padre; después da muerte a sus propios hijos y huye en 
un carro tirado por dos dragones.

El ocaso definitivo de la ginecocracia dio inicio a una nueva 
etapa en la historia de la humanidad, la del patriarcado, etapa 
necesaria porque sin intervención activa en la naturaleza el gé-

Rossi.indd   286 8/12/10   16:37:33



287

nero humano no habría podido sobrevivir. El humano es un 
animal biológicamente desprovisto. La ciencia y la técnica in-
troducidas por el hombre nacieron como “remedio” a la insufi-
ciencia biológica de un ser que, al contrario de los animales que 
nacen oportunamente abastecidos de todo por la naturaleza, es 
incompleto: el humano nace desnudo, descalzo, indefenso. Gra- 
cias a las construcciones técnicas, a los artefactos, la humanidad 
ha logrado “culturalmente” la estabilidad que el animal posee 
por naturaleza; la técnica ha seguido al ser humano desde los 
primordios (Prometeo).

Con la victoria del patriarcado empieza el desarrollo arries-
gado y unilateral del espíritu masculino, no equilibrado por el 
mundo de la psique materna. Bajo el orden paterno, el princi-
pio de racionalidad modifica por completo la naturaleza, que se 
volverá objeto de la intervención y de la explotación en exceso 
del hombre, hasta la catástrofe ecológica que hoy amenaza su 
supervivencia. La naturaleza, despojada de sus calidades me-
tafísicas, será reducida a objeto de utilidad y de cálculo, y el 
sistema social se verá invertido.

Al universalismo del principio materno sigue el individua-
lismo; a la igualdad, la diversidad y la discriminación social; a 
la libertad sexual propia del derecho materno, la moral repre-
siva de la sexualidad; a la preeminencia del lado izquierdo, el 
lado derecho; al politeísmo religioso de la Madre, el monoteís-
mo paterno autoritario (la familia, la propiedad privada y el 
Estado); a la paz y la justicia, la violencia y la guerra. En fin, 
Bachofen dirá que la unidad de la masa se disgrega, y la reali-
dad indiferenciada será superada por el principio de separación 
(“Preámbulo e introducción”). La división del trabajo, que ha-
bía empezado en la Edad de Bronce y de Hierro, alejará a la 
mujer de cualquier actividad fuera del ámbito de la reproduc-
ción. Ella, que había introducido la agricultura, la cerámica, el 
tejido, se limita ahora a criar a sus hijos. Su rol como madre se 
invierte: de protectora pasa a ser madre “protegida” por el hijo. 

Rossi.indd   287 8/12/10   16:37:33



288

Como dice Benjamin, la transición del derecho materno al de-
recho paterno estará documentada en el siglo xx por los estu-
dios científicos de etnografía y antropología sobre las socieda-
des pertenecientes aún al estadio salvaje.

La madre, “materia-tierra-tinieblas-luna”, y el padre, “espí-
ritu-cielo-luz-sol”, van a ser estereotipos para siempre. La mu-
jer pierde su rol protagónico y queda encuadrada en el sistema 
patriarcal como un apéndice bajo la tutela del hombre. Da ini- 
cio la misoginia del mundo occidental, teorizada por Aristóteles, 
a la que sucederá la satanización de la mujer por parte de la Igle- 
sia católica. El antifeminismo acompañará a la mujer durante 
centurias, hasta finales del siglo xix. Salvo excepciones, escri-
tores y poetas manifestarán desprecio o ninguneo hacia ella. Un 
ejemplo es la Physiologie du mariage, de Balzac, en la que se 
la condena así: “El destino de la mujer y su gloria única consis-
ten hacer latir el corazón de los hombres” (Balzac apud Beau- 
voir, Segundo sexo, 102). Asimismo, el novelista francés pen-
saba que “hay que negarle la instrucción y la cultura, prohibir-
le todo cuanto podría permitirle desarrollar su individualidad, 
imponerle ropas incómodas, animarla para que siga un régimen 
conducente a la anemia” (102).Y él añade que “la mujer casada 
es una esclava a quien hay que saber sentar en un trono” (102-
103). 

La mujer permanecerá definitivamente mutilada hasta princi-
pios del siglo xx, cuando despierta la autoconciencia femenina, 
que se manifiesta en la realidad histórica, con las reivindicacio-
nes de las sufragistas en Inglaterra —que a menudo terminan en 
la cárcel. El movimiento llega de arriba, de la clase aristocráti
ca y la alta burguesía para propagarse hacia abajo y por todo 
Occidente.

Si bien la mujer desaparece de la historia, su imago, sin em-
bargo, permanece relegada en el inconsciente colectivo, y como 
observa justamente Melanie Klein, es probable que la sucesiva 
conquista de la naturaleza y su explotación por parte del hom-

Rossi.indd   288 8/12/10   16:37:33



289

bre hayan sido vividas por el inconsciente colectivo como una 
agresión sádica contra la Madre, como un matricidio. De hecho 
la Gran Madre permanece presente en el historiador Plutarco 
(¿46?-127 d. C.) —sacerdote en Delfos del templo de Apolo, 
dios de lo masculino—, quien todavía atribuye a Isis, la Gran 
Madre egipcia, estas palabras: “Yo soy todo lo que ha sido, lo 
que es y lo que será, y mi peplo jamás me lo levantó ningún 
mortal” (Plutarco, Obras, 73). El romano Apuleyo (¿125?-184 
d. C.) dedica su Asno de oro a Isis, la Madre de la creación, “el 
tronco que da origen a las generaciones, la suprema divinidad” 
(Apuleyo, El asno, 325). Milenios después, la pérdida de la 
unidad originaria con la naturaleza continuará viviéndose como 
una mutilación. Hasta el siglo xx la mujer estará condenada, 
como dice Simone de Beauvoir (Le deuxième sexe), a permane-
cer encerrada en el mundo de la inmanencia, de las labores fijas 
y repetitivas del quehacer cotidiano, encarnando sólo el aspec-
to pasivo, estático e inmutable de la sociedad, mientras que el 
hombre entra en el mundo de la trascendencia: creador, cons-
tructor, proyectado hacia el futuro.2 Trascendencia e inmanen-
cia, el espíritu contra la vida, será el lema de los intelectuales del 
siglo xx (a los que se unió el Mann de Consideraciones de un 
impolítico); alma-espíritu serán los temas de la filosofía de Lud- 
wig Klages y del poeta Stefan George.

Hemos sintetizado esquemáticamente el contenido del Ma-
triarcado de Bachofen, una obra que ha dado origen a interpre- 
taciones opuestas. El mitólogo Furio Jesi, estudioso de la obra 
bachofeniana, la critica a pesar de reconocer la objetividad de 
su descubrimiento histórico. Según Jesi, Bachofen sería un an
ticuario que acumula objetos originales como prueba de un ma- 
terial demasiado heterogéneo. No obstante, la obra de Bachofen 
tuvo amplia influencia en las corrientes culturales más diver

2 Dicho sea de paso, Simone de Beauvoir nombra sólo dos veces a Bachofen, 
estropeando su nombre —Brachoffen— y liquidándolo en una breve nota como un 
autor ya superado por la moderna sociología.

Rossi.indd   289 8/12/10   16:37:34



290

sas, desde la izquierda marxista y anarquista del siglo xix hasta 
el psicoanálisis, y el movimiento feminista, cuando despierta 
en la realidad histórica la autoconciencia femenina y empieza 
la lucha de las mujeres por su emancipación; influirá también 
en la cultura de derecha del siglo xx y en los nazis.

Es importante recalcar que la rebeldía femenina al autorita-
rismo masculino está anticipada por Ibsen en su Casa de mu-
ñecas (1879). Después de ocho años de matrimonio, la prota-
gonista Nora se rebela ante el esposo, quien la trata y la mima 
como a una niña (“mi alondra”, “mi ardilla”, “mi pajarito”), pe- 
ro a la primera dificultad la critica duramente; ella abandona el 
techo conyugal junto a sus hijos.

La posición con respecto al movimiento feminista del siglo 
xx será de apoyo o de rechazo. En 1903, un poeta de aguda sen- 
sibilidad como Rainer María Rilke advierte la necesidad de una 
integración de los dos géneros, y en una carta al joven Franz 
Xavier Kappus sostiene que “la gran renovación del mundo 
quizá consista en que el hombre y la mujer, liberados de todos 
los sentires erróneos y desganas, no se buscarán como opues-
tos, sino como hermanos y vecinos, y se reunirán como perso-
nas” (Rilke, Cartas, 48).

Sigmund Freud, al contrario, sostendrá la visión patriarcal y 
verá en la transición de la madre al padre una victoria de la es- 
piritualidad sobre la sensualidad, y por lo tanto un progreso 
cultural. De Freud diverge Theodor W. Adorno en su Minima 
moralia de 1945 (subtitulado significativamente Reflexiones 
desde la vida dañada), que critica la escisión naturaleza-hom-
bre, sosteniendo que la mujer es el efecto del látigo del hombre 
(Nietzsche había dicho: “Si vas con la mujer, no olvides el láti-
go”). En el aforismo 59, Adorno comenta:

El carácter femenino y el ideal de la feminidad conforme al 
cual se halla moldeado, son producto de la sociedad masculina. 
[…] Dondequiera que tal naturaleza pretende ser humana, la 

Rossi.indd   290 8/12/10   16:37:34



291

sociedad masculina aplica con plena soberanía en las mujeres 
su propio correctivo, mostrándose con su restricción como un 
maestro riguroso. El carácter femenino es una copia del “posi-
tivo” de la dominación. Así resulta tan mala como ésta. Lo que 
dentro del sistemático enmascaramiento burgués se denomina 
en general naturaleza, es simplemente la cicatriz que deja la mu-
tilación producida por la sociedad. Si es cierto que el teorema 
psicoanalítico según el cual las mujeres viven su constitución 
psíquica como la consecuencia de una castración, éstas tienen 
en su neurosis una vislumbre de la verdad (Minima, 99-100).

En el mismo libro Adorno se aleja de Freud y desaprueba lo 
contradictorio de su posición. Por un lado, Freud critica la ideo-
logía burguesa, es decir, la condena del instinto; por otro lado, 
adhiere a esa condena en nombre de la cultura. Critica la renun-
cia, el sacrificio del instinto contrario a la realidad, y al mismo 
tiempo exalta ese sacrificio como sublimación promotora de 
cultura. Freud, concluye Adorno, está a medio camino entre el 
deseo de una emancipación de los oprimidos y la apología de 
su supresión.

Después de la Segunda Guerra Mundial varios estudiosos to- 
man su punto de partida del Matriarcado de Bachofen: Erich 
Neumann (Historia de los orígenes de la conciencia, 1949 y La 
Gran Madre, 1956); Erich Fromm (La crisis del psicoanálisis, 
1970); Franz Baumer (La Grande Madre. Scenari da un mondo 
mitico, 1995).

Particularmente interesante es un libro del psicoanalista fran- 
cés Gérard Mendel, quien explica la rebelión de las generacio
nes de 1968 como una oposición a la opresión del mundo mo-
derno tiránico y autocastrador; una rebelión contra el poder 
paterno que habría causado un “trastorno de las alianzas”: la 
alianza con la madre vengadora y el rechazo de la racionalidad, 
así como nuevas formas místicas, nihilismo, rechazo psicopáti-
co de la realidad. El triunfo del padre sobre el elemento feme-
nino llega a la autodestrucción.

Rossi.indd   291 8/12/10   16:37:34



292

De hecho, afirma Mendel, la destrucción ecológica es tam-
bién la gran metáfora de la destrucción del elemento femenino, 
de la gran Madre tierra. ¿Qué se necesitaría para evitar la des-
trucción?, se pregunta el autor. Una guerra de las amazonas en 
una nueva versión. El mundo femenino debería unirse y dete-
ner la caída en el abismo en el que ya nos encontramos, antes 
de llegar hasta el fondo. Está en juego el destino de la humani-
dad. La mujer se ha erigido contra el hombre para declarar sus 
derechos de igualdad, pero entre el modelo masculino. Sin un 
proyecto revolucionario de ese mundo, ella misma contribuirá 
a la destrucción de la humanidad.

Estos autores insisten en que el riesgo de la humanidad con-
siste hoy, en parte, en el desarrollo consciente, unilateral del pa- 
triarcado, no equilibrado por el mundo psíquico arquetípico de 
lo femenino; insisten en la urgencia del desarrollo de cada in-
dividuo hacia la totalidad psíquica y la integración de los dos 
principios, el paterno y el materno, que debería ser el ideal edu-
cativo del futuro: sólo este desarrollo integral hará posible una 
vida fecunda de la comunidad.

Referencias

Adorno, Theodor Wiesengrund, Minima Moralia. Reflexiones desde 
la vida dañada. Obra completa 4, Madrid, Akal, 2006.

Apuleyo, El asno de oro, trad. Lisandro Rubio Fernández, Madrid, 
Gredos, 1995.

Bachofen, Johann Jakob, Il matriarcato, 2 tomos, Torino, Einaudi, 
1988.

Baumer, Franz, La Grande Madre, Génova, ecig, 1995.
Benjamin, Walter, Obras, Libro II / vol. 1, Madrid, Adaba, 2007.
Beauvoir, Simone de, El segundo sexo, Buenos Aires, Sudamerica-

na, 1999.
Euripides, Tragedias: Medea, Las Bacantes, Ifigenia en Aúlide, Bar-

celona, Bruguera, 1973.

Rossi.indd   292 8/12/10   16:37:34



293

Esquilo, Tragedias, trad. Bernardo Perea Morales, Madrid, Gredos, 
2007.

Fromm, Erich, La crisis del psicoanálisis, México, Paidós, 1995.
Goethe, Johann Wolfang, Fausto, México, Universidad Nacional Au- 

tónoma de México, 1924.
Ibsen, Henrik, Casa de muñecas, Madrid, Cátedra, 1999.
Mendel, Gerard, La rebelión contra el padre, Barcelona, Península, 

1968.
Neumann, Erich, Storia delle origini della coscienza, Roma, Astro-

labio, 1978.
——, La Grande Madre, Roma, Astrolabio, 1981.
Plutarco, Obras Morales y de costumbres (Moralia) VI, Madrid, 

Gredos, 1995.
Rilke, Rainer María, Cartas a un joven poeta, Madrid, Alianza, 2001. 

Rossi.indd   293 8/12/10   16:37:34




