Acta Poetica 29 (2)
OTONO
2008

Bajtin y Benjamin: lecturas desde otros cronotopos
(en torno a Goethe y otros temas)

Tatiana Bubnova

En este articulo se lleva a cabo una lectura paralela de algunos textos de
dos pensadores del siglo xx: el ruso Mijail Bajtin (1895-1975) y el alemén
Walter Benjamin (1892-1940). Realizada con una intencidn heuristica, tal
lectura estd condicionada, como cualquier otra, por la circunstancia histori-
ca, geogréfica, social del lector, y por tal circunstancia se manifiesta como
necesaria. Tal vez revele mds sobre el lector que sobre el objeto; aun asi, se
realiza con la herramienta analitica proporcionada sobre todo por Bajtin y
estd provocada por la heterodoxia benjaminiana vista asimismo desde los
conceptos del ruso. De igual manera, la lectura obedece a un malestar pro-
vocado por una inconsistencia ética con que estos productos intelectuales se
han manipulado en el mercado académico.

PaLABRAS cLAVE: Bajtin, Benjamin, Goethe, Las afinidades electivas.

This paper proposes a parallel reading of some texts by Mijail Bajtin (1895-
1975) and Walter Benjamin (1892-1940), two of the most influential critics
of the 20™ Century. Although its heuristic approach is conditioned —as any
other— by the social, historical and geographical circumstances of the rea-
der, and that it might reveal more about the reader than about its object,
this approach uses the analytic tools provided by Batjin and is induced by
Benjamin’s heterodoxy. This text is motivated as well by the uneasiness
caused by the unethical way in which this intellectual works have been ma-
nipulated in the academic world.

39



Acta Poetica 29 (2)

OTONO
2008
Tatiana Bubnova
Instituto de Investigaciones Filologicas, UNAM
Bajtin y Benjamin: lecturas desde otros cronotopos
(en torno a Goethe y otros temas)
Se lleva el viento a la semilla de oro:
ella se ha perdido, no volvera jamas.
MANDELSTAM

No existe nada muerto de una manera absoluta:
cada sentido tendra su fiesta de renacimiento.
BAITIN

Los epigrafes se contradicen. Si se toma en cuenta el hecho de
que las ideas de Bajtin acerca de la comunicacién verbal son
autorreferentes,' en la contradiccion se puede encontrar un de-
terminado sentido. En primer lugar, siguiendo a Mandelstam,
resulta que, en efecto, lo que se pierde, se pierde para siempre,
y es imposible recuperar el pasado en su plenitud. Pero, por
otro lado, preferimos creer que “los manuscritos no arden”,” y

' “Los textos de Bajtin son textos que se analizan a si mismos, se trata de una
filosofia del lenguaje que se ilustra a si misma y esta orientada al habla indirecta”
(L. Gogotishvili y Gurevich, Baxtin kak filosof, 144; todas las traducciones del ruso
son mias, salvo indicacion de lo contrario).

2 Como pretende Woland, o sea, el Satdn, en el Maestro y Margarita de Bul-
gakov.

41



ninguna palabra se muere completamente. La palabra sobrevi-
ve siempre, la cuestion es, jen qué forma? Es lo que deberian
preguntarse a si mismos todos aquellos que pretenden una vez
mas “haber comprendido” a Bajtin, tanto en el sentido positivo
como negativo. Lo que no suele practicarse es la aplicacion de la
concepcidn bajtiniana acerca de la dialogicidad interna de la pa-
labra al mismo proceso de recepcion (occidental) de sus ideas,
desde el mismo principio (hacia 1966)° hasta el mero presente.
A mi modo de ver, al hacerlo, dariamos con el “didlogo en el
gran tiempo” que la palabra establece con los interlocutores
pasados y futuros por una parte, y con la existencia histérica
del enunciado bien arraigado en el presente por la otra, con-
ceptos que aparecen como dos polos de su pensamiento que se
condicionan mutuamente. Porque un enunciado histéricamente
concreto puede ser recibido, en el “gran tiempo”, de una mane-
ra insospechada incluso para su propio autor, debido no sélo al
contexto, sino también al potencial semdntico de una palabra
“neutral” (cfr. Voloshinov, El marxismo: la palabra no perte-
nece a nadie, por eso se “apropian” de ella los diversos grupos
sociales, ddndole connotaciones ideoldgicas encontradas). Esto
es de sentido comin. Pero, por extrafio que parezca, en sus
textos pueden encontrarse aspectos que no cuadran bien con
su aparentemente “racional” y actualizada interpretacion del
lenguaje ligada a su enunciacion instantdnea, interpretacion
que nos resulta mas comoda cuando situamos el pensamiento
bajtiniano en la esfera de una “prosaica”.* Por ejemplo, cuando
Bajtin menciona el “ser expresivo y hablante”, cuando habla
del “ser que se revela a si mismo” (Sobranie Sochinenii, tomos

3 Cuando Kristeva presenta su informe, “Bakhtine, le mot, le dialogue, le roman”
(publicado en Critique) en el seminario de Barthes.

4 Cfr. la interpretacion magistral y cominmente aceptada del pensamiento ba-
jtiniano como una “prosaica” (contraparte de la “poética”); es decir, en el sentido
de empirismo y pragmatismo, en G. S. Morson y C. Emerson, Mikhail Bakhtin,
Creation of a Prosaics.

42



Sy 2, 8), su postura hace contrapunto con las ideas de Benja-
min, para quien el mundo y sus objetos anteriores a la “Caida”
solian hablar en su propio lenguaje, el de su ser, que el hom-
bre conocié mediante los nombres que les asignara de acuerdo
con la tarea que Dios le habia dado. Pero el lenguaje como
conocimiento fue justamente la manifestacion de la Caida. La
funcién comunicativa del lenguaje resulta, de este modo, para
Benjamin, una “funcién burguesa”.’ De acuerdo con Bajtin, la
naturaleza observa las acciones humanas en calidad de “testigo
y juez” (Estética de la creacion verbal, 341). La propia idea
de la “Caida del lenguaje” hace, en mi opinion, un contrapun-
to con las reflexiones finales de Voloshinov, en El marxismo y
la filosofia del lenguaje, acerca de la “palabra ideoldgica” que
se vuelve irresponsable por apoyarse demasiado en la “palabra
ajena” para justificar la posicion propia (Voloshinov, El mar-
xismo, 173): la caida en el registro de la “prosaica”. Mientras
tanto, Benjamin habla acerca de un utdpico “lenguaje puro”
(“La tarea del traductor”, articulo publicado en 1923), para el
cual la “falsa conciencia” es imposible.

No obstante, existen otros temas que invitan a colocar a am-
bos pensadores en planos paralelos. Asi, el “marxismo goti-
c0”® de Benjamin, en la perspectiva del cual el surrealismo, si
bien observado desde una distancia critica, no dejaba de ser una
fuente de la “iluminacién mundana del pensamiento” (Benja-

5 Cfr. Benjamin, Obras, 11 1, 144-161 (“Sobre el lenguaje en cuanto tal y sobre
el lenguaje del hombre™).

¢ Es la opinién de M. Lowy. No hay que perder de vista que el marxismo de Ben-
jamin se caracteriza, ademads, por su pesimismo activo y productivo, “ ‘organizado’,
préctico, orientado plenamente al propdsito de impedir, mediante todos los modos
posibles, la llegada de lo peor” (Lowy, “Walter Benjamin y el surrealismo”, 86;
como se puede ver, Lowy le atribuye a Benjamin cualidades de profeta) que estaba
entonces a punto de llegar, frente a la fe irresponsable y candida en el esquema lineal
y optimista del progreso que solian profesar los partidos burgueses y socialdemo-
cratas. Conviene agregar que el marxismo-leninismo soviético compartia esta idea
simplificada del progreso.

43



min, “Le surrealisme”, apud Lowy, “Walter Benjamin y el su-
rrealismo”, 85), nos hace acordarnos del “realismo gético™’ de
Bajtin descrito en Rabelais en un registro extético e inspirado
que presupone no simplemente un estilo, sino una concepcion
“cosmica” del cuerpo colectivo.® El motivo utépico y mesia-
nico que acompaiia la concepcién de la historia en Benjamin
puede encontrarse, de acuerdo con ciertas interpretaciones ac-
tuales de Bajtin (cfr., por ejemplo, Gardiner, “Bakhtin’s Carni-
val”; Poole, “Bakhtin and Cassirer”), en toda la representacion
del carnaval como uno de los mecanismos de la historia, inclu-
yendo la nocién especifica del lenguaje (de la plaza publica en
particular).” Desde luego, nos vemos obligados a trazar entre
el “lenguaje puro” y el de la plaza publica (en el sentido que
V. Turbin le atribuia) una analogia que no a todos gusta (desde
el filésofo ruso A. F. Losev hasta el analista contempordneo B.
Groys; cfr. Bubnova, En torno a la cultura, 150). Por lo pronto,
nos vamos a limitar a esta analogia.

Uno de los descubrimientos mas importantes de Bajtin es
el crecimiento del sentido en el “gran tiempo”.!° Esto quiere

" Término empleado en la fase de disertacién de Rabelais. Cfr. N. Pan’kov, “Ver-
sién temprana de la concepcidn del carnaval”.

8 Es interesante apuntar que el “cuerpo colectivo” aparece también en Benjamin
(cfr. el articulo “Walter Benjamin y el surrealismo”). Tal vez éste sea uno de los pun-
tos en que las iluminaciones de los dos pensadores se corresponden con la cultura
moderna. Este cuerpo colectivo puede encontrarse en Gogol —a quien Benjamin
leyé— en la descripcién del tumulto de una feria pueblerina, “cuando toda la mu-
chedumbre se funde en un solo enorme monstruo y sacude todo su corpachén en la
plaza y las angostas calles, grita, rie, brama...” (Gogol, 16).

% Acerca del lenguaje de la plaza publica, ver V. Turbin, “Carnaval: religién, po-
litica, teosofia” [articulo del libro, en ruso, Bajtinski Sbornik I, Moscu, 1990, 6-29].
Turbin considera que el lenguaje de la plaza puiblica corresponde al jibilo con que
el “Verbo encarnado”, o sea Cristo, festeja el cuerpo con sus funciones y manifesta-
ciones, para El ajenas, en la misma medida en que el lenguaje terrenal se opone al
lenguaje de “otros mundos”, de donde el hijo de Dios viene (cfr. Bubnova, En torno
a la cultura popular de la risa, 157 y 158).

19 Cfr. Bocharov, 280. Me parece absolutamente fundamental la idea de Bajtin
acerca del crecimiento del sentido en el tiempo. En el texto citado, S. G. Bocharov
la plantea como entre comillas, teniendo posiblemente presente la critica de M. L.

44



decir que cada generacidn de lectores aporta su propia com-
prension a los textos (no necesariamente literarios) conocidos
desde siempre. Me pregunto si no es conveniente completar el
concepto del “gran tiempo” con el del espacio, para acercarnos
de esta manera al cronotopo en el “gran tiempo”.!! La lectura de
Bajtin después de una generacién de investigadores cambiaba,
como es bien sabido, con cada modificacion de las condiciones
de recepcion. Simultaneamente iban surgiendo nuevos sentidos
relacionados también con la difusion de sus ideas en el espacio,
de modo que Bajtin estd hace tiempo arraigado en Latinoamé-
rica. Lo mismo se puede decir de Walter Benjamin, a quien
colocamos al lado de Mijail Bajtin, convirtiendo esta operacion
en una variedad de lectura en el tiempo-espacio: ambos se han
convertido en parte de un acervo intelectual universal, del que
Latinoamérica reclama legitimamente su parte, al leer a los dos
en una nueva perspectiva sobre el fondo de sus propios contex-
tos culturales y politicos y de una nueva etapa del pensamiento.
Tal situacidn se inscribe orgdnicamente en la teoria del dialo-
gismo bajtiniano:

Un texto vive tan sélo en contacto con otro texto (contexto).
Sélo en el punto de este contacto de los textos se enciende una
luz que ilumina hacia delante y hacia atrés, incluyendo el texto
en un didlogo. Subrayamos que se trata del contacto dialégico
entre los textos, y no de un contacto mecanico de oposiciones
que Unicamente es posible dentro de los limites de un solo texto
(pero no del texto y los contextos) entre los elementos abstractos
(signos dentro del texto), y que sélo es necesario en la primera

Gasparov (articulo de 1978, “Bajtin en la cultura rusa del siglo xx” [en ruso], 33-
36). Mientras tanto, en Benjamin se puede encontrar una idea afin en “La tarea del
traductor”.

" A. Gémez-Moriana propuso una diatopia como dimension espacial del cro-
notopo (cfr. Gomez-Moriana, “Triple dimensionalidad del cronotopo bajtiniano...”,
154).

45



etapa (de la comprensién del significado, pero no del sentido)
(Bajtin, Estética de la creacion verbal, 364).

Por supuesto, se presenta el problema del estatus de la ver-
dad y de la justificacion de todas nuestras interpretaciones. No
obstante, no hay que perder de vista que incluso un error o una
lectura imprecisa generan en una situacion determinada un des-
plazamiento del sentido e incluso un sentido nuevo, como cons-
ta a partir de los numerosos constructos “bajtinizantes” en las
lenguas mas diversas.'? Podriamos remitirnos a la “traduccién
total”, estado que predomina en el mundo contemporaneo, ' el
modo de comunicacién que presupone una transformacién de
las comunicaciones a través de los sistemas signicos variados,
mismos que, a su vez, representan distintos niveles de didlo-
go. Sentidos nuevos coexisten e influyen sobre el pensamien-
to contemporaneo. La verdad, de acuerdo con Bajtin, también
tiene un cardcter dialégico o “de congregacién” [cobopmbiti].
Asi, en Voloshinov “la verdad sélo es eterna como generacion
permanente de la verdad” (El marxismo, 172). En Bajtin “la
verdad requiere de una pluralidad de conciencias, [...] es por
principio inabarcable por los limites de una sola conciencia,
[...] al tener, por asi decirlo, un caricter de acontecimiento, y
nace en el punto de contacto de distintas conciencias” (Estética
de la creacion verbal, 92). En Benjamin, el contenido de la
verdad se manifiesta mediante la alegoria concebida como una
iluminacion instantdnea del sentido semejante a un reldmpago,

12 Comparto la opinién de Caryl Emerson acerca de que “translation, broadly con-
ceived, was for him the essence of all human communication” (cfr. Bajtin, Problems
of Dostoevsky’s Poetics, “Editor’s Preface”, XXXI). Cfr. también Beasley-Murray,
Mikhail Bakhtin and Walter Benjamin, 101: “Benjamin, like Bakhtin and Voloshi-
nov, raises a secondary activity, translation, to the status of primary activity. Transla-
tion becomes the foundation for all language”. Desde luego, el sentido que ambos
pensadores atribuyen a la traduccién no coincide: para Benjamin, en la traduccién
ha de manifestarse la palabra de Dios, mientras que Bajtin sugiere el crecimiento del
sentido por medio de la traduccién concebida como didlogo.

13 Cfr. Torop, La traduccion total, passim.

46



asi como mediante el lenguaje plural de las cosas (cfr. Jobim e
Souza, “Mikhail Bakhtin e Walter Benjamin”, 341).

Por otra parte, en el mismo sentido, Walter Benjamin nos
invita a examinar mds de cerca la transformacién que opera la
traduccioén en el original: por una parte, traduttore, traditore;
por otra,

las traducciones que son algo mds que comunicaciones surgen
cuando una obra sobrevive y alcanza la época de su fama. Por
consiguiente, las traducciones no son las que prestan un servi-
cio a la obra, como pretenden los malos traductores, sino que
mds bien deben a la obra su existencia. La vida del original al-
canza en ellas su exposiciéon pdstuma mas que vasta y siempre
renovada (Benjamin, Angelus Novus, 130).

Es decir, la traduccién implica la emergencia de un nuevo
sentido 0 —si se prefiere— la manifestacion de un sentido has-
ta ahora oculto.

Por eso hablaremos de Bajtin y Benjamin desde nuestras
circunstancias actuales, extrafias para ellos, a pesar de que en
muchos aspectos esta lectura cruzada se inscribe en la perspec-
tiva de las intuiciones o iluminaciones de los dos pensadores,
a saber: desde el punto de vista del cronotopo contemporaneo,
que presupone una recepcion universal que atraviesa lenguas,
territorios y condiciones sociales e intelectuales de un mundo
en estado de cambio permanente e inusitadamente acelerado.
La refraccion de los sentidos resulta inevitable, incluso necesa-
ria y debe ser analizada no s6lo desde una verdad abstracta o de
una adecuacion tedrica, sino desde el punto de vista de la vida
social de la palabra.

Ambos pensadores son parte inalienable de aquel pensa-
miento filoséfico contempordneo que se concentra en torno al
andlisis de los destinos del siglo veinte y se inscribe en el con-
texto de la época postsecular que estamos viviendo. Tratamos
de entender nuestro mundo, revisando la experiencia vivida en

47



busca de elementos aptos para su evaluacion y, por consiguien-
te, para orientarnos en la situacion actual. Se trata, desde lue-
go, de una nueva etapa de la biisqueda de la verdad, ya después
de que las “grandes narrativas” del siglo pasado perdiesen su
prestigio. ;Acaso no es por eso que recurrimos a Bajtin y Ben-
jamin? En realidad, la nuestra no es menos época de transicién
que aquella en que nuestros “héroes”, actualmente convertidos
en blanco de interpretaciones intrinsecamente contradictorias
(y de contrapunto), empezaban a escribir: estamos en un nuevo
“cambio de paradigma”. No voy a demorarme en las bien co-
nocidas etapas de la recepcion del pensamiento bajtiniano (la
escuela semidtica soviética, Kristeva, Todorov, Holquist, Mor-
son-Emerson, la escuela postmarxista angloparlante —Gardi-
ner, Shepherd, Brandist, Hirschkop y Hitchcock—, la tendencia
teologica occidental y la inclusion de Bajtin en el &mbito de la
Iglesia [votserkovlenie]) que en la década pasada presenciamos
en la escuela de los intérpretes rusos; sefialo s6lo algunos mo-
mentos de dicha recepcion durante los dltimos cuarenta afios.
No estd por demds mencionar también las particularidades de
la lectura de Bajtin en el mundo hispanoparlante, sefialando
oportunamente las diferencias entre Espafa y Latinoaméri-
ca.'* De este modo, la trayectoria del pensamiento bajtiniano
con sus diversas interpretaciones transcurre desde la semidtica

14 Mientras en Espafia prevalece la recepcion a la luz de la teorfa y la historia
literaria (cfr. Domingo Sédnchez-Mesa), en América Latina se destaca un circulo
mds amplio de disciplinas de los proyectos ideoldgicos para los cuales la aportacion
de Bajtin resultd ser necesaria (basta revisar las actas de la “Bakhtin Conference”
celebrada en Brasil en el ailo 2003). En México, las ideas de Bajtin llegaron a ser es-
pecialmente fructiferas para la antropologia marcada por una determinada ideologia
(la misidn histérica de la salvacion de las culturas e identidades indigenas). Hay un
cierto interés en el drea de la historia del arte, de los estudios literarios y de la lin-
giifstica, disciplinas menos comprometidas ideolégicamente. Cabe afadir, por otra
parte, que en cierta medida en los Estados Unidos se observa una situacién andloga
en la antropologia: la “antropologia dialégica”, basada en la conciencia del papel
politico tradicional de esta disciplina, impregnada de la ideologia del colonialismo,
surge bajo la influencia catalizadora de Bajtin. Cfr. Tedlock y Mannheim, eds., The
Dialogic Emergence of Culture.

48



y el marxismo hasta la teologia: las exégesis de las ideas del
pensador generan respuestas ideoldgicas, comenzando por la
bisqueda de soluciones revolucionarias y terminando por su
vinculacién con la tradicion rusa de filosofia religiosa.

A su vez, Walter Benjamin propone en sus textos una sinte-
sis de la teologia judia con el materialismo histérico concebido
como andlisis politico de la cultura (cfr. Lowy, “Walter Benja-
min y el surrealismo”)."” Para ejemplificar una interpretacion
no sintética de las ideas de Benjamin se puede confrontar la
lectura contrastante del te6logo Gershom Scholem y del mar-
xista Theodor Adorno. En Latinoamérica, uno de los promo-
tores de la tendencia marxista es el fildsofo Bolivar Echeve-
rria. De este modo tenemos un misticismo judio confrontado
al marxismo. Al mismo tiempo, Michael Lowy plantea una
sintesis de estas tendencias contrastantes en la obra del pensa-
dor aleman. Por otro lado, las “iluminaciones” de Bajtin y de
Benjamin se interpretan en América Latina en un sentido clara-
mente politico y sirven de fundamento para pensar los hechos de
la historia y la cultura contemporénea e incluso para elaborar la
metodologia de diversas disciplinas, asi como la estrategia de
la posicién u orientacion politica en la literatura y los estudios

5 Para Lowy, las tres fuentes principales del pensamiento de Benjamin son el
mesianismo judio, el romanticismo alemédn y el materialismo histérico. Lo que se
toma por la visién del mundo romdntica puede ser definido como una critica cul-
turoldgica de la civilizacién contempordnea (capitalista) en nombre de los valores
precapitalistas, critica o protesta que se concentra en los aspectos mds odiosos del
capitalismo, a saber: cuantificaciéon y mecanizacién de la vida, reificacion de las
relaciones sociales, descomposicion de la comunidad y consiguiente decepcién del
mundo. Benjamin retoma la tradicion del romanticismo revolucionario y su conjun-
to de ideas estéticas, teoldgicas e historiogrificas. Mediante la tradicién romantica
entendida como cognicidn, arte y praxis, Benjamin ataca la ideologia del progreso
en nombre de la revolucién. Esta caracteristica formulada por Lowy debe modificar-
se a la luz de las divergencias manifiestas de Benjamin con respecto a los romanticos
en toda una serie de cuestiones tedricas y cosmovisionales, hecho que convierte su
actitud hacia el romanticismo en claramente dialdgica, lo cual recuerda las actitudes
de Bajtin hacia toda una serie de antecesores suyos.

49



literarios.'® Existen modelos muy productivos de lecturas de las
formas mads actuales del arte (por ejemplo, nuevas teatralidades
y performance concebidas como practica politica), formas cu-
yas realizaciones e interpretaciones se basan en determinadas
lecturas de la antropologia filos6fica bajtiniana.!”

Este no es, desde luego, el primer intento de colocar en una
misma fila a Bajtin y Benjamin (cfr. como ejemplo Jobim e
Souza, “Mikhail Bakhtin e Walter Benjamin™; Hirschkop, Mi-
jail Bajtin: An Aesthetics y “O sagrado e o secular”; Tihanov,
The Master and the Slave; Beasley-Murray, Mikhail Bakhtin
and Walter Benjamin, entre otros). De acuerdo con Beasley-
Murray,'® la misma inconmesurabilidad de ambos pensadores
permite ver mejor a uno a la luz del otro, permitiendo distinguir
en cada uno de ellos los aspectos invisibles capaces de mani-
festarse tan s6lo en esta confrontacion (cfr. Bajtin, Estética de
la creacion verbal, 335)." Esto hace recordar la idea de Bajtin
acerca de la reciproca exotopia [outsideness] de las culturas en
el proceso del contacto, gracias a la cual la posicion de obser-
vador de una de ellas le permite distinguir en la otra aspectos
inaccesibles a su propio autoandlisis. Por lo demds, conviene
recordar la observacion de S. S. Averintsev acerca del tema:*°

16 Cfr. Ortdzar, “Estéticas del residuo en Chile del postgolpe. Walter Benjamin y
la escena avanzada”, Acta Poetica, 28, 1-2,2007, 111-127. Se trata de un ejemplo de
coémo el pensamiento de Benjamin ayuda a organizar la experiencia colectiva de la
superacion de la dictadura en el contexto del arte contemporaneo. Existen investiga-
ciones que se apoyan, con base en un material andlogo y con los mismos propdsitos,
en la antropologia filoséfica de Bajtin. Cfr. Thorn, The Lived Horizon of My Being.

17 Cfr. Diéguez, Escenarios liminales en Latinoamérica.

18 Al confrontar la filosoffa del acto de Bajtin y las ideas andlogas de Benjamin en
torno al concepto de experiencia (Erfahrung y Erlebnis), este analista encuentra in-
teresantes paralelos y describe la posicion original de los dos pensadores en estética,
ética y “filosofia de la vida” (ésta ultima no entendida en su acepcion especifica).

19 “Le planteamos a la cultura ajena nuevas preguntas, mismas que ella no se
planteaba a si misma, buscando en ella respuestas a estas preguntas nuestras, y la
cultura ajena nos contesta y nos revela sus aspectos nuevos, sus nuevas profundida-
des de sentido”.

2 En el comentario para la defensa de la disertacién doctoral de V. L. Makhlin.

50



Debido a las circunstancias biograficas y cronolégicas, compa-
rar la creacion filoséfica de M. M. Bajtin con la de cualquier fi-
16sofo contemporédneo de Occidente, de la Rusia prerrevolucio-
naria o de la emigracién rusa es lo mismo que comparar alguna
tragedia perdida de la antigiiedad clésica, de la que tenemos
noticias gracias a algunos fragmentos, testimonios y en parte
a sus reflejos en la literatura posterior, con una obra dramadtica
de la Modernidad, que analizamos junto con las indicaciones
autoriales para los actores (apud Makhlin, “Debemos hallar el
camino”, 149).

No obstante, no hemos de olvidar que incluso Aristételes,
antes de que se encontraran los originales griegos, fue primera-
mente conocido en Occidente por las traducciones arabes. Solo
podemos trabajar con lo que nos queda (ver los epigrafes al
presente ensayo), pero conviene hacerlo con la reserva que nos
sugiere la observacion de S. G. Bocharov: Benjamin, a pesar
de su marginalidad, ha sido mucho mas difundido y comenta-
do que Bajtin; ignoro si es mejor comprendido. Supongo que
la comprension es s6lo posible en relacion con nuestra propia
época, y sOlo cobra sentido a la luz de nuestra propia expe-
riencia: “Llamo sentidos las respuestas a las preguntas. Lo que
no contesta ninguna pregunta, para nosotros carece de sentido”
(Bajtin, Estética de la creacion verbal, 350). Es uno de los pen-
samientos de Bajtin que nos siguen inspirando y nos convierten
en adeptos, con o sin razon.

Hace mucho ha sido reconocido que cuando Bajtin y Benja-
min escriben sobre temas literarios, el resultado son textos lle-
nos de tension filoséfica. Bajtin elabor6 una concepcién de la
novela de educacion y, en su base, la idea del cronotopo como
modelo universal que da forma a la visién del mundo, en primer
lugar en el ejemplo de Goethe, a pesar de que su perspectiva
abarca obras literarias comenzando por la Antigiiedad clésica
y, pasando por Rabelais, hasta la literatura de nuestro tiempo.
El autor ruso retoma los pardmetros kantianos de tiempo y es-

51



pacio y los inscribe en la historia, relacionando con ellos las di-
ferentes etapas de desarrollo de la sociedad. Tiempo y espacio
son para €l condiciones de posibilidad de la percepcion huma-
na del mundo en la historia, es decir, de la cosmovision. Esto le
permite, por una parte, elaborar una herramienta tedrica para el
andlisis de las obras literarias y, por otra, mostrar de qué mane-
ra los conceptos historizados de tiempo y espacio condicionan
la posicién personalizada del sujeto cognoscente (cfr. Bajtin,
Estética de la creacion verbal, 371). De este modo inscribe esta
teoria en una especie de “poética histdrica” relacionando con
ella su antropologia filoséfica, al revisar las relaciones sujeto-
objeto en la Weltanschauung de Goethe.?!

Tomaré como punto de partida la idea de Bajtin acerca del
excedente de la visién del otro con respecto del yo, bastante
productiva para comparar, tomando como ejemplo a la autori-
dad indiscutible de Goethe, los puntos de vista de los dos pen-
sadores y los dos cortes culturales correspondientes, situados
en planos contiguos. Y ahora pueden mirarse mutuamente, a
través de la mirada mediadora del observador contemporaneo.
Hace poco estos vecinos de la cronotopia —Bajtin y Benja-
min— estaban separados por la cortina de hierro de los prejui-
cios ideoldgicos y por la distancia impuesta por las circunstan-
cias politicas. Para ambos pensadores Goethe fue el pretexto y
la inspiracién para producir sus propias iluminaciones. Goethe
estd presente de una manera constante y activa en las investi-
gaciones de Benjamin en torno a la literatura y la cultura, mas
alld del temprano ensayo sobre Las afinidades electivas. Es
mas, Benjamin estd obsesionado con el genio de Goethe, que
se le presenta en los sueflos como si estuviera vivo.”> A su vez,
para Bajtin, Goethe es uno de los tres principales “héroes” de
su “autorfa” aunque es dificil juzgar, por los textos que nos
llegaron del pensador ruso, sobre el grado de su autoidentifica-

I Cfr. Bajtin, Estética de la creacion verbal, 396 y 397.
22 Cfr. Direccion tinica, cap. “No. 13”.

52



¢ion con el clasico aleman, como evidentemente le sucedio con
Dostoievski. En cuanto al propio Goethe como personalidad,
éste, como bien se sabe, se pensaba a si mismo justamente en el
“gran tiempo”, como ofreciéndose a un didlogo suprahistorico:
“Yo vivo en los milenios”, solia decir (Eckermann 5.07.1827).

Es dificil negar que, con toda su inconmesurabilidad y con-
traposicion, los dos pensadores son, a pesar de todo, como una
especie de vasos comunicantes. Puesto que en la base de esta
reflexion se encuentra Goethe, conviene ante todo recordar la
féormula de las “afinidades electivas™ que estd en el centro del
famoso estudio benjaminiano de 1923, y que reaparece en los
ensayos posteriores. A pesar de que Bajtin en sus investiga-
ciones conservadas acerca de Goethe ni siquiera menciona la
novela Las afinidades electivas, concentrandose en la “novela
de educacién”, Poesia y verdad y Viaje a Italia, 1a novela en
cuestion es sumamente “cronotdpica” (como sus otras obras,
0 mas) y por ende se presta a un andlisis desde esta perspec-
tiva tedrica. Me permitiré un uso metaférico del concepto de
las “afinidades electivas” para profundizar en el paralelo entre
Benjamin y Bajtin.”* La metafora de las “afinidades electivas”
ya ha sido utilizada por el estudioso de la obra de Benjamin,
M. Lowy (Rédemption et utopies), que ha definido en estos
términos la correlacion entre la teologia judaica y el marxis-
mo; ademds, el propio Benjamin la utiliza ampliamente en sus
estudios sobre Baudelaire, por ejemplo (cfr. Benjamin, Obras
IT 1, 183, 185). A su vez, Lowy se apoya en un uso andlogo
de este concepto en Max Weber (La ética protestante, 1905).
Es imposible reducir las relaciones dialécticas entre la teolo-
gia y el materialismo dialéctico a una causalidad directa o a
la influencia en el sentido tradicional. Segtiin Léwy, se puede

2 Recordaré que Goethe, siendo naturalista, elaboré la figura de las “afinidades
electivas™ a partir del concepto sacado de la obra del quimico sueco Thorbern Olof
Bergmann (1735-1784). Max Weber, por lo visto, toma prestada la idea tanto de las
ciencias naturales del siglo xvir como de Goethe.

53



apreciar, en cambio, su analogia estructural, convergencia o
atraccion reciproca. Desde luego, al hablar de Bajtin y Benja-
min en términos de las “afinidades electivas”, no cabe propo-
ner una fusién sino que mas bien se trataria de las relaciones
dialogicas accesibles tan sélo a la mirada de un investigador
interesado. Se trata justamente de las “afinidades electivas™:
sus destinos hasta cierto punto son andlogos sin coincidir to-
talmente (como su marginalidad); sus puntos de partida in-
telectuales, el circulo de sus intereses, sus fuentes, en parte
coinciden (Kant, el neokantismo, la presencia del marxismo),
pero en ocasiones son opuestas. Ahora bien, los observamos a
los dos desde nuestro tiempo, recurriendo a estos autores por
razones andlogas. Por eso, cuando Bajtin describe el camino
de la palabra hacia su objeto, recordando las muchas “voces”
que acompaiian y cuestionan cada uno de los sentidos que es
susceptible de adoptar la palabra,® conviene recordar las si-
guientes palabras de Benjamin:

[...] Il ne s’agit pas de présenter les oeuvres littéraires dans le
contexte de leur temps, mais bien donner a voir dans le temps
qui les connait -c’est-a-dire le notre. La littérature devient de la
sorte un organon de I’histoire, et lui donner cette place —au lieu
de faire de 1’écrit un simple matériau pour I’historiographie—,
telle est la tiche de I’histoire littéraire (“Histoire littéraire et
science de la littérature”, 283).

Esta vision de la literatura como un organén de la historia
es mucho mas cercana a la perspectiva dialégica y cronoldgi-
ca de Bajtin que al inmanentismo estricto que caracteriza al
ensayo de Benjamin sobre Las afinidades electivas (publicado
en 1924-1925). Benjamin escribe este ultimo trabajo en la tra-
dicién de la filosofia romdntica, de acuerdo con el concepto de

2 Cfr. Bajtin, “Formas del tiempo”, 90 y 91 sobre la manera en que “la palabra
concibe su objeto”.

54



critica literaria que los romanticos alemanes tenian,” tema al
que dedica su famosa disertacion.? Se trata de la recuperacion
de una tradicioén critica en la cual un texto critico aspira a igua-
lar su valor con el del objeto al que va dirigido. En este sentido
se puede apreciar la ambicion del entonces joven Benjamin,
quien pretende medir fuerzas con el propio Goethe: un impulso
plenamente romdntico. (Quisiera recordar que desde el estu-
dio de Todorov de 1980 se suele inscribir la obra de Bajtin en
la tradicién romantica. Recientemente, Bénédicte Vauthier ha
planteado este complejo problema mostrando en qué forma el
sentido de los textos de Bajtin se refracta en el discurso criti-
co condicionado de Todorov).”” Es necesario agregar que en
la mencionada disertacién, Benjamin ocupa una postura mas
distante con respecto al romanticismo que en el ensayo acer-
ca de Las afinidades electivas, donde parece poner a prueba
la densidad filosé6fica y las posibilidades estilisticas del punto
de vista romdntico. Asi pues, su concepcion se deslinda de la
estética de lo sublime, que se remonta a los roménticos, mis-
ma que coloca al arte en el lugar de una nueva religién de la
época secularizada. Benjamin més bien hace eco de su teoria
lingiiistica disefiada ya hacia 1916,% en la cual critica la idea

% “La méthodologie utilisée dans I’étude sur le Trauerspiel trouve sa premiere
expression dans le premier chapitre de I’essai sur Les affinités électives, ou I’on voit
aussi se déployer la position critique que Benjamin adoptera toujours a I’égard du
mythe” (Palmier, Walter Benjamin. Le Chiffonier, 380).

% El concepto de critica de arte en el Romanticismo alemdn, Rolf Tiedemann
y Hermann Schweppenhiuser (ed.), trad. Alfredo Brotons Mufioz, en Obras 1 1:
“Las teorfas estéticas de los primeros romdnticos y de Goethe se basan en principios
opuestos” (109).

" Vauthier, “Bakhtine, lecteur de Goethe”. Lo que por lo pronto queda claro
es que la presencia o ausencia de los conceptos romdnticos o, digamos, de las ca-
tegorias kantianas, tanto en Bajtin como en Benjamin, debe ante todo apreciarse
desde posiciones dialdgicas, fructiferas, pero a menudo subversivas, y no como una
tradicién directa o resultado de una “influencia”.

28 Como Benjamin, los romdnticos transformaron hasta tal punto los propdsitos
de la critica que una obra de pensamiento critico se volvia indistinguible de las
obras de arte. Pero al eliminar la diferencia entre el texto critico y su objeto, des-

55



de la arbitrariedad del signo que predominaba en la lingiiistica
contempordnea, apelando a la magia de la palabra divina. Con
base en esta concepcion del lenguaje articula la critica de la
obra mencionada de Goethe. Su vision del arte presupone una
postura ética basada en nociones teoldgicas, notablemente di-
ferentes a las del romanticismo (la critica del papel del genio,
por ejemplo), a pesar de cierta coincidencia en la orientacién
formal. Cabe hablar de una actitud dial6gica hacia la teoria del
arte de los romdanticos, misma que se proyecta hasta la época
del propio Benjamin en la obra de Gundolf, cuyo nombre evi-
dentemente estd asimismo presente en el contexto de las inves-
tigaciones bajtinianas acerca de Goethe, si partimos del ana-
lisis de sus fuentes.” De acuerdo con Benjamin, la teoria del
arte concebida con base en una dialéctica entre el orden divino
y el humano, se contrapone a la teoria del arte contemporaneo
que se puede encontrar en Stefan George y Gundolf (Weigel,
“La obra de arte como fractura”, 187-188).° Por su parte, Baj-

aparecia asimismo la aspiracién a una comprension racionalizada. De esta manera,
los romdnticos dejaron de lado el intento de concebir la critica como la formacién
del pensamiento, en tanto modo mediante el cual el pensamiento y la comprensién
pueden ser representados (cfr. Ferris, Cambridge Companion, 11). Pero en el trabajo
sobre Las afinidades electivas, sin rechazar las tareas del pensamiento critico (de la
busqueda del “contenido de verdad”), Benjamin se acerca al ideal estético de los
romdnticos en el sentido del valor intrinseco del texto critico.

2 A pesar de la seguridad con que Tihanov (The Master and the Slave) sefiala
a Gundolf como fuente de Bajtin (en relacién con el problema de la visibilidad del
tiempo, por ejemplo), no me queda del todo claro hasta dénde esto pueda ser cierto,
porque en Bajtin es dificil encontrar el mismo espiritu con el que estd impregnada
la investigacion de Gundolf. ;Cudndo exactamente pudo Bajtin tener acceso al libro
del fil6logo alemén acerca de Goethe? ;{No lo habrd conocido en la edicién de 1922,
hacia 1940, mientras que S. S. Averintsev y S. G. Bocharov fechan la redaccion del
texto sobre la novela de educacion en 1936-1938? (cfr. Bajtin, Estética de la crea-
cion verbal, 395).

3 Bajtin se acerca a las obras de Goethe desde un “realismo” concebido como
valor intrinseco, que se afirma en la idea de una generacién incesante: el ser humano
en el proceso de generacién en el marco de un permanente desarrollo del mundo his-
torico. Esta concepcion parece bastante alejada de la exaltacion postromdntica del
genio de Goethe como representante del “espiritu aleman” que puede encontrarse

56



tin analiza la obra y las ideas de Goethe tomando en cuenta la
autoapreciacion del cldsico alemdn, es decir, desde la posicidén
que se suele definir como “cldsica” y por principio opuesta a la
estética individualista de los romanticos:

Se habla mucho de la originalidad, pero ;qué exactamente ésta
significa? Al nacer, el mundo empieza a influirnos, y asi sigue
hasta el final de nuestra vida. ;Qué podemos nombrar como
nuestro propio, aparte de la energia, la fuerza, el deseo? Si yo
pudiera tan sélo sefialar todo aquello que debo a mis grandes
antecesores y contemporaneos, al excluir todo aquello hubiese
quedado muy poco (Eckermann 12.05.1825).

En relacion con este tipo de opiniones de Goethe, Bénédicte
Vauthier (“Bakhtine, lecteur de Goethe”) observa acertadamente:
“Es inutil insistir largamente en el hecho de que podemos no sola-
mente oponer estas ideas a la estética romdantica, sino que también
—y sobre todo— jencontrarlas en el primer plano en Bajtin!”'!

Benjamin, como es sabido, en los afios veinte dedic6 a Goethe
otro ensayo, destinado para la publicacién en la enciclopedia
soviética. Este texto estd escrito con orientacion al materialis-
mo histérico; no sélo su tema era de interés en aquel periodo,
sino uno de los fundamentos de su visiéon del mundo (en com-
binacién, como se ha sefialado antes, con la teologia). Claro, su

en Gundolf, que estaba cercano, como es sabido, al circulo de Stefan George. “Fr.
Gundolf convierte a Goethe en el portavoz de su propio ‘yo’, en un ‘genio fuera del
tiempo’, lo examina como una imagen auténoma, cerrada en si misma y carente de
relaciones externas y de propésitos. Goethe, en su opinidn, posefa una naturaleza
antisocial congénita, y antes de que el ser humano empiece a tener vivencias, debe
ser, y este ser es un protofendmeno irresoluble. A Gundolf no le interesa en absoluto
el Goethe histdrico, para €l sélo existe un Goethe en cuanto mito, personificacion del
espiritu alemdn” (firmado por F. Schiller [texto en ruso]; cfr. <www.magister.msk.
ru/library/personal/shilf001.htm>).

31 “Tnutile d’insister longuement sur le fait que nous pouvons non seulement op-
poser ces idées a I’esthétique romantique, mais aussi —et surtout— les retrouver au
premier plan chez Bakhtine!” (Vauthier, “Bakhtine, lecteur de Goethe” [en prensa]).

57



materialismo histérico figura en una forma bastante transforma-
da y no comprometida con respecto a la version soviética. En
este articulo algunos pérrafos estdn dedicados a Las afinidades
electivas. Benjamin analiza aqui principalmente los problemas
éticos y las relaciones familiares entre los personajes en el con-
texto de un feudalismo en proceso de extincion. Esta vision de
la novela contrasta con la interpretacion simbdlica y mitoldgi-
ca del mismo conflicto en el trabajo anterior. Pareceria que en
el articulo enciclopédico Benjamin pone a prueba, mas que un
estilo, un punto de vista. ;Acaso no recuerda este ejercicio las
definiciones bajtinianas de la estilizacion en primer lugar y, en
parte, las de la parodia, s6lo en un nivel muy profundo, es decir,
con cierta dosis de conviccion o de autosugestion vy, tal vez, de
ironia dirigida a si mismo?

Si analizamos los textos de Goethe desde el punto de vista
del cronotopo bajtiniano, justo en Las afinidades electivas el
novelista es especialmente cronotdpico, pero hay que recono-
cerlo: la novela parece contener més de un solo cronotopo. Una
vision materialista de la naturaleza y del paisaje predomina en
la parte inicial de la novela, donde las huellas de la accién hu-
mana y del hombre hacedor se encuentran en el centro de aten-
cion del autor,*” pero luego el cronotopo en que actia el homo
faber se transforma, conforme se desarrolla el argumento, en
uno ‘“‘romdntico”: se presenta un paisaje romantico que tien-
de a una inmovil eternidad. La cualidad de la mirada autorial
cambia de tal manera que la naturaleza se animiza, adquiere
cualidades antropomorfas y corresponde al estado de dnimo de
los héroes. El cardcter simbodlico de estos elementos fue inva-
riablemente sefalado por la critica, aunque segtin Benjamin se
trata més bien de una alegoria. En lo que toca a los héroes, al
menos dos de ellos —Ottilie y Edouard— se van convirtiendo
en figuras miticas de los eternos enamorados a los que no les

32 Aunque Benjamin sefiala, en el articulo enciclopédico, el cardcter improducti-
vo y decorativo de esta actividad.

58



es dado unirse en este mundo,* y se supone que se van a reen-
contrar en el mds alld. La atraccion basada en las “afinidades
electivas” se presenta en medio de un conflicto ético y ya no
corresponde al paradigma cientifico a partir del cual el autor
empez0 a introducir este motivo. Es posible que por esta razon
Benjamin desarrolle su ensayo sobre la novela en una clave es-
tilistica afin a la tradicién roméntica, a la que Goethe en cuanto
tedrico se oponia. El propio Benjamin cuestiona esta tradicion
en su disertacion doctoral: se da cuenta de que las “teorias es-
téticas de los primeros romanticos y de Goethe se basan en los
principios opuestos” (Benjamin, Obras 11 1, 109). De acuerdo
con Goethe, una critica metddica, es decir, concentrada en su
objeto, no se justifica. Y por el contrario, por més paraddjico
que resulte, desde el punto de vista de la concepcion roméntica
del arte, un texto critico puede ser equivalente o incluso supe-
rar el valor estético de su objeto. Al mismo tiempo, Benjamin
busca encontrar mediante su critica un “contenido de verdad”,
es decir, una verdad filoséfica o incluso teoldgica, dejando el
trabajo del comentario (el “contenido objetivo”) para los fil6lo-
gos, “técnicos” del andlisis literario.

Ahora bien, la “estética del 0jo” constituye la parte funda-
mental del cronotopo “realista”, sobre la cual se construye en
Bajtin la investigacion sobre los textos de Goethe. A su vez
Benjamin, fino analitico de la vista en una época ulterior de su
trayectoria creadora (cfr. “Charles Baudelaire como lirico de
la época del capitalismo maduro”, 1938), en el ensayo sobre
Las afinidades electivas todavia no le presta a la estética del
ojo la misma atencion que le mereceria en el andlisis de un
Paris del Segundo Imperio.** En el trabajo de 1938, dedica-

3 A pesar de la opinién extratextual del propio Goethe en el sentido de que
Edouard, en cuanto persona, no le gusta (cfr. Eckermann); adn asi se deja llevar
por la dindmica de su discurso. Esto recuerda las sugerencias de Bajtin acerca de la
autonomia de los personajes de Dostoievski.

3 Cfr. “Parfs de la época del Segundo Imperio en la obra de Baudelaire” (Benja-
min, Obras 11 1, 150y 151).

59



do al momento histérico perteneciente a otra formacion social,
momento totalmente ajeno a la experiencia de Goethe (quien,
como sefiala Benjamin en el articulo enciclopédico, la mayor
parte de su vida no abandoné Weimar y evitaba con todas sus
fuerzas visitar ciudades grandes), el critico alemdn muestra que
la confianza en la vista como instrumento de la cognicién desde
luego se subvierte. Ademads, el paisaje citadino a la luz del cual
se analiza la vision de Baudelaire no favorece un estudio natu-
ralista en cuyo contexto se mueve el pensamiento de Goethe
analizado por Bajtin.* Una situacion analoga puede encontrar-
se en Gogol, cuyo sentido de vista material Benjamin aprecia
positivamente (en “La feria de Sorochintsy”). Pero cuando la
mirada de G6gol se traslada hacia las calles de San Petersburgo,
pierde inmediatamente la claridad y definicidn de la percepcion,
descubriendo lo engafioso de las apariencias. (Recordemos “La
avenida Nevsky”: “Miente a toda hora esa avenida Nevsky,
pero mas que nunca cuando la noche la oprime con su espesa
masa..., cuando el mismo demonio enciende las ldmparas sélo
para mostrar todo en su aspecto inauténtico”.) Este cuadro si
que es perfectamente comparable con los del Paris baudelairia-
no, a pesar de que desconozcamos si Benjamin habrd acompa-
nado a Go6gol en sus paseos literarios por San Petersburgo (es
decir, si leyé o no Las narraciones petersburguenses), como
lo hizo con los textos del cantor de la capital francesa en los
tiempos de Napole6n I11.

En cuanto a la concepcion bajtiniana del lenguaje, ésta,
como es sabido, se opone bastante al misticismo expiatorio de
Benjamin, justamente en la medida en que Bajtin comparte los
principios filoséfico-lingiiisticos de su circulo (no entraré aqui
en la polémica acerca de la autoria de los conocidos trabajos
en disputa firmados por Voloshinov, Medvédev, Kanaev). No
obstante, me gustaria sefialar que en los trabajos firmados por

35 Cfr. Tihanov, The Master and the Slave, 237.

60



el propio Bajtin se pone de manifiesto la simultaneidad del
contexto social inmediato del enunciado con respecto al ni-
vel ontoldgico de la comunicacién, que nos remite permanen-
temente al concepto del “gran tiempo”. En particular esto se
detecta en la misma concepcion del “supradestinatario” o del
“tercero”, mismo que puede ser representado por el pueblo, o
las generaciones futuras, o por el propio Dios. Es necesario su-
brayar la co-presencia de los niveles cotidiano y ontoldgico en
la concepcion de un ser “dnico y unitario”,* de tal modo que el
“acontecimiento” del acto y de la comunicacion situado dentro
de este ser estd arraigado en el tiempo y espacio concretos, pero
estd determinado por una responsabilidad a la vez concreta y
ontoldgica, supra-existencial. Es justamente lo que distingue
el pensamiento filoséfico-lingiiistico de Bajtin en comparacion
con los textos “deuterocanénicos”.’” En Problemas de la poéti-
ca de Dostoievski (1963) 1la misma concepcion del didlogo “en
la eternidad” hace contrapunto con una concepcion anédloga de
la comunicacidn lingiiistica en Benjamin. Lo que en realidad
diferencia a los dos pensadores es la omnipresencia de la dis-
cursividad ideoldgica en la misma estructura de la conciencia
y en general el papel que la discursividad desempeina en la an-
tropologia filosdfica del ruso,* mientras que para el aleman el

36 “El prosaismo de Bajtin es un prosaismo aparente” (Bonetskaia, “Observacio-
nes sobre un fragmento del Autor y héroe”, 255). Por prosaismo se entiende la inter-
pretacion global de la obra de Bajtin como prosaica (en contraposicion a la poética),
a saber: en el plano de una filosoffa de lo cotidiano, propuesta por Morson y Emer-
son en su libro de 1990 (Creation of a Prosaics). Mientras tanto, esta simultaneidad
del nivel cotidiano y del ontoldgico fue sefialada también por Holquist (en “Why Is
God’s Name a Pun?” y Dialogism (New Accents), 24). Cfr. la discusiéon del mismo
problema por L. A. Gogotishvili (en Bajtin, Sobranie Sochinenii 5, 396-398).

37 Agradezco el sefialamiento que me hizo Serghei Sandler en el sentido de que la
idea de la “fuerza mesianica débil” (en Las tesis de la filosofia de la historia) tal vez
ponga de manifiesto una intuicién de Benjamin, paralela a la de Bajtin, acerca de la
simultaneidad de los planos cotidiano y ontolégico de la vida.

3% Algunas coincidencias interesantes entre los dos pensadores pueden encontrar-
se al confrontar el ensayo benjaminiano sobre el lenguaje de 1916 con los apuntes
bajtinianos de los afios cuarenta. Bajtin habla del acto fundacional de la nominacién

61



“lenguaje de la verdad” no es el de la comunicacién cotidiana
y social, sino la plena autoexpresividad del ser. Benjamin hace
resurgir en la memoria el lenguaje de las cosas, el lenguaje de
un mundo anterior a la Caida, es decir, un lenguaje que trans-
mite los contenidos espirituales. Este lenguaje expresa el ser
espiritual que no puede ser transmitido mediante el lenguaje,
sino tan sOlo en el lenguaje. El ser espiritual es idéntico al ser
del lenguaje tan sélo “en la medida en que puede ser transmi-
tido. El ser lingiiistico del hombre consiste en que el hombre
da nombre a las cosas” (cfr. Benjamin, Obras 11 1, 146-147).
Mediante el nombre, el ser espiritual del hombre se comunica
con Dios.

El Janus bifronte —imagen que aparece también en Benja-
min— personifica la co-presencia de los planos ontolégico y
vital que caracteriza el pensamiento de Bajtin. Esta ruptura con
el “teoretismo abstracto y fatal” que hace estos dos planos her-
méticamente incomunicables se manifiesta en muchos niveles.
Se puede hablar aqui de una “relacién dialdgica”, pero también
de una “inversion carnavalesca”.

La cuestion de las “fuentes” de ambos pensadores debe, des-
de mi punto de vista, replantearse radicalmente en una clave
dialégica. En Bajtin, por ejemplo, encontramos una actitud
irreverente hacia los conceptos de Kant, por ejemplo. Bajtin
transforma la arquitectonica sistematica del filsofo aleman en
una arquitecténica de las relaciones interpersonales pertene-
ciente a la filosofia moral concebida incluso como una prima
philosophia. Su descripcion de la realidad ética del acto, que

que realiza el hombre inspirado por Dios, acto mediante el cual el lenguaje del mundo
y de sus objetos se pone a funcionar. Bajtin, como ya sabemos, habla del “ser expre-
sivo y hablante”. Las reflexiones de Bajtin acerca de la trascendencia del nombre y
del apodo, asi como su evocacién marginal de la doctrina mistica de A. F. Losev
acerca de la “glorificacién del nombre”, u onomatodoxia (umacaasue), cercana por
su espiritu y por sus fuentes a la concepcion linglifstica de Benjamin, van en una
direccidn andloga.

62



se remonta supuestamente, de acuerdo con su terminologia,
al neokantismo, en realidad se transforma también dialdgica-
mente “rebasando los limites del sistema de Cohen” (cfr. Niko-
laev, “La escuela filoséfica de Nevel”, 33). En realidad, no es
sino la transformacion del pensamiento ajeno que se lleva a
cabo para que éste permanezca vivo: el modo mds normal de
la supervivencia de los conceptos en la historia del pensamien-
to filosofico, aunque en Bajtin este procedimiento deriva en la
elaboracion de la forma estéticamente acabada de una filosofia
dialégica.

A su vez, Benjamin elabora su concepcion de la experiencia a
partir de las categorias de Kant, para transformar Erfahrung en
una categoria universal que garantiza la transmision discursiva
responsable del contenido de la experiencia (‘“El narrador”),
neutralizando la fugacidad y el carécter singular y particular
de Erlebnis. De este modo se deslinda de la “filosofia de la
vida”, pero asimismo de Kant (Benjamin, Obras 11 1, 172),% al
relacionar la cognicidn con el lenguaje y, a través del lenguaje,
con la experiencia.

El motivo profundo de mi propuesta tal vez no sea demasia-
do manifiesto sobre el fondo general de una confrontacién, por
lo pronto superficial, de estas dos figuras que se aduefiaron de
la reflexién de toda una generacion de profesores universitarios
a nivel mundial, figuras sefieras que desgraciadamente estidn
pasando de moda. Lo que se pretende aqui también es hacer
un llamado a una determinada autocritica, que deberia alen-
tar, por fin, un anélisis del papel de nuestra critica universitaria
en esta historia donde nuestros idolos de ayer ahora estdn des-
bancados. “Esclavo” (aunque sea hegeliano), “Cain” e incluso

38 Benjamin muestra que la cognicidn, a pesar de su carécter a priori e invariable,
comparable a las matemadticas, no se expresa mediante férmulas ni nimeros, sino
mediante el lenguaje, y que Kant no habia logrado integrar por esta razén determina-
dos aspectos de la cognicidn, tales como la religion, su forma suprema, en su sistema
(“Sobre el programa de una filosoffa futura”, 1918).

63



Ser Ciappelletto, el héroe de Boccaccio (Decameron, 1, 1). En
efecto, la historia de aquel gran pecador que en el lecho de
muerte se convirtié en santo, s6lo para salvar de la deshonra
a aquellos que lo acogieron, recuerda bastante la historia de
la recepcion del pensamiento bajtiniano, y no sélo en Occi-
dente. En el proceso de su confesion, Ser Ciappelletto permite
al monje interpretar sus palabras en el sentido conveniente al
caso, y los comerciantes “virtuosos” que lo hospedaron lo oyen
y permiten la broma que, después de la muerte del pecador,
tiene un efecto inesperado: sus restos se convierten en reliquias
sagradas y, verdaderamente, hacen milagros. Hace mucho fue
sefalado que las ideas de Bajtin poseen para un investigador
un carécter heuristico, desempefiando el papel de catalizador
del pensamiento propio, y no somos quién para emitir juicios
acerca de las circunstancias que las generaron: “no hemos esta-
do ahi”, parafraseando la expresion de Ajmatova (‘“‘Hac Tam He
ctosiio”’). Pero todos nosotros, mercaderes interesados, partici-
pamos en el proceso en que “todo estd a la venta” (recordando
la pelicula de Wajda).*

Hemos de terminar con un llamamiento —bastante radi-
cal— de Benjamin dirigido a los criticos: “;Quién no es capaz
de tomar partido, que se calle!”.*

¥ Wszystko na sprzedaz, 1968 [Everything for Sale].
40 “Wer nicht Partei ergreifen kann, der hat zu schweigen” (Benjamin, Direccion
linica, 45).

64



REFERENCIAS

AGAaMBEN, Giorgio, La potencia del pensamiento, trad. Flavio Costa
y Edgardo Castro, Barcelona, Anagrama, 2008.

Bastin, Mijail M., Problems of Dostoevsky’s Poetics, Caryl Emerson
y Wayne C. Booth (ed.), Minneapolis, University of Minnesota
Press, 1984.

——, “Formas del tiempo y del cronotopo en la novela. Esbozos de
una poética histérica”, en Teoria y estética de la novela, Madrid,
Taurus, 1989 [en ruso Voprosy literatury i estetiki, Moskva, Xu-
dozhestvennaia Literatura, 1975, 234-407].

——, Estética de la creacion verbal, trad. T. Bubnova [1982], Buenos
Aires, Siglo XXI, 2002.

——, Sobranie Sochinenii, t. 5, Moskva, Russkie Slovari, 1996; t. 2,
Moskva, Russkie Slovari, 2002.

BEASLEY-MURRAY, Tim, Mikhail Bakhtin and Walter Benjamin. Expe-
rience and Form, New York, Palgrave MacMillan, 2007.

Benjamin, Walter, Angelus Novus, Barcelona, Edhasa, 1971.

——, Dos ensayos sobre Goethe, trad. Graciela Calderén y Griselda
Marsico, Barcelona, Gedisa, 1996.

——, “El problema de la sociologia del lenguaje”, en Imaginacion y
sociedad. lluminaciones I, trad. Jesdis Aguirre, Madrid, Taurus,
1999, 157-194.

——, “Histoire littéraire et science de la littérature”, en Oeuvres, t. 11,
trad. del aleman, Maurice de Gandillac, Rainer Rochlitz y Pierre
Rusch, Paris, Gallimard, 2000, 274-283.

——, Direccion tinica, Madrid, Alfaguara, 2002.

——, Ensayos escogidos, trad. H. A. Murena, México, Ediciones
Coyoacén, 2006.

——, Obras, libro 1, vol. 1, trad. José Navarro Pérez, Madrid, Abada
Editores, 2007.

——, Obras, libro 11, vol. 1, trad. José Navarro Pérez, Madrid, Abada
Editores, 2007.

Bocuarov, S., “El acontecimiento del ser” [en ruso], en M. M. Bajtin.
Pro et contra, Moskva, riGi, 2002.

BoneTtskaia, N. K., “Observaciones sobre un fragmento del Autor y

65



héroe”, en Bajtinologia (investigaciones, traducciones, publica-
ciones) [en ruso], San Petersburgo, Altaya, 1995, 240-275.

BusNova, Tatiana (ed.), En torno a la cultura popular de la risa,
Barcelona, Anthropos, 2000.

Branbist, Craig, The Bakhtin Circle: Philosophy, Culture and Poli-
tics, London-Sterling [ Vermont], Virginia, Pluto Press, 2002.
CASSIRER, Ernst, “Goethe y la filosofia kantiana”, en Rousseau, Kant,
Goethe, trad. Roberto R. Aramayo, México, Fondo de Cultura

Econdémica, 2007, 233-280.

——, Filosofia de la Ilustracion, México, Fondo de Cultura Econémi-
ca, 2008.

CoHeN, Esther, “El mesianismo judio de Walter Benjamin”, en Topo-
grafias de la modernidad. El pensamiento de Walter Benjamin,
Dominik Finkelde et al. (ed.), México, Universidad Nacional
Auténoma de México-Universidad Iberoamericana-Goethe-In-
stitut Mexiko, 2007, 139-150.

Ditcuez, Ileana, “Escenarios liminales en Latinoamérica. Practicas
escénicas y politicas”, tesis de doctorado en letras, México, Uni-
versidad Nacional Auténoma de México, Facultad de Filosofia
y Letras, 2006.

EaGLETON, Terry, The Ideology of the Aesthetic, Oxford, Blackwell
Publishers, 1998.

EcHEVERRIA, Bolivar, “Deambular: Walter Benjamin y la cotidiani-
dad moderna”, Litorales: Teoria, método y técnica en geografia
y otras ciencias sociales, 5, 2004.

——, Sobre el concepto de la historia en Walter Benjamin, México,
Era, 2005.

EckerMANN, Johann Peter, Conversaciones con Goethe, trad. Can-
sinos Assens, en Johann Wolfgang von Goethe, Obras, vol. 111,
Madrid, Aguilar, 1985.

——, Razgovory s Goethe, trad. N. Jolodkovski, Moskva, Zajarov, 2003.

Ferris, David S. (ed.), The Cambridge Companion to Walter Benja-
min, Cambridge, Cambridge University Press, 2008.

GARDINER, Michael, “Bakhtin’s Carnival: Utopia as Critique”, Uto-
pian Studies, 3:2, 1992, 21-49.

Gasparov, M. L., “Bajtin en la cultura rusa del siglo xx” [en ruso], en
V.V.A. A., M. M. Bajtin. Pro et contra, Moscu, riG1, 2002, 33-36.

66



Gobzich, Wlad, “Correcting Kant: Bakhtin and Intercultural Inter-
actions”, en Michael Gardiner (ed.), Mikhail Bakhtin, vol. II,
London-Thousand Oaks-New Delhi, Sage Publications, 2002,
3-13.

GOETHE, Johann Wolfgang von, Las afinidades electivas, trad. José
Maria Valverde, Barcelona, Icaria, 1984.

——, Las afinidades electivas, trad. Manuel José Gonzédlez y Marisa
Barreno, Madrid, Catedra, 2005.

GogoL, Nicolas, Cuentos ucranios, Leén Mirlos (trad.), Buenos Ai-
res, Espasa-Calpe, 1947.

Gogorisnvinl, L. y P. GurevicH (ed.), Baxtin kak filosof, Moskva,
Nauka, 1992.

GOMEzZ Moriana, Antonio, “Triple dimensionalidad del cronotopos
bajtiniano: diacronia, diatopia, diastrofia”, Acta Poetica, 18-19,
1997-1998, 153-218.

GurGanus, Albert E., “Typologies of Repetition, Reflection, and
Recurrence: Interpreting the Novella in Goethe’s Wahlverwan-
dtschaften”, en Goethe Yearbook, XV, Simon Richter y Daniel
Purdy (ed.), Rochester, Camden House, 2008, pp. 99-114.

Hirscukop, Ken, Mijail Bajtin: An Aesthetics for Democracy, Ox-
ford, Clarendon Press, 1999.

——, “O sagrado e o secular: atitudes perante a linguagem em
Bakhtin, Benjamin e Wittgenstein”, trad. Carlos Alberto Faraco,
en Vinte ensaios sobre Mikhail Bakhtin, Petrépolis, Editora Vo-
zes, 2006, 146-160.

Hovrquist, Michael, “Why Is God’s Name a Pun?”, en The Novelness
of Bakhtin, Jorgen Bruhn y Jan Lundquist (ed.), Copenhagen,
Museum Tusculanum Press, 2001, 53-70.

——, Dialogism (New Accents), Routledge, London, 2002.

JoBM E Souza, Solange, “Mikhail Bakhtin e Walter Benjamin: po-
lifonia, alegoria e o conceito de verdade no discurso da cien-
cia conmeporanea”, en Beth Brait (org.), Bakhtin, dialogsimo e
construgdo do sentido, Campinas [Brasil], Editora da Unicamp,
1997, 331-346.

Losev, Alexei F., “Vesch i imia” [La cosa y el nombre (1930)],
<http://www.philosophy.ru/library/losef/name.html>. [Consulta:
6 de marzo de 2009.]

67



Lowy, Michael, Rédemption et utopies. Le judaisme libertaire en Eu-
rope centrale. Une étude d’affinité élective, Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1988.

——, Walter Benjamin: Avertissement d’incendie. Une lecture des
theses “Sur le concept d’histoire”, Paris, Presses Universitaires
de France, 2001.

——, “Walter Benjamin y el surrealismo: historia de un encantamiento
revolucionario”, Acta Poetica, 28: 1-2, 2007, 73-93.

MAKHLIN, V. L., “Yo abandono la Revolucion. Un programa” [articulo
en ruso], en Bajtinski Sbornik Il [Compilacion Bajtiniana 111],
Moscu, 1997.

——, “Debemos hallar el camino de vuelta... transcripcién de la diser-
tacion doctoral de V. L. Makhlin”, Dialog. Karnaval. Jronotop,
2, 1998, 139-192.

MorsoN, Gary Saul y Caryl EMERSON, Mikhail Bakhtin: Creation of a
Prosaics, Stanford, Stanford University Press, 1990.

Man, Paul de, “La tarea del traductor, de Walter Benjamin”, trad.
Juan José Utrilla, Acta Poetica, 9-10, 1989, 257-294.

NikoLAEv, N. 1., “La escuela filoséfica de Nevel”, en M. M. Bajtin
v la cultura filosofica del siglo xx. Problemas de bajtinologia
[libro en ruso], San Petersburgo, 1991, 30-45.

ORTUZAR VERGARA, Macarena, “Estéticas del residuo en el Chile del
postgolpe. Walter Benjamin y la escena de avanzada”, Acta Poe-
tica, 28: 1-2, 2007, 113-127.

PaLMiER, Jean-Michel, Walter Benjamin. Le chiffonier, I’Ange el le
Petit Bossu, Paris, Klincksieck, 2006.

Parikov, N., “Version temprana del concepto de carnaval” [en
ruso], Voprosy Literatury, 5, 1997 <http://magazines.russ.ru/vo-
plit/1997/5/pankov/html>.

PooLE, Brian, “Bakhtin and Cassirer: The Philosophical Origins of
Bakhtin’s Carnival Messianism”, Bakhtin/“Bakhtin”: Studies in
the Archive and Beyond, The South Atlantic Quarterly 97: 3-4,
1998, 537-579.

SALMERON, Miguel, “La onerosa presencia: lectura de Las afinidades
electivas por parte de Walter Benjamin”, Paideia, 16, 1992.
ScHorz, Bernhard F., “Bakhtin’s Concept of ‘Chronotope’: The

Kantian Connection”, en David Shepherd (ed.), The Contexts of

68



Bakhtin: Philosophy, Authorship, Aesthetics, Amsterdam, Har-
wood Academic Publishers, 1998, 141-172.

SmmMMmEL, Georg, Goethe. Kant y Goethe, Buenos Aires, 1949.

TepLock y MANNHEWM (ed.), The Dialogic Emergence of Culture, Ur-
bana-Chicago, The University of Illinois Press, 1995.

THORN, Judith, The Lived Horizon of My Being. The Substantion of
the Self & Discourse of Resistance in Rigoberta Menchii, M. M.
Bakhtin and Victor Montejo, Tempe [Arizona], Arizona State
University, 1996 (Special Studies, 29).

TimanNov, Galin, The Master and the Slave: Lukdcs, Bakhtin, and the
Ideas of Their Time, Oxford, Clarendon Press, 2000.

Torop, Peter, La traduccion total [titulo en ruso Total’nyi perevod],
Tartu [Estonia], Universidad de Tartu, 1995.

TurBIN, V., “Carnaval: religion, politica, teosofia” [articulo en ruso],
en Bajtinski Sbornik I [Compilacion bajtiniana I, Moscu, 1990,
6-29.

VauTHIER, Bénédicte, “Bakhtine, lecteur de Goethe ou des ambigui-
tés de la réception francaise (Todorov, Genette, Schaeffer, Ras-
tier) d’un soi-disant romantisme bakhtinien” [2005], en Die Ro-
mantik: ein Griindungsmythos der europdischen Moderne, Paul
Geyer y Anja Ernst (ed.), Goéttingen, Vaudenhoeck & Ruprecht,
2008 (en prensa).

VovrosHiNov, V.N., El marxismo y la filosofia del lenguaje, trad. Ta-
tiana Bubnova, Madrid, Alianza, 1993.

WEBER, Max, La ética protestante y el espiritu del capitalismo, trad.
Luis Legaz Lacambra, Madrid, Sarpe, 1984.

WEIGEL, Sigrid, “La obra de arte como fractura. En torno a la dia-
léctica del orden divino y humano en ‘Las afinidades electivas
de Goethe’ de Walter Benjamin”, Acta Poetica, 28: 1-2, 2007,
173-204.

WOHLFARTH, Irving, “Sobre algunos motivos judios en Benjamin”,
trad. Esther Cohen, Acta Poetica, 9-10, 1989, 155-205.

69





