
203

El pan y la sal: 
hacia una poética del gusto en el epigrama de Marcial

Amalia Lejavitzer Lapoujade

Por su importancia como alimento básico para las culturas mediterráneas, 
el pan y la sal tienen una gran relevancia dentro de la literatura occidental. 
Este artículo pretende rastrear la tradición que utiliza esos dos alimentos 
básicos como símbolos de una vida sencilla, y se centra en los epigramas 
de Marcial que mencionan el pan y la sal como metáforas del buen gusto. 

As a consequence of its importance as basic nourishment, bread and salt 
have developed a great signifying relevance to Western literature. This ar-
ticle searches the examples that uses that products as symbols of a simple 
life, and is focused on Martial’s epigrams that mentions bread and salt as 
metaphors of good taste.

Palabras clave: pan, sal, Marcial, gusto, sencillez

Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA

2008



205

Amalia Lejavitzer Lapoujade

El pan y la sal: 
hacia una poética del gusto en el epigrama de Marcial

Toda la poesía es una inmensa traslación, 
es un ir de un lado para otro, de un lado, 
el que ven todos, al otro, al que sólo ven 
los poetas. Y escribir poesía es trasladar las 
palabras que tienen un uso diario y fijo a 
una tensión nueva donde valgan otra cosa y 
hasta signifiquen otra cosa.

Pedro Salinas

Al pan, pan

Dice Isidoro de Sevilla que el pan “se llamó pan, por el hecho 
de que se sirve (adponatur) con toda clase de comida, o por 
el hecho de que todo animal lo apetece (adpetat)”; de hecho, 
concluye, “en griego ‘todo’ se dice pan”.1 Más allá de lo dis-
cutibles que pueden resultar las etimologías que el santo hispa-
lense propone, llama la atención el cierre: ‘todo’ se dice pan.

En efecto, el pan es considerado no sólo la metonimia por 
antonomasia del sustento,2 sino también una metáfora de todo 

1	  Isid., Orig., 20, 2, 15: Panis dictus quod cum omni cibo adponatur, vel quod 
omne animal eum adpetat; pçn enim Graece omne dicitur.

2	  Pérez-Rioja 1971, 335.

Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA

2008



206

aquello que alimenta, tanto al cuerpo como al espíritu del ser 
humano. Para los pueblos mediterráneos, de ayer y de hoy, el 
pan constituye uno de los componentes básicos de su dieta, 
junto con el aceite de olivo y el vino, que forman la llamada 
tríada mediterránea de la alimentación. Al respecto, el mismo 
Isidoro de Sevilla afirmaba que “las comidas simples se divi-
den en dos [alimentos] necesarios: pan y vino”.3

En esas culturas mediterráneas, desde tiempos remotos, el 
pan fue asociado a lo que resulta esencial para la vida huma-
na; en el Eclesiástico (29, 21), por ejemplo, se lee: “lo prime-
ro para vivir es agua, pan, vestido y una casa para abrigarse”; 
de aquí que, para los antiguos judíos, el pan sea símbolo de 
la providencia divina y del alimento primordial de su pue-
blo, pero también de todos los dones que Dios ofrece a los 
hombres,4 entre ellos, la sabiduría.5 Por su parte, en el Nuevo 
Testamento, Jesús dice (Jn 6, 35): “Yo soy el pan de vida, y 
el que viene a mí no tendrá hambre”,6 con lo que el pan se 
vuelve el símbolo por antonomasia del alimento espiritual y, 
con ello, alcanza su más elevada significación simbólica: así, 
el pan trasciende el terreno de lo profano, para entrar indiscu-
tiblemente en el ámbito de lo sagrado; el pan deviene amor, 
vida eterna, Dios mismo.

Los romanos también confirieron al pan una participación 
relevante en su vida cotidiana: piénsese en las distribuciones 

3 Isid., Orig., 20, 2, 5: Epulae autem simplices in duo necessaria dividuntur, pa­
nem et vinum.

4 Gen 27, 28: ka‹ d–h soi ı yeÚw épÚ t∞w drÒsou toË oÈranoË ka‹ épÚ t∞w 
g∞w ka‹ pl∞yow s¤tou ka‹ o‡nou. [¡Pues que Dios te dé el rocío del cielo y la gro-
sura de la tierra, y mucho trigo y mosto!]

5 Is 55, 1-2: Ofl dic«ntew, poreÊesye §fÉ Ïdvr, ka‹ ˜soi mØ ¶xete érgÊrion, 
bad¤santew égorãsate ka‹ p¤ete êneu érgur¤ou ka‹ tim∞w o‡nou ka‹ st°ar. 2: 
·na t¤ timçsye érgur¤ou, ka‹ tÚn mÒxyon Ím«n oÈk efiw plhsmonÆn [¡Vengan a to-
mar agua, todos los sedientos, / y el que no tenga dinero, venga también! / Coman 
gratuitamente su ración de trigo, / y sin pagar, tomen vino y leche. / ¿Por qué gastar 
dinero en algo que no alimenta / y sus ganancias, en algo que no sacia?]

6 Cf. Mt 4, 4: non in pane solo vivet homo sed in omni verbo quod procedit de 
ore Dei [no sólo de pan vive el hombre, sino de toda palabra que sale de la boca de 
Dios].



207

gratuitas de trigo para elaborar pan (durante la república y 
los primeros tiempos del imperio) o de pan ya elaborado (en 
épocas más tardías), o en la manera en que los emperadores 
buscaban tener al pueblo bajo control. Según dice Suetonio, 
Calígula, por ejemplo, solía distribuir entre los espectadores a 
los juegos cestas llenas de panes (Calig., 18, 2, 14), y, en este 
mismo sentido, cabe recordar la muy célebre frase de Juvenal, 
panem et circenses (S., 10, 81), la cual, sin duda, remite a estas 
prácticas habituales. Otra evidencia de la importancia que para 
los antiguos romanos tuvo “el vivir de pan” es el hecho de que 
la profesión de pistor,7 panadero, fue muy apreciada, y por es-
tos esclavos se pagaban altísimas sumas de dinero. Aulo Ge-
lio, citando un fragmento de la sátira per‹ §desmãtvn (Acerca 
de los alimentos) de Varrón, dice con ironía:

si de cuanto trabajo te tomaste para que tu panadero hiciera el 
pan, hubieses dado a la filosofía la duodécima parte, ya hace 
tiempo te habrías vuelto bueno. Ahora, quienes lo conocen, 
quieren comprarlo en cien mil sestercios; nadie que te conoz-
ca, a ti en un ciento.8

El pan, precisamente por ser considerado un alimento hu-
milde, ha sido asociado con la frugalidad y la moderación, 
tanto en los hábitos alimenticios, como en la conducta en ge-
neral. Respecto a lo primero, cuenta Suetonio que Augusto co-
mía muy poco, y cosas comunes, entre ellas, pan de segunda;9 

7 El pistor también hacía de pastelero, confitero o repostero, pues era el encar-
gado de confeccionar panes dulces, tortas, pasteles y otras golosinas, como lo refie-
re Marcial en uno de sus epigramas (14, 222): Pistor dulciarius. Mille tibi dulces 
operum manus ista figuras / extruet: huic uni parca laborat apis.

8 Gell., 15, 19 (Varro, fr. 404 Bücheler): Si quantum operae sumpsisti, ut tuus 
pistor bonum faceret panem, eius duodecimam philosophiae dedisses, ipse bonus 
iampridem esses factus. Nunc illum qui norunt volunt emere milibus centum, te qui 
novit nemo centussis. La traducción es de Amparo Gaos Schmidt.

9 Cf. Suet., Aug., 76, 1 y 2: Cibi […] minimi erat atque vulgaris fere. Secunda­
rium panem et pisciculos minutos et caseum bubulum manu pressum et ficos virides 
biferas maxime appetebat.



208

respecto a lo segundo, tanto Aulo Gelio (VI, xvi, 7) como Ate-
neo (IV, 158 E) nos han conservado unos versos de Eurípides, 
donde el poeta trágico se pregunta:

¿Pues qué cosas son precisas a los mortales, excepto sólo dos: 
/ el fruto de Deméter, [y] la bebida de agua fluyente, / las cua-
les están a la mano y nacieron para alimentarnos? / De ellas no 
nos basta la abundancia: por desenfreno, en verdad, andamos a 
caza de los artificios de otras viandas.10

En ese mismo sentido, Diógenes Laercio, en su Carta de 
Epicuro a Meneceo, afirma:

Las viandas simples proporcionan el mismo placer que la ali-
mentación suntuosa, cuando todo sufrimiento debido a la nece-
sidad se elimina, y el pan y el agua otorgan el más alto placer 
cuando los consume alguien necesitado. El habituarse, pues, a 
los alimentos sencillos y no suntuosos no sólo provee de salud, 
sino hace al hombre diligente […], nos confiere mejor disposi-
ción […], y nos vuelve carentes de temor a la suerte.11

Séneca, por su parte, refiere que el filósofo Posidonio atri-
buía la invención del pan a los sabios (Ep., 90, 22), y afirma 
que sólo es de admirar aquel hombre que logra despreciar has-

10 Gell., VI, xvi, 7:
§pe‹ t¤ de› broto›si plØn due›n mÒnon,
DÆmhtrow ékt∞w p≈matÒw yÄ ÍdrhxÒou,
ëper pãresti ka‹ p°fuxÄ ≤mçw tr°fein;
œn oÈk éparke› plhsmonÆ, truf∞i d° toi
êllvn §dest«n mhxanåw yhr≈meya.
La traducción es de Amparo Gaos Schmidt.
11 D. L., 10, fin. 130-131: o· te lito‹ xulo‹ ‡shn polutele› dia¤t˙ tØn ≤donØn 

§pif°rousin ˜tan ëpan tÚ élgoËn katÉ ¶ndeian §jaireyª:ka‹ mçza ka‹ Ïdvr 
tØn ékrotãthn épod¤dvsin ≤donØn §peidån §nd°vn tiw aÈtå prosen°gkhtai. 
tÚ suney¤zein oÔn §n ta›w èpla›w ka‹ oÈ polutel°si dia¤taiw ka‹ Ígie¤aw §st‹ 
sumplhrvtikÚn ka‹ prÚw tåw énagka¤aw toË b¤ou xrÆseiw êoknon poie› tÚn ên-
yrvpon ka‹ to›w polutel°sin §k dialeimmãtvn proserxom°nouw kre›tton ≤mçw 
diat¤yhsi ka‹ prÚw tØn tÊxhn éfÒbouw paraskeuãzei. La traducción es de Am-
paro Gaos Schmidt.



209

ta lo más necesario, como el pan común (Ep., 90, 12). Más 
aún, Séneca considera que el pan es el único alimento verda-
deramente necesario (Ep., 25, 4), sin el cual no es posible la 
vida (Ep., 45, 10). También resulta muy ilustrativa la anécdo-
ta que, acerca de las circunstancias que rodearon la muerte de 
Demócrito, narra Diógenes Laercio, en sus Vidas de los filóso­
fos más ilustres. Cuenta Diógenes que Demócrito, ya siendo 
muy anciano y a punto de morir, a fin de que su hermana pu-
diera rendir los debidos cultos en la cercana festividad de las 
Tesmoforias —casualmente, dedicadas a Ceres—, pidió que 
todos los días le llevaran pan recién horneado para olfatearlo 
y, gracias a su aroma, se mantuvo con vida durante los tres 
días que duraron las fiestas, pasados los cuales murió sin dolor 
alguno; el pasaje termina así:12

¿Y quién fue así de sabio?, ¿quién levantó obra tan grande 
como realizó el omnisciente Demócrito? Él, cuando se presen-
tó la muerte, la tuvo tres días en su casa, y con tibias inhalacio-
nes de pan la recibió como huésped.13

En efecto, el pan es emblema de austeridad y templanza, y 
representa de manera proverbial la sencillez. Probablemen-
te, en la génesis de estos significados translaticios tenga que 
ver el hecho de que para hacer pan sólo se necesita harina y 
agua, pues levadura, huevos, miel, frutos, y otros componen-
tes, siempre son opcionales.14 Al respecto, dice Horacio que 
prefiere el pan a los pasteles de miel,15 en clara alusión a la 
vida humilde, campestre, conforme a natura, alejada del ruido, 

12 Cf. D. L., 9, 43, 12.
13 Cf. D. L., 9, 43, 12-15: ka‹ t¤w ¶fu sofÚw œde, t¤w ¶rgon ¶reje tosoËton 

/ ˜sson ı pantodaØw ≥nuse DhmÒkritow; / ˘w yãnaton pareÒnta tr¤É ≥mata 
d≈masin ¶sxen / ka‹ yermo›w êrtvn êsymasin §j°nisen.

14 Aunque el pan por antonomasia es el elaborado de harina de trigo, ya los grie-
gos conocieron y elaboraron variedades de este alimento obtenidas a partir de sal-
vado, centeno o avena, según refiere Ateneo en su Banquete de los sabios (III, 109 
A-115 B), donde menciona más de 70 variedades de pan.

15 Cf. Hor., Ep., 1, 10, 11.



210

del trajín y de los excesos de la ciudad. Tal vez por ello, en el 
recetario atribuido a Apicio, que reúne muchos de los platillos 
que representan la cocina exótica y refinada de los romanos, el 
pan aparece mencionado en muy pocas recetas.16

Sin embargo, la aparente simplicidad del hacer pan implica 
un desarrollo cultural y un considerable avance tecnológico: 
para llegar al pan se debe pasar por un complejo proceso de 
transformación alimentaria, que comprende moler el grano 
que se va a utilizar (por medios manuales o mecánicos), mez-
clarlo con algún líquido (en general agua o leche), amasarlo, 
configurarlo, y, por último, cocerlo, primero sobre cenizas o 
sobre piedras ardientes, luego en hornos en los que, poco a 
poco, pudo regularse la temperatura de cocción.17

Por consiguiente, el pan también es símbolo de civiliza-
ción y, más aún, constituye un rasgo distintivo de la naturale-
za humana. Homero reconoció este valor “humanizador” del 
pan, cuando en la Odisea nombró a los hombres sitÒfagoi,18 
esto es, “comedores de pan”, epíteto referido precisamente a 
la condición humana, en contraste con la del cíclope, “aquel 
prodigio monstruoso” que “no parecía un hombre que vive de 
pan”,19 es decir, que no parecía humano.

En suma, el pan representa la imagen por excelencia de una 
vida humilde, frugal, honesta y moderada y, por ende, sabia. 
Al mismo tiempo, también simboliza todo aquello, material 
y espiritual, tangible e intangible, que resulta esencial para la 
humanidad. Por consiguiente, cuando Marcial declara que él 
prefiere a un lector que se sacie sólo con pan, en sus palabras 
debe advertirse una clara referencia a la vasta tradición litera-
ria y cultural que lo precede. El poeta quiere un lector sencillo 

16 De las casi 500 recetas que constituyen el De re coquinaria, tan sólo en nueve 
de ellas se menciona el pan, y siempre aparece utilizado como un ingrediente más 
de la preparación. Cf. Apic., 48, 125, 126, 127, 276, 291, 292, 298 y 357.

17 Cf. Sen., Ep., 90, 23.
18 Cf. también Hdt., 4, 109.
19 Od., 9, 190-191: ka‹ går yaËmÉ §t°tukto pel≈rion, oÈd¢ §≈ikei / éndr¤ ge 

sitofãgvi […]



211

y humilde, a la par de sabio; quiere un lector que sepa recono-
cer lo que constituye alimento (stricto y lato sensu) esencial 
para el hombre; quiere un lector que sepa apreciar lo bueno, lo 
verdaderamente necesario, como el pan:

Consumpta est uno si lemmate pagina, transis,
	 et breviora tibi, non meliora placent.
Dives et ex omni posita est instructa macello
	 cena tibi, sed te mattea sola iuvat.
Non opus est nobis nimium lectore guloso.
	 Hunc volo, non fiat qui sine pane satur.20

Si un solo epigrama consume una página entera, pasas de largo
y te placen cosas más breves, no mejores.

Rica y servida con todo lo que hay en el mercado, se te ha preparado
	 una cena, pero a ti sólo los manjares te agradan.
No necesito un lector demasiado goloso.
	 Quiero a aquel que, sin pan, no está satisfecho.

Aquí me parece significativa la posición enfática, en el se-
gundo miembro del pentámetro, de las dos frases antitéticas 
mattea sola iuvat (del verso 4) y qui sine pane satur, cierre de 
la composición (del verso 6). La oposición entre ambas frases 
se hace más obvia por el verso intermedio: non opus est no­
bis nimium lectore guloso, que constituye la unión semántica 
de los dos conceptos contrarios. Esta oposición constituye una 
verdadera paradoja, que sirve al poeta para contraponer dos 
actitudes distintas, no sólo ante la comida, sino ante la poesía, 
y, sobre todo, ante la vida misma: la de aquel que, aunque ten-
ga frente a sí una cena variada y espléndida, no se siente sa-
tisfecho, porque sólo le placen las gollerías (delicatessen, po-
dríamos decir hoy), y la de aquel que, aunque disfrute de esa 
misma cena, variada y espléndida, incluso opulenta, sólo halla 
verdadera satisfacción cuando come pan. Sin duda, en estos 

20 Mart., 10, 59, 4-6.



212

versos subyace no sólo una apreciación de crítica literaria, 
sino una valoración moral de la conducta: Marcial condena la 
gula, es decir, el apetito desenfrenado en el comer y el beber, 
pero también en el vivir.

Compartir el pan y la sal

En la vida diaria de épocas antiguas, compartir el pan y la sal 
fue una práctica habitual y muy arraigada. Por una parte, estos 
alimentos resultaban lo mínimo indispensable para la subsis-
tencia; así lo indican las palabras con las que Odiseo increpa a 
Antínoo:

Tú no darías, de lo tuyo, ni sal a quien se te acercara, 
		 tú que ahora, sentado ante bienes ajenos, 
no te atreviste a tomar y a darme algo de pan: 
		 y de eso tienes en abundancia.21

Seguramente, la costumbre de acompañar una hogaza de 
pan con un puño de sal se deba no sólo a que, como refiere 
Plutarco,22 mezclado con sal, el pan mejoraba su sabor, sino 
a que esta práctica constituyó un recurso usual de los más po-
bres para mitigar el hambre: “con sal, el pan calmará bien a tu 
estómago ladrante”, dice Horacio.23

Por otra parte, en el terreno de lo simbólico, compartir el 
pan y la sal implica compartir un lazo de fraternidad indes- 
tructible;24 quizá porque repartir a los demás lo poco que se tie- 
ne demuestra la generosidad y la caridad25 de que es capaz una 

21 Od., 17, 455-457: oÈ sÊ gÉ ín §j o‡kou s«i §pistãthi oÈdÉ ëla do¤hw, / ˘w nËn 
éllotr¤oisi parÆmenow oÎ t¤ moi ¶tlhw / s¤tou époproel∆n dÒmenai: tå d¢ pollå 
pãrestin. La traducción es de Pedro C. Tapia Zúñiga (en la Odisea, investigación en 
proceso).

22 Plu., Mor., IV, 668 E.
23 Hor., Sat., 2, 2, 17-18: cum sale panis / latrantem stomachum bene leniet.
24 Chevalier 1997, 859.
25 Cabe aquí recordar los pasajes bíblicos de la “multiplicación de los panes”, 

por ejemplo, Jn 6, 5-13, y Mt 14, 15-21.



213

persona para con su prójimo, con lo cual, sin duda, se pone 
a prueba la verdadera amistad entre los hombres. De hecho, 
entre griegos y romanos existió un refrán popular que advertía 
que, para conocer a un amigo, era necesario haber consumido 
juntos muchos modios de sal. Así lo refiere Aristóteles, cuan-
do dice que

no se debe tener un amigo sin ponerlo a prueba, no por un solo 
día, sino por mucho tiempo; por lo tanto, ha pasado a ser un 
proverbio lo del modio de sal.26

En otro pasaje de sus escritos éticos, el filósofo de Estagira 
insiste en la misma idea al hablar de la amistad perfecta, la 
que se da entre hombres semejantes en virtud; en su opinión, 
sólo esta amistad es en verdad perdurable, ya que

hace falta del tiempo y del trato, pues, según el proverbio, no 
es posible conocerse mutuamente los hombres antes de haber 
consumido juntamente la sal.27

Por su parte, Cicerón se hace eco de estas ideas al decir que 
la amistad

más antigua debe ser la más agradable, como esos vinos que 
resisten al tiempo; y es verdad aquello que se dice: que se de-
ben comer juntamente muchos modios de sal para que sea col-
mada la tarea de la amistad.28

26 Arist., EE, 1238 a: oÈ gãr §stin êneu pe¤raw oÈd¢ miçw ≤m°raw ı f¤low, 
éllå xrÒnou de›. diÚ efiw paroim¤an §lÆluyen ı m°dimnow t«n èl«n.

27 Arist., EN, 1156 b 25: ¶ti d¢ prosde›tai xrÒnou ka‹ sunhye¤aw: katå 
tØn paroim¤an går oÈk ¶stin efid∞sai éllÆlouw pr‹n toÁw leyom°nouw ëlaw 
sunanal«sai.

28 Cic., De amicitia, 67: veterrima quaeque, ut ea vina, quae vetustatem ferunt, 
esse debet suavissima; verumque illud est, quod dicitur, multos modios salis simul 
edendos esse, ut amicitiae munus expletum sit. La traducción es de Julio Pimentel 
Álvarez.



214

Aquí cabe hacer notar que Cicerón emplea el verbo edere, 
es decir, “comer”, lo cual, refleja, por cierto, el hecho de que 
los romanos consideraban que la sal en sí misma constituía 
una verdadera comida, y además la tenían por un nutrimen-
to muy saludable. En un principio, los soldados romanos re-
cibían, como parte de su paga, un puñado de sal;29 posterior-
mente, esta ración fue sustituida por cierta cantidad de dinero 
que les permitiera comprar dicho producto, y afrontar así los 
gastos de la manutención cotidiana; sin embargo, aun cuando 
ya no consistía en el producto, sino en la suma para adquirirlo, 
dicha remuneración mantuvo el nombre de salarium.30

Al igual que el pan, la sal está ligada a lo esencial para la 
subsistencia humana, tanto en lo material como en lo espiri-
tual. Desde los primeros tiempos de la humanidad, resulta un 
ingrediente fundamental no sólo para dar sabor a los platillos 
y para conservar los alimentos, sino para el sustento cotidiano. 
Isidoro de Sevilla, por ejemplo, dice que la sal resulta tan ne-
cesaria para la existencia humana como el sol o el agua: 

Por su naturaleza, la sal es necesaria para todo alimento. Da 
sabor a los guisados, excita el hambre y despierta el apetito 
hacia toda clase de comidas. De ella, sin duda, viene todo el 
agrado y la máxima alegría por el alimento. De aquí, se piensa 
que la salud tomó su nombre. Nada hay, pues, más útil que la 
sal y el sol.31

Más aún, Plutarco explica con amplitud el hecho de que los 
antiguos consideraran que la sal, por sus nobles virtudes, era 

29 Para la distribución de sal a la armada, cf. Caes., B. C., 2, 37, 5: Castra erant 
ad bellum ducendum aptissima natura loci et munitione et maris propinquitate 
et aquae et salis copia, cuius magna vis iam ex proximis erat salinis eo congesta 
(Plut., Crassus, 19).

30 Cf. M. Toussaint-Samat 1991, vol. 6, 40.
31 Isid., Orig., 16, 2, 6: Salis natura necessaria est ad omnem escam. Pulmentis 

enim saporem dat, excitat aviditatem, et appetitum in omnibus cibis facit. Ex eo 
quippe omnis victus delectatio et summa hilaritas. Hinc et salus nomen accepisse 
putatur; nihil enim utilius sale et sole.



215

el producto más grato a los dioses, y por ello, ya desde Home-
ro, fue llamada divina sal.32

Ahora bien, en cuanto a su significación en el terreno de lo 
alegórico, la sal se relaciona con el ingenio, y siempre se alude 
a ella como a un paliativo contra el hastío, tanto de la comida 
como de la vida misma; además, por sus propiedades purifica-
doras, ha sido imagen de incorruptibilidad y pureza, dado que 
nada puede desalarla. Por ello, en el Antiguo Testamento, es 
símbolo de la alianza entre Dios y el pueblo hebreo, también 
nombrada “Alianza de sal”,33 mientras que, en el Nuevo Testa-
mento, Jesús exhorta a sus discípulos a ser “la sal de la tierra” 
(Mt 5, 13), a transmitir la verdad de Cristo, es decir, el alimen-
to espiritual.

Para los griegos, “la sal es el símbolo de la amistad y de la 
hospitalidad, porque ella es compartida, y de la palabra dada, 
porque su sabor es indestructible”;34 pero también, al igual que 
el pan, representa una metáfora de la civilización, según se ad-
vierte en estos versos de la Odisea:

 
márchate luego
hasta que llegues a aquellos que el mar no conocen,
esos hombres no comen comida mezclada con sal,
ni conocen las naves [...].35

Para los romanos, por su parte, la sal constituye una meto-
nimia de la agudeza intelectual, del ingenio, de la astucia, de 
la sagacidad, incluso del sarcasmo,36 y, en el ámbito de la re-
tórica, el término “salado” (salsum) designa al discurso que, 
con gracia e ingenio, movía generalmente a la alegría y a la 
risa. Quintiliano, por ejemplo, dice que “salado” se refiere a lo 

32 Cf. Plu., Mor. 384 E-385 F.
33 Cf. Num, 18, 19; 2ª Cro, 13, 5.
34 Chevalier 1997, 859.
35 Od., 11, 121-124. La traducción es de Pedro C. Tapia Zúñiga.
36 Cf. Lewis and Short, sub sal.



216

que hace reír, porque toda expresión que hace reír debe estar 
acompañada por cierta sal,37 y entiende por “salado”:

lo que no es insulso, así, por ejemplo, cierto sencillo condi-
mento del discurso que se deja sentir por el juicio, como por 
el paladar, y que excita y defiende del tedio al discurso. Pues, 
a la manera que las sales, esparcidas con justa medida, aña- 
den a la comida algo de su propia delicia, así también esos dis-
cursos que tienen sal añaden algo que nos hace tener sed de 
escuchar.38

En suma, las palabras sal y salsum, la sal y lo salado, tras-
pasan las fronteras de la cocina, y llegan a ser términos espe-
cializados de la retórica y de la crítica literaria, que designan 
una virtud del orador y una cualidad del discurso. El propio 
Quintiliano, por ejemplo, al referirse a las sátiras de Lucilio, 
dice que en ellas “hay admirable erudición y libertad, y tam-
bién acritud y abundante sal”.39 Asimismo, Plinio el Joven, en 
la carta donde anuncia la muerte de Marcial, escribe que “era 
un hombre ingenioso, agudo, ácido, quien al escribir tenía mu-
chísimo de sal y de hiel”;40 aquí, tanto su certera apreciación 
literaria como su conciso juicio estético están impregnados de 
sabor.

En consecuencia, la sal metafóricamente resulta uno de los 
ingredientes indispensables para la elocuencia.41 Cicerón se-
ñala que el discurso no debe resultar insípido,42 toda oración 

37 Quint., 6, 3, 18: Salsum in consuetudine pro ridiculo tantum accipimus, natu­
ra non utique hoc est quantum et ridicula oporteat esse salsa.

38 Quint., 6, 3, 19: Salsum igitur erit, quod non erit insulsum, velut quoddam 
simplex orationis condimentum, quod sentitur latente iudicio velut palato, excita­
tque et a taedio defendit orationem. Sales enim, ut ille in cibis paulo liberalius as­
persus si tamen non sit immodicus, adfert aliquid propriae voluptatis, ita hi quoque 
in dicendo habent quiddam, quod nobis faciat audiendi sitim.

39 Quint., 10, 1, 94: nam et eruditio in eo mira et libertas atque inde acerbitas et 
abunde salis.

40 Plin., Ep., 3, 21, 1: erat homo ingeniosus acutus acer, et qui plurimum in scri­
bendo et salis haberet et fellis.

41 Cic., De O., 2, 23, 98: leporem quendam et salem.
42 Cf. De O., 2, 59, 239: illud praecipitur, ne quid [sc. possis dicere] insulse.



217

—dice— debe estar aderezada con sal43 y, en ese mismo senti-
do, el apóstol san Pablo aconsejará: “que vuestra conversación 
sea siempre amena, sazonada con sal”.44

Hacia una poética del gusto

Ahora bien, cuando Marcial justifica la composición de uno de 
sus libros de epigramas, porque “el ebrio invierno pide nuevas 
sales”,45 o cuando la Musa le ordena impregnar sus “encanta-
dores libritos con sal romana”,46 el poeta, sin duda, sustenta 
sus palabras en la nutrida herencia cultural y literaria de los 
siglos que lo anteceden. Es más, precisamente porque su obra 
está condimentada con sal, declara que su poesía no es insípi-
da y que, por el contrario, tiene sabor (sapit): “mi página sabe 
a hombre”.47

En efecto, el verbo latino sapio expresa, en sentido literal, 
“saber, gustar, tener sabor o gusto; tener sentido del gusto”, en 
tanto que, en sentido translaticio, significa “tener buen gusto, 
tener sentido o discernimiento, ser sensible, discreto, pruden-
te, listo, y asimismo saber, conocer, entender”.48 Por lo tanto, 
cuando Marcial afirma que su página sabe (sapit), no sólo se 
refiere al “saber”, como efecto del sabor, sino al “saber”, como 
resultado del conocer. En efecto, su poesía tiene el sabor del 
hombre, pero también tiene conocimiento del hombre: su obra 
no sólo es sabrosa, sino también conocedora del ser humano 
y de su realidad. Más aún, en la obra de Marcial, que se basa

43 Cf. De O., 1, 24, 159: quidam lepos quo tamquam sale perspergatur omnis 
oratio; también Cic., Or., 26, 87: huic generi orationis aspergentur etiam sales, qui 
in dicendo minimum quantum valent.

44 Col, 4, 6: sermo vester semper in gratia sale sit conditus.
45 Mart., 13, 1, 4: postulat ecce novos ebria bruma sales.
46 Mart., 8, 3, 19: at tu Romano lepidos sale tinge libellos.
47 Mart., 10, 4, 10: hominem pagina nostra sapit.
48 Cf. Lewis and Short, sub sapio.



218

en la experiencia y que apela a los sentidos, primordialmen- 
te al del gusto, el sabor y el saber adquieren un lugar privile-
giado.

En el marco de sus libros de epigramas, el sentido del gus-
to se revela como un eje compositivo, polisémico, de donde 
surgen connotaciones diversas, pero no distantes entre sí, que 
abarcan el gusto por el buen comer, el buen gusto literario  
e incluso el gusto por vivir conforme a los ideales morales de 
los antiguos romanos, lejos de los excesos y depravaciones  
de los sibaritas de tiempos del poeta. Ejemplo de ello es el epi-
grama donde Marcial censura a un tal Zoilo, diciéndole que 
es más digno y puro cenar entre las prostitutas, y beber de sus 
copas inmundas, a ser un convidado suyo.49

Otras veces, Marcial alude al menú propio de una cena refi-
nada para denunciar la corrupción del gusto:

Ni el salmonete te deleita, Bético, ni el tordo ni la liebre, ni 
jamás te es grato el jabalí [...]. Sospecho que tienes no sé 
qué secreto vicio del estómago: pues, ¿cómo, Bético, comes 
carroña?50

De hecho, en sentido translaticio, se puede decir que la obra 
de Marcial constituye una cena que el poeta convida a sus 
lectores,51 y, a mi parecer, esta idea suya se encuentra conden-
sada en el siguiente epigrama:

El lector y el oyente aprueban, Aulo, mis libritos, pero cierto 
poeta niega que estén logrados. No me preocupo demasiado: 

49 Mart., 3, 82, 1-4: Conuiua quisquis Zoili potest esse, / Summemmianas cenet 
inter uxores / curtaque Ledae sobrius bibat testa: / hoc esse leuius puriusque con­
tendo.

50 Mart., 3, 77: Nec mullus nec te delectat, Baetice, turdus, / nec lepus est um­
quam nec tibi gratus aper; / [...] / Nescio quod stomachi uitium secretius esse / 
suspicor: ut quid enim, Baetice, saprophagis?

51 Pasoli, pp. 188-190.



219

pues prefiero que los platillos de mi cena agraden a los convi-
dados más que a los cocineros.52

La imagen de la cena reúne metafóricamente todo su uni-
verso literario, esto es, epigramas, libros, críticos y lectores. 
Esa cena que ofrece el poeta, aunque sencilla y sin ostenta-
ción, también resulta opulenta y variada, y, como el pan y la 
sal, gustosa y reconfortante para el estómago y el espíritu, 
apetentes de sabores y saberes nuevos: nos brinda comida y 
bebida de primera; es, pues, una poesía refinada. Así lo revela 
el siguiente epigrama:

Si mis libritos dicen algo agradable y dulce, si mi página, su-
gerente, emite algún son ennoblecedor, tú lo consideras basto, 
y prefieres roer una costilla, cuando yo te ofrezco un cuarto de 
jabalí de Laurento. Bebe vinos vaticanos, si te deleitas con vi-
nagre: mi botella no está hecha para tu estómago.53

Aquí la alegoría de la cena permite a Marcial equiparar sus 
versos tanto a un manjar exquisito, que desprecia un lector ig-
norante de la valía de sus libritos, como a un vino de excelente 
calidad, que ese mismo lector no puede distinguir del vino va-
ticano, de pésima calidad.

Naturalmente, no a todos los lectores agradarán sus poe-
mas, así como los variados platillos servidos en un banquete 
podrán deleitar o no a los comensales, según sus gustos; por 
ello, aconseja a su público: “pasa de largo, si algo no le sienta 
a tu estómago”.54

52 Mart., 9, 81: Lector et auditor nostros probat, Aule, libellos, / sed quidam 
exactos esse poeta negat. / Non nimium curo: nam cenae fercula nostrae / malim 
conuiuis quam placuisse cocis.

53 Mart., 10, 45: Si quid lene mei dicunt et dulce libelli, / si quid honorificum 
pagina blanda sonat, / hoc tu pingue putas et costam rodere mavis, / ilia Laurentis 
cum tibi demus apri. / Vaticana bibas, si delectaris aceto: / Non facit ad stomachum 
nostra lagona tuum.

54 Mart., 13, 3, 8: praetereas, si quid non facit ad stomachum. Horacio, en Ep., 
2, 2, 60, utiliza la misma imagen.



220

Marcial dirige sus poemas a los lectores de gustos sencillos 
y de costumbres honestas, capaces de discernir entre lo nece-
sario y lo superfluo, que encuentran satisfacción en un trozo 
de pan, y que no se dejan seducir por el falso refinamiento que 
esconde tras de sí desenfrenos y excesos. Para el poeta, la cena 
ideal es aquella que refleja una vida sobria y una conducta mo-
ral proba; una cena en la que no tiene cabida ni fasto (12, 48) 
ni música (9, 77) ni molestas recitaciones (3, 50; 11, 52) ni 
bailarinas lascivas (5, 78); una cena sencilla (5, 78; 10, 48), 
sin lujos ni vicios (3, 82), compartida con los amigos (10, 48; 
11, 52) y a la cual pueda corresponder:

Búscate otros comensales, a los que cautive la tiranía soberbia 
de tu mesa; que mi amigo me invite para unas improvisadas 
albóndigas. A mí me agrada esa cena, a la que puedo corres-
ponder.55

En conclusión, podemos decir que la poesía de Marcial es 
sabrosa porque está condimentada con sal romana, pero tam-
bién que, como el pan, se vuelve necesaria y, por extensión, 
sabia, porque, por una parte, su poesía refleja el profundo co-
nocimiento que el epigramatista tuvo del ser humano; por la 
otra, sus versos también permiten que, en ellos, el ser humano 
de aquel tiempo —y de todos los tiempos— se conozca, y re-
conozca, a sí mismo.56 Más aún, así como se ha dicho que en 
los epigramas de Marcial palpita la vida, también podría decir-
se que ellos metafóricamente reúnen lo que en verdad resulta 
esencial para la vida: el pan y la sal.

55 Mart., 12, 48, 15-18: Convivas alios cenarum quaere magister, / quos capiant 
mensae regna superba tuae: / Me meus ad subitas invitet amicus ofellas: / Haec 
mihi, quam possum reddere, cena placet.

56 Cf. Mart., 10, 4.



221

Bibliografía

Barbieri, A., “Umorismo antico. Introduzione a Xenia e Apophore­
ta”, Aevum, XXVII, 1953, pp. 385-399.

Brillat Savarin, J. A., Fisiología del paladar. Meditaciones de 
gastronomía transcendental, J. Oñaz de Ursua (ed. y trad.), s. l.,  
R & B Ediciones, s. a., 369 pp.

Cicerón, Catón el Mayor: De la vejez. Lelio: De la amistad (tr., 
intr. y notas de Julio Pimentel Álvarez), México, unam, 1997 
(Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana).

Chevalier, J., y A. Gheerbrant, Dictionnaire des Symboles, Paris, 
Robert Laffont/Jupiter, 1997, 1060 pp.

Citroni, Mario, “La teoria Lessinghiana dell’epigramma e le inter-
pretazioni moderne di Marziale”, Maia, 1969, pp. 215-243.

Gaos Schmidt, Amparo, “La carta de Epicuro a Meneceo”, Noua 
tellus, 14, 1996, pp. 87-105.

Gellio, Aulo, Noches Áticas III, Libros XI-XVI (trad., notas e 
índice onomástico de Amparo Gaos Schmidt), México, unam, 
2006 ����������������������������������������������������(Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexi-
cana).

Lewis, C., y Ch. Short, A Latin Dictionary, Oxford, Clarendon 
Press, 1991 (1ª ed. 1879), 2019 pp.

Pasoli, Elio, “Cuochi, convitati, carta nella critica letteraria di Mar-
ziale”, Museum Criticum, V-VI, 1970-1972, pp. 188-193.

Pérez-Rioja, J. A., Diccionario de símbolos y mitos, Madrid, Tec-
nos, 1971, 434 pp.

Real Academia Española, Diccionario de la lengua española – Vi­
gésima segunda edición, www.rae.es (versión electrónica).

Salanitro, María, “Carmina docta e cuochi in Marziale”, Invigilata 
Lucernis, VII-VIII, 1985-1986, pp. 127-134.

— 	 “Il sale romano degli epigrammi di Marziale, (XIV.74)”, Atene 
e Roma, XXXVI, 1991, pp. 1-25.

Salinas, Pedro, Mundo real y mundo poético y dos entrevistas olvi­
dadas 1930-1933, Valencia, Pre-textos (Poéticas, 262), 1996, 
101 pp.

Sullivan, J. P., Martial: The Unexpected Classic. A Literary and His- 



222

torical Study, Cambridge, Cambridge University Press, 1991, 
xxv + 388 pp.

Toussaint-Samat, Maguelonne, Historia natural y moral de los 
alimentos, Madrid, Alianza, 1991; vol. 6: La sal y las especias, 
166 pp.




