
121

La competencia comunicativa del orador

Manfred Erren

En este artículo, a partir del concepto de “competencia lingüística”, plan-
teado por Noam Chomsky y Eugenio Coseriu, el autor desarrolla la tesis de 
que los oradores griegos y latinos debían utilizar un estilo específico a fin 
de que se les reconociera el derecho de hablar en el grupo social al que per-
tenecían; esa “competencia comunicativa”, que parece no haber llamado 
la atención de la retórica clásica, se muestra en un lenguaje especializado 
o jerga, que se caracteriza por una dicción afectada y estereotipada, y que 
debía emplearse si el orador quería hablar en griego ático o en latín clásico. 
La tesis se demuestra mediante el análisis de los discursos en la Conjura-
ción de Catilina de Salustio.

In this article, based on Chomsky’s and Coseriu’s concept of “linguistic 
competence,” the author argues that Greek and Latin orators needed to em-
ploy a specific style in order to be granted the right to speak in the social 
group to which they belonged. This “communicative competence,” which 
seems not to have attracted the attention of classical rhetoric, is revealed in 
a specialized language or jargon, characterized by an affected and stereo- 
typical diction, that needed to be employed if the orator wished to speak in 
Attic Greek or classical Latin. The author proves his argument by means of 
an analysis of the speeches in Sallust’s Conspiracy of Catiline.

Palabras clave:	 competencia comunicativa, retórica, discurso, Salustio,  
	 conjugación

Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA

2008



123

Manfred Erren

La competencia comunicativa del orador
(trad. de P. C. Tapia Zúñiga, 
en colaboración con M. Erren y A. Ilg)

Primera parte: competencia lingüística 

Introducción

Nosotros, los filólogos clásicos, podemos aprender también de 
los lingüistas modernos cosas importantes e interesantes, cosas 
que nos conciernen profundamente; por ejemplo, cómo hacer 
para hablar y escribir un buen latín.

Si se le hace esta pregunta a Noam Chomsky, su respues-
ta será: quien quiera hablar y escribir un buen latín debe ha-
blar como el orador ideal de la lengua latina, pues éste tiene 
competencia lingüística. Esto es una interesante confirmación  
de lo que se lee en el décimo libro de la Institutio Oratoria de 
Quintiliano, donde uno aprende que un buen estilo se adquiere 
imitando a los buenos escritores, y todo el mundo sabe que el 
mejor latín lo escribió Cicerón. Por tanto, quien habla como 
Cicerón, habla un buen latín. Si uno, atormentado por la cu-
riosidad lingüística, sigue preguntándose cómo logró Cicerón 
que su latín llegara a tan alto grado de perfección, la respues-

Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA

2008



124

ta históricamente correcta sería: esforzándose en hablar como 
Demóstenes. Sin embargo, esto suena poco convincente.

Ahora bien, si se pregunta de otra manera, y se le hace la 
pregunta a Eugenio Coseriu, quien en su libro sobre compe-
tencia lingüística contradice a Chomsky, obtendremos una res-
puesta que, sin duda, es menos famosa, pero que también se 
fundamenta en la antigüedad: quien desee escribir bien, debe 
escribir con corrección lingüística, con el vocabulario adecua-
do, pero con un estilo no muy humilde; entonces, ocasional-
mente, el escritor puede permitirse alguna ocurrencia exótica. 
Esto convence más y remite a Aristóteles, quien enseñó más o 
menos lo mismo. Por otro lado, esta respuesta no asegura que 
esas ocurrencias no hagan que uno caiga en el ridículo. Así 
pues, para los estilistas incipientes, de algún modo es mejor 
basarse en Cicerón.

Por desgracia, ninguno de estos autores, Aristóteles, Quinti-
liano, Chomsky o Coseriu, da instrucciones técnicas acerca de 
cómo lograr un estilo lingüísticamente grandioso, aunque sin 
duda los dos escritores antiguos tienen bajo control sus herra-
mientas, y siempre las pulen y las lubrican; sólo que no ense-
ñan cómo usarlas.

Por esto, lo más interesante de las mencionadas teorías, in-
cluyendo sus ventajas y desventajas, es lo que uno encuentra, 
si rastrea el asunto e investiga cómo, en la antigüedad, a partir 
de la observación, surgió la teoría. Entonces se descubre con 
qué recursos estilísticos se logra naturalmente que un público 
reconozca al autor como uno de los suyos y, más aún, que lo 
tome por alguien un poco más dotado.

De estas cosas pretendo hablar en esta primera parte, que 
tiene tres secciones: ¿Qué es la competencia lingüística? ¿Qué 
enseña teóricamente la retórica clásica? ¿Qué enseña prácti-
camente la retórica clásica? La primera sección quiere aclarar 
diversas concepciones modernas; la segunda indicará las ra-
zones y los equívocos antiguos, y la tercera rebuscará, en el 



125

almacén clásico de la doctrina acerca del ornato del discurso, 
los decorados móviles correspondientes.

I. ¿Qué hay que entender hoy 
por competencia lingüística?

Seguramente todos conocen el término “competencia lingüís-
tica”, y muchos incluso ya saben lo esencial acerca de él; a 
estos lectores les pido paciencia, si llego a aburrirlos con ex-
plicaciones innecesarias. Quiero ser breve, pero —dado el 
contexto— no puedo prescindir del todo de dicho término.

El problema principal del concepto de competencia lingüís- 
tica es esta pregunta: ¿qué es “una” lengua? La gramática tra-
dicional parte de temas y hechos pragmáticos: los hombres ha-
blan; hablan, según los pueblos, de manera distinta, y tienen 
intérpretes que dominan dos o más lenguas; además, hablan de 
manera distinta según su nivel social y según su formación, 
de modo que, por un lado, requieren de explicaciones y co-
mentarios que les aclaren los detalles, y, por el otro, necesitan 
maestros que los ayuden a no quedar en ridículo en círculos 
sociales elevados.

El intérprete que adiestra a un discípulo sin duda le trans-
mitirá un material lingüístico que, en lo posible, sea general 
y de no muy bajo nivel. El discípulo no tiene que saber dónde 
comienza y dónde termina la lengua; no hay discípulo que la 
aprenda tan bien que pueda rebasar sus fronteras, por lo menos 
en lo que concierne al gramático. También nosotros, los filólo-
gos clásicos, en general hacemos muy bien las cosas en nues-
tra lingüística, de acuerdo con estas exigencias medievales;1 
para ser francos, siempre nos alegra cuando logramos satisfa-
cerlas suficientemente.

1 En la edad media, el conocimiento de una lengua incluye la totalidad de las 
palabras de esa lengua y las formas de esas palabras que se encuentran en los libros 
clásicos.



126

No obstante, una lingüística analítica no puede avenirse con 
un pragmatismo orientado didácticamente; esa ciencia tiene 
que reflexionar sobre la realidad histórica del objeto general, 
“lengua”, sin artículo, y, al hacerlo, formula la pregunta acerca 
de dónde y cómo puede darse —vamos, si es que se da— algo 
así como una lengua determinada, en el sentido de la gramá-
tica latina o alemana, que tienen un principio, un medio y un 
fin. ¿Dónde están las fronteras?

Noam Chomsky, que en las últimas décadas ha alcanzado 
una fama que va más allá de los límites de su especialidad, in-
trodujo la diferencia entre competencia y realización (perfor-
mance). El hablante ideal de una lengua —la ciencia tiene que 
comprender en forma exhaustiva su objeto— es “competente” 
en su propia lengua, es decir, puede decidir si es correcta o 
no una expresión dada en la lengua en la cual es un hablante 
ideal. Gracias a esa competencia, él presenta sus propios tex-
tos —ésa es su performance—, y comprende los textos de sus 
interlocutores. Ésa es, nuevamente, su competencia.

Así pues, para Noam Chomsky, la competencia y la realiza-
ción no se refieren, digamos, al pensamiento o a la expresión 
del discurso, sino a la autenticidad de la lengua particular que 
se manifiesta en el discurso, y cuya existencia real, homogé-
nea y distinta de otras lenguas Chomsky no pone en duda.

Nuestro colega de Tubinga, Eugenio Coseriu —de cuyo li-
bro Competencia lingüística, de 1988, he extraído estas expli-
caciones— duda de la existencia de una lengua particular, y, en 
consecuencia, describe la competencia del hablante.2 La com-
petencia, que permite que un hablante comunique sus ideas, 
no es la gramática ideal entera, y ciertamente, sin dejar de ser 
eso, es algo más que esa gramática. Partiendo de la lógica más 

2 Cf. la estructura de la competencia lingüística, según Coseriu:
	 Competencia		  Saber		  Expresión
Competencia lingüística general	 Saber elocutivo	 Expresión congruente
Competencia en la lengua particular	 Saber idiomático 	 Expresión correcta
Competencia en textos o en discursos	 Saber expresivo	 Expresión adecuada



127

elemental, competencia es el saber total del que dispone cual-
quier hablante, no sólo el hablante ideal, que no existe. Este 
saber comprende toda una jerarquía de medios de expresión, 
entre los cuales también se encuentran la mímica y la gesticu­
lación (la actio en la retórica), así como la funcionalidad de 
los órganos fonéticos en la laringe, en el cerebro y en la men-
te, pero, en particular, tres elementos propiamente lingüísticos:  
a) la capacidad de hablar que tienen los hombres de las dife-
rentes lenguas, así como, en algunos, la capacidad de dominar 
varias de ellas; b) ya reducida a la lengua personal, la capa-
cidad de usar con precisión ese idioma elegido para una con-
ferencia o disertación concretas: téngase en cuenta que aquí 
no se trata de una lengua particular, sino de un idioma perso-
nal del hablante, un idioma que, en realidad, nunca pertenece 
a una única tradición grupal, sino que siempre representa un 
conjunto de intersección resultante de varios idiomas, y c) algo 
muy especial, el conocimiento de las palabras y expresiones 
más adecuadas para las intervenciones verbales respectivas: 
estas palabras y expresiones se encuentran a la disposición del 
hablante dentro del llamado conjunto de intersección personal.

A estos tres últimos ámbitos lingüísticos, Coseriu los llama: 
a) “saber elocutivo” (él se refiere a la capacidad general que 
tiene el hombre, como z“on lÒgon ¶xon, de hablar una len-
gua cualquiera, a la capacidad universal de hablar); b) “saber 
idiomático”, que se refiere a la lengua personal, y c) “saber ex-
presivo” (esto se refiere a las palabras y expresiones que se re-
quieren para una enunciación específica, así como a los nom-
bres propios, fórmulas para saludar y para dirigirse a alguien, 
términos técnicos, eufemismos y lamentaciones circunstancia-
les, etc.). La competencia elocutoria capacita al hablante para 
hablar “congruentemente”, es decir, de manera razonable, se-
gún la gramática universal; la competencia idiomática lo ca-
pacita para hablar “correctamente”, es decir, para articular sus 
pensamientos de manera unívoca en el idioma que utiliza; la 



128

competencia expresiva lo capacita para hablar “adecuadamen-
te”, es decir, para expresarse con un vocabulario apropiado, en 
conformidad con la debida decencia.

Así pues, la competencia ya no se refiere a la autenticidad 
de una lengua particular ideal, sino —dentro del estrecho mar-
co de esta lengua y, en ocasiones, transgrediéndola— a todos 
los medios de expresión que momentáneamente están disponi-
bles y son adecuados para un discurso actual. 

II. ¿Qué enseña al respecto teóricamente 
la retórica clásica?

La transposición hecha bajo mano del concepto de “compe-
tencia lingüística”, desde la lengua abstracta y potencial hasta 
el discurso concreto y actual, induce a vincular ese concepto 
con el sistema de la retórica antigua. Coseriu hizo del lingüista 
ideal de Chomsky un orador ideal cuya competencia lingüís-
tica es, al final de cuentas, la que los oyentes le reconocen: su 
expresión elocutoriamente congruente, idiomáticamente co- 
rrecta y expresivamente adecuada permite que los oyentes es-
tén seguros de escuchar a un hombre digno de ser escuchado, 
y le merece la corona de que sus palabras sean oídas con pa-
ciencia y atención hasta el final de su discurso.

Así pues, lo que llamamos competencia lingüística, en sus 
tres clases, es fundamentalmente lo que la retórica clásica lla-
ma “virtud oratoria” (éretØ t∞w l°jevw, virtus locutionis). Así 
lo expresa Quintiliano:

Puesto que el discurso tiene tres virtudes, esto es, que sea co-
rrecto, que sea claro y que sea ornado (ya que el hablar ade-
cuadamente, que es lo principal, la mayoría de los autores lo 
incluyen en el ornato)...3

3 Quint. Inst. Orat. 1.5.1: Iam cum oratio tris habeat uirtutes, ut emendata, ut 
dilucida, ut ornata sit (quia dicere apte, quod est praecipuum, plerique ornatui su-
biciunt)...



129

Los conceptos que aquí se expresan con emendate, dilucide, 
ornate loqui (= hablar con corrección, con claridad, con orna-
to), y que otros autores llaman Latine, perspicue, apte loqui (= 
hablar en latín, perspicuamente, aptamente), en detalle no son 
exactamente las competencias elocutoria, idiomática y expre-
siva de Coseriu, pero sí les corresponden justamente; salta a la 
vista que Coseriu se apoya en ese sistema doctrinario.

¿Qué podemos decir de las prescripciones de nuestra retóri-
ca clásica, si tomamos en cuenta las reflexiones modernas de 
Coseriu?

Llama especialmente la atención la concordancia entre la 
competencia idiomática de Coseriu y el clásico •llhn¤zein (= 
hablar en griego) o Latine loqui (= hablar en latín). En esto es-
tán de acuerdo todos, Chomsky y Coseriu, Aristóteles y Quin-
tiliano. Al considerar la virtud del Latine loqui, uno piensa 
sin duda en la performance del hablante ideal, a quien Noam 
Chomsky asigna la competencia en la lengua particular, exac-
tamente determinada y homogénea; según parece, también 
Coseriu, al hablar del “saber idiomático” de la “competencia 
lingüística particular”, se refiere a lo mismo, exceptuando que 
él hace permeables los límites del idioma del hablante. Según 
Coseriu, •llhn¤zein es el conjunto de intersección resultante 
de los dialectos y jergas grupales que existían en la Atenas del 
siglo iv a. C., y Latine loqui corresponde al conjunto de inter-
sección resultante de la lengua culta del senado y la lengua po-
pular del proletariado, entre otras, que eran usuales en Roma. 
En otras palabras, no hay una “competencia” ni una perfor-
mance ideal, sino sólo aquello que los hablantes reales dicen 
en un momento dado, y a través de lo cual se presentan como 
miembros “adultos” de un grupo de hablantes.

Justamente eso es lo que dice Aristóteles. En su Retórica, 
él habla acerca de la exigencia básica de la corrección lingüís­
tica:



130

El hablar griego es el principio de la expresión. Eso se basa en 
cinco reglas: 1) en las conjunciones, es decir, en que uno las 
coloque como deben ir según su naturaleza, antes o después, 
como algunas lo requieren; por ejemplo, ı m°n y ı §g∆ m°n pi-
den sus correspondientes d° y ı d°…; 2) que uno nombre cada 
cosa con su palabra propia y no sólo aproximadamente; 3) que 
uno no sea ambiguo —salvo con intención—…; 4) ser correc-
to incluso en otras cosas, como Protágoras distinguió los géne-
ros, masculino, femenino y neutro…; 5) en los números plural, 
dual y singular… En suma, lo escrito debe ser legible y fácil 
de pronunciar.4

Esto describe la correcta realización de una lengua, no pue-
de entenderse de otro modo. Las exigencias son mínimas, y la 
lengua particular está abierta a todos los influjos posibles; no 
puede tratarse de un dialecto culto especial ni mucho menos 
de la virtud oratoria que consiste en la expresión artística ade-
cuada. Es más, ya la elección de la palabra •llhn¤zein indi-
ca que Aristóteles se contenta con un mínimo de comprensión 
general. Se trata de la comunicación segura y no del arte de la 
expresión. La comprensión lleva al acuerdo, no al artificio de 
la expresión.

Aristóteles no se refiere aquí a ninguna calidad específi-
ca del discurso, a ninguna virtud oratoria. No introduce el 
•llhn¤zein en el sentido de éretÆ (= virtud), sino en el de 
érxØ t∞w l°jevw (= principio de la expresión), idea que surge 
mucho después de la definición de éretÆ y que se diferencia 
claramente de ésta. ÑEllhn¤zein apenas es algo más que la ló-
gica lingüística universal de la expresión “congruente” que, 

4 Arist., Rhet. 3, 5 (1407a 19 ss.): ¶sti d' érxØ t∞w l°jevw tÚ •llhn¤zein: 
toËto d' §st‹n §n p°nte, pr«ton m¢n §n to›w sund°smoiw, ín épodid“ tiw »w pe-
fÊkasi prÒteroi ka‹ Ïsteroi g¤gnesyai éllÆlvn, oÂon ¶nioi épaitoËsin, Às-
per ı m°n ka‹ ı §g∆ m°n épaite› tÚn d° ka‹ tÚn ı d°..., deÊteron d¢ tÚ to›w fid¤oiw 
ÙnÒmasi l°gein ka‹ mØ to›w peri°xousin. tr¤ton mØ émffibÒloiw. toËto d' ín mØ 
ténant¤a proair∞tai... t°tarton, …w PrvtagÒraw tå g°nh t«n Ùnomãtvn diπrei, 
êrrena ka‹ yÆlea ka‹a skeÊh... p°mpton §n t“ tå pollå ka‹ Ùl¤ga... ˜lvw d¢ 
de› eÈanãgnvston e‰nai tÚ gegramm°non ka‹ eÎfraston.



131

según Coseriu, proviene del “saber elocutivo”, de la facultad 
de hacer uso de una lengua, la que sea, en forma lógicamen-
te correcta y comprensible. Sólo porque esta competencia lin-
güística abstracta y universal se concretiza en la lengua griega, 
en sus formas de flexión y en las raíces de sus palabras, sólo 
por eso se habla del correcto uso de la lengua griega y del sa-
ber idiomático acerca de ella, a saber, de una competencia lin-
güística que no les falta a los griegos entre los griegos y que, 
ex profeso, no tiene que exigírsele al orador. Se trata de algo 
que, en realidad, sólo afecta a los extranjeros, que hablan una 
lengua distinta, y a los borrachos. Incluso entre los profesores 
suele suceder que, al final de una larga oración, uno ya no sabe 
cómo la comenzó, y que, por ello, la concluya sin congruencia 
o con un anacoluto. También ésta es una debilidad que con-
cierne más a las condiciones de la práctica artística que al arte 
mismo.

Sin embargo, entre la época de la Retórica de Aristóteles y 
la del Per‹ l°jevw de Teofrasto debe haber acaecido algo re-
volucionario en la sociedad dominante del mundo helénico y 
en sus formas de conversación; ello, probablemente también, 
fue sorpresivo. En asuntos de competencia lingüística, la so-
ciedad se volvió más exigente. En efecto, en algunos autores 
más tardíos, quizá ya en Teofrasto, la corrección idiomática se 
convierte en virtud oratoria, y se hace apremiante la idea de 
que, más allá de las condiciones fundamentales de la comuni-
cación, el orador debe dominar el idioma exclusivo de la alta 
sociedad, si quiere que los oyentes lo tomen por alguien cuer-
do y lingüísticamente competente, y que quiere demostrar su 
autoridad. Esto se hace evidente en Quintiliano, quien narra 
una anécdota que tal vez se remite al mismo Teofrasto:

Hay muchos que ciertamente no carecen de cultura lingüística, 
pero hablan de manera curiosa, más que castiza; por eso, aque-
lla anciana en Atenas reconoció como extranjero a Teofrasto, 



132

que en general era muy elocuente, por el uso erróneo de una 
sola palabra. Cuando él le preguntó por qué, ella le contestó 
que porque hablaba exageradamente en ático. Y según Asinio 
Polión, el maravilloso estilista Tito Livio tenía algo del dia-
lecto de la llanura del río Po. Así pues, hasta donde es posible, 
que todas las palabras y la expresión exhalen el aroma de nues-
tra ciudad, con el fin de que el discurso suene sencillamente 
romano, no como adquirido por ciudadanía.5

Esto va más allá de la competencia lingüística natural. Sin 
duda, Aristóteles no había pedido esto con el verbo •llhn¤- 
zein. No obstante, el hecho de un idioma conforme al nivel 
social, uno que sustenta la comunicación y en cuyos usos los 
oyentes miden el grado de competencia de un orador, Aristóte-
les lo trató detalladamente en el contexto de la definición de la 
virtud oratoria, de la éretØ t∞w l°jevw.

La virtud de la expresión puede definirse diciendo que ésta 
debe ser clara (pues el discurso, como signo, no cumple su ob-
jetivo, si no es claro). No debe ser baja ni excesivamente ele-
vada, sino adecuada; sin duda, la expresión poética no es baja, 
pero no es adecuada para un discurso. De entre los sustantivos 
y verbos, son los auténticos los que hacen clara la expresión; 
las otras clases de sustantivos, que se han detallado en la Poé-
tica, hacen que la expresión no sea baja, sino adornada: como 
les sucede a los hombres con los extranjeros y con sus con-
ciudadanos, así les sucede con la expresión; por ello, hay que 
hacer extraña la lengua propia: la gente es admiradora de lo 
distante, y lo que se admira resulta agradable. En el verso, esto 
se logra de diversas maneras, y allí es adecuado, ya que allí, 

5 Quint. 8, 1, 2-3. Multos enim, quibus loquendi ratio non desit, invenias quos 
curiose potius loqui dixeris quam Latine, quo modo et illa Attica anus Theophras-
tum, hominem alioqui disertissimum, adnotata unius adfectatione verbi hospitem 
dixit, nec alio se id deprendisse interrogata respondit quam quod nimium Attice lo-
queretur et in Tito Livio, mirae facundiae viro, putat inesse Pollio Asinius quandam 
Patavinitatem. Quare, si fieri potest, et verba omnia et vox huius alumnum urbis 
oleant, ut oratio Romana plane videatur, non civitate donata.



133

todo está muy distante, tanto los temas como los personajes de 
quienes se habla. No obstante, en la prosa...6

Sólo falta el nombre de este saber singular, uno que sea 
apropiado. Coseriu lo incluye en el “saber expresivo” de la 
“competencia del discurso”, eso que hace que el discurso sea 
adecuado. Sin embargo, se trata de un tipo de adecuación muy 
peculiar, de una que no concierne al ethos que se expone temá-
ticamente, ni al pathos del discurso que se pronuncia, sino a la 
comunicación del orador con sus oyentes, y que, por así decir-
lo, constituye un efecto de peralte y eco de su saber idiomáti-
co correcto. El lenguaje específico conforme al nivel social, 
o bien identifica al orador como miembro del grupo al que se 
dirige, y, en algunos casos, como su invitado o un miembro de 
honor, o bien lo delata —igual que a Teofrasto y a Livio en las 
anécdotas citadas— como un miembro ignorante, no del todo 
acreditado, o incluso como infiltrado, realmente extranjero.

Es cierto que un intruso impertinente puede balbucear cosas 
convincentes e importantes, pero el que uno lo escuche o lo 
tome en serio depende de la necesidad que se tenga de ello. 
No se le deja intervenir en la discusión de los asuntos íntimos 
del grupo, aunque su juicio sea muy sabio; no puede, en lo ab-
soluto, participar en las relaciones personales: intervenir en la 
discusión, ni siquiera se cuestiona.

¡Cuántas cosas no se toman como algo personal! No sólo 
asuntos familiares, sino también asuntos respectivos a la po-

6 Arist., Rhet. 3, 2 (1404 b 1ss.): ka‹ …r¤syv l°jevw éretØ saf∞ e‰nai 
(shme›on gãr ti ı lÒgow  n, §ån mØ dhlo› oÈ poiÆsei tÚ •autoË ¶rgon), ka‹ mÆte 
tapeinØn mÆte Íp¢r tÚ éj¤vma, éllå pr°pousan: ≤ går poihtikØ ‡svw oÈ ta-
peinÆ, éll' oÈ pr°pousa lÒgƒ. t«n d' Ùnomãtvn ka‹ =hmãtvn saf∞ m¢n poie› 
tå kÊria, mØ tapeinØn d¢ éllå kekosmhm°nhn tîlla ÙnÒmata ˜sa e‡rhtai §n 
to›w per‹ poihtik∞w: tÚ går §jallãjai poie› fa¤nesyai semnot°ran: Àsper går 
prÚw toÁw j°nouw ofl ênyrvpoi ka‹ prÚw toÁw pol¤taw, tÚ aÈtÚ pãsxousin ka‹ 
prÚw tØn l°jin: diÚ de› poie›n j°nhn tØn diãlekton: yaumasta‹ går t«n épÒn-
tvn efis¤n, ≤dÁ d¢ tÚ yaumastÒn §stin. §p‹ m¢n oÔn t«n m°trvn pollã te poie›tai 
oÏtv ka‹ èrmÒttei §ke› (pl°on går §j°sthken per‹ ì ka‹ per‹ oÓw ı lÒgow), §n d¢ 
to›w cilo›w lÒgoiw...



134

sición social y a la política son muy exclusivos, igual que si 
se trata, por dar un ejemplo, de la competencia específica del 
grupo. Pensemos simplemente en nuestras discusiones aca-
démicas: a quien pronuncie Seneca en vez de Séneca, no le 
creeremos una nueva interpretación de la Apocolocíntosis, in-
cluso si se trata de una interpretación muy acertada y aguda. 
Al pronunciar de esa manera, ese individuo se delata como un 
autodidacta que no está conectado con nuestra red de comuni-
cación. Algo similar sucede con las publicaciones: un artículo 
no tiene que estar escrito en alemán para que se le tome en se-
rio; sin embargo, hay países con los que tenemos muy escasa 
o nula comunicación: ellos, por lo mismo, participan poco del 
saber relevante, y uno no toma nota de su producción nacio-
nal, a menos que el autor se exprese en una de las lenguas de 
la Europa central u occidental, a fin de que pase de su oscuri-
dad nacional a nuestro grupo ilustrado.

El idioma representa el ámbito vital y laboral del grupo en 
cuestión; si el hablante se encuentra fuera de ese ámbito, la 
comunicación con él carece de interés y no se realiza. Yo nom-
bro “competencia comunicativa” del orador a esta peculiar 
cualidad del discurso, a esta aptitud del hablante.

III. ¿Qué enseña al respecto prácticamente 
la retórica clásica?

Es interesante comprobar que, ya entre los sofistas, esta ade-
cuación idiomática conoce sus propios recursos estilísticos.

Justamente al comienzo de su doctrina acerca del estilo, en 
el capítulo 2 del libro 3,7 Aristóteles hace indicaciones impor-
tantes sobre este asunto. Allí, el efecto ventajoso de los tro-
pos más importantes se justifica porque mediante ellos uno se 
gana la disponibilidad y buena voluntad de los que escuchan. 
Si después, en el capítulo 10, hablando de las figuras, Aristóte-

7 Cf. Arist., Rhet. 3, 2 (1404 b 1ss.).



135

les vuelve a mencionar los tropos y, en particular, la metáfora, 
no hay error en atribuir también esas figuras a la misma virtud 
oratoria de la competencia comunicativa, la que posteriormen-
te se confundió con la corrección lingüística.

Sin embargo, lo que en los pasajes citados se encuentra 
como signo de la posición social es paradójico. En el capítu-
lo 2, explicando más detalladamente su definición de la virtud 
oratoria, Aristóteles dice que hay que hacer extraña la lengua 
propia (de› poie›n j°nhn tØn diãlekton). Para fundamentar 
esto, explica: la gente es admiradora de lo distante (yaumas-
ta‹ går t«n épÒntvn efis¤n). 

Ahora podemos interpretar esto con el siguiente estipulado: 
así como hay cosas en que un extranjero no puede ser compe-
tente porque le faltan, así hay cosas que le faltan a uno mis- 
mo y que, al parecer, un extranjero tiene. Entonces es uno 
mismo quien tiene curiosidad de conversar con el que sabe. 
A la vez, en el mismo capítulo, Aristóteles recomienda que 
este artificio se utilice sólo discretamente, pues no sirve de 
otra manera. El artificio se usa discretamente, cuando se hace 
que cuadre con la persona que habla —y ésta sólo es pensada 
como una persona ficticia de un drama, ya que, por desgracia, 
Aristóteles traslada hacia aquí esta observación desde su expe-
riencia con la poética.

Por consiguiente, es la “alienación” la que proporciona los 
recursos estilísticos más efectivos a la verdadera virtud orato-
ria del lenguaje conforme al nivel social, esto es, a la compe-
tencia comunicativa. Al hablar de alienación, se trata de tropos 
conocidos, como la metáfora, la metonimia, la perífrasis, el 
neologismo, el diminutivo y, no en último lugar, el gl≈sshma, 
el verbum peregrinum (aquí pongo los nombres que hoy son 
normales, y que Aristóteles, en parte, describe de otra manera). 
Para instruir con mayor precisión en estos recursos estilísticos, 
Aristóteles, en un contexto más amplio, también investiga el 
uso erróneo en la cuxrå l°jiw (= la expresión insípida), y  



136

el ˆgkow t∞w l°jevw (= la solemnidad de la expresión);8 al ha-
cerlo, cae nuevamente en reflexiones que corresponden más a 
la poética que a la retórica.

Luego, en los capítulos 10 y 11, reaparece la metáfora bajo 
el título de “expresión elegante” (éste›a ka‹ tå eÈdokimoËn-
ta), y, en íntimo contexto con ella, la antítesis que, de hecho, 
parece ser muy apropiada para rectificar prejuicios e introducir 
nuevos conceptos.

Ahora bien, arriesgando otro paso hacia atrás, uno en direc-
ción de los sofistas, examinaremos brevemente la pseudoaris-
totélica Rhetorica ad Alexandrum; esta obra se ha atribuido 
con frecuencia a Anaxímenes, y, por comodidad y brevedad, 
se llama con su nombre.

Esta retórica, un poco más antigua que la de Aristóteles, ya 
contiene en su estructura temática casi todo el sistema subse-
cuente, incluso en la doctrina de la expresión; aunque no sabe 
nada de los términos •llhn¤zein y jenikÒn, y desconoce el 
concepto de éreta‹ t∞w l°jevw, en sus capítulos 23 al 28 co-
noce muy bien el uso retórico de toda suerte de designaciones 
sustantivas de una misma cosa, y distingue entre sustantivos 
simples, compuestos y metafóricos; de éstos, los metafóricos 
y quizá los compuestos pueden atribuirse a la competencia co-
municativa. Inmediatamente después, Anaxímenes discute las 
figuras de orden: el paralelismo y el quiasmo, la distribución, 
el hipérbaton y la antítesis, así como las figuras de sonido: la 
parísosis y la paromeosis, que sin duda ya habían sido inte-
gradas por Gorgias en el arsenal tecnológico de la expresión 
retórica artística, y que, como luego lo demostró la experien-
cia, atraen la atención hacia la persona del orador y, por ende, 
no sólo la desvían del asunto, sino que también aburren, si se 
usan en forma un tanto exagerada. Sólo sirven para jugar fu-
gazmente con la lengua, sólo para alardear furtivamente de 
competencia comunicativa, mas no son útiles para el ejercicio 

8 Cf. Arist. Rhet., 3, 6 (1407b 26).



137

de las otras virtudes oratorias, a saber, la claridad o la adecua-
ción afectiva.

IV. Lo que no enseña la retórica clásica, 
pero lo complementa la moderna

En el contexto de la doctrina de la expresión, Aristóteles sue-
le remitir a su Poética, y en tal forma pudieron reunirse otros 
recursos estilísticos para el enriquecimiento de la adecuación 
idiomática. Si uno tiene un buen punto de partida, también en 
autores posteriores se podrán recoger algunas migajas de la 
opulenta mesa de la antigua sofística.

Sin embargo, debo abandonar el intento de adjudicar los re- 
cursos estilísticos de la retórica helenística y romana a las vir-
tudes oratorias si dichos recursos no están adjudicados a las 
virtudes del discurso en la literatura tradicional. Ese intento 
sería un juego ocioso de sistematización si no se explicara e 
ilustrara con ejemplos textuales. Y el caso sería más ocioso si 
yo asegurara que, entre los recursos que enriquecen el estilo, 
también están aquellos de una condición elevada, pero normal, 
y que sirven para hacer sentir la competencia comunicativa del 
orador.

Precisamente en los recursos estilísticos ya mencionados, en 
esos que provocan la alienación tanto en el arte oratorio griego 
como en el latino, también se distingue un nivel de enriqueci-
miento mínimo del estilo, uno que parece no haber llamado la 
atención de la retórica clásica. Se trata de la dicción oratoria 
del abogado, de una dicción afectadamente perifrástica, fra-
seológica y estereotipada, es decir, de su jerga, de un lenguaje 
especializado mediante el cual el abogado demuestra que sabe 
de procedimientos judiciales y tiene la competencia comunica-
tiva necesaria. Ésta se le reconoce, sin mayor dificultad, como 
su competencia temática con la cual normalmente dicha jerga 
va de la mano. Su chinesca especialidad se compone de una 



138

rica colección de expresiones lingüísticas singulares, en cuyas 
metáforas ya no se nota la alienación, ya que resultan tan fa-
miliares que se tienen como expresiones normales; la aliena-
ción se camufla con la expresión usual; vamos, se “desinfla”, 
como suele decirse. Ésa es la jerga que se debe vestir para dar 
la impresión de que se habla el ático original, o el latín como 
un nobilis perteneciente a una antiquísima familia. Sin embar-
go, eso no es deducible de la teoría, ya que no tiene nada que 
ver con la corrección lingüística. En cuanto a resultados tecno-
lógicos, quiero entretener al lector con la segunda parte de este 
artículo, en la cual daré pruebas mediante textos.

Conclusión

Por ahora, resumo y termino con una mirada a las consecuen-
cias que tuvieron en la Antigüedad tardía las deficiencias y 
equivocaciones descritas. En el tratamiento retórico clásico de 
la competencia lingüística deben distinguirse tres elementos:

La érxØ t∞w l°jevw se encuentra entre las virtudes orato-
rias, pero sin razón; sólo es la capacidad lingüística de utilizar 
correctamente la lengua usual; “correctamente” significa “de 
manera que uno se acredita como miembro del grupo que habla 
esa lengua”. Aristóteles llama a esto •llhn¤zein, en contras-
te con éttik¤zein, hablar griego ático. Sustancialmente, este 
dominio de la lengua también aparece en Anaxímenes, sin un 
nombre determinado, en referencia a las formas gramaticales.

La éretØ t∞w l°jevw —a la cual sirve la alienación (el je-
nikÒn) y con la cual uno, elevando el estilo, pone de relieve 
su capacidad expresiva personal— pertenece, en Coseriu, al 
“saber expresivo”, el que ejercita quien sabe hablar “adecua-
damente”. No tiene nada que ver con la corrección lingüísti-
ca, sino que demuestra su fuerza creativa precisamente en el 
hecho de que se desvía de la norma. Aristóteles describe esta 
fuerza creativa como un logro de la éretØ t∞w l°jevw.



139

En la retórica clásica jamás se hace mención de la jerga gru-
pal de moda, en la cual se hizo corriente un cúmulo de aliena-
ciones que entraron al grupo y se desinflaron en expresiones 
normales, y que manifiestan inconfundiblemente la pertenen-
cia del hablante a ese grupo de forjadores de lengua. Cabe la 
sospecha de que, en su origen, la lengua de los aticistas hele-
nísticos, el ático, no era otra cosa más que esa jerga grupal.

Segunda parte: 
diversas competencias comunicativas en Salustio

Que el lector no se asuste ni se enoje si, como se hace pedazos 
un roble para hacer cerillos, despedazo la Conjuración de Ca-
tilina —esa cautivadora obra maestra de la prosa latina— sólo 
para comprobar mi tesis sobre la competencia lingüística en la 
retórica clásica. Espero que el lector vea que puede ser emo-
cionante incluso un análisis cuasilexicográfico de una expre-
sión latina moderada, y una interpretación estadística de largas 
listas de palabras.

La llamada “latinidad” (latinitas)

Se trata de la “virtud oratoria” que a partir de los romanos se 
llama latinidad.9 Con ella, la retórica clásica se refiere origi-
nalmente, cuando surgió en los tiempos de la sofística, a lo 
que yo nombro “estilo comunicativo”: ese componente estilís-
tico con que el orador indica su pertenencia al grupo al que se 
dirige, y con el que fundamenta su derecho de intervenir en el 
grupo.

9 Cf. la Introducción y la Conclusión de la Primera parte. Por lo demás, para la 
virtud oratoria de la “latinidad”, es decir, para la “competencia comunicativa” del 
orador, hay un grado normal de menor elevación de estilo, con que el hablante indi-
ca su pertenencia al grupo al que se dirige.



140

Con la latinidad de su estilo oratorio, Catilina se presenta 
ante el senado como hijo de una antiquísima nobleza patricia; 
con ella, César convence a los senadores de que él pertenece a 
los que saben manejar enérgica y exitosamente a los hombres 
y los bienes que se le encomiendan, y con ella, por el contra-
rio, Catón reclama que se le tome en serio, como un guardián 
preocupado de los recursos del Estado y de las gestiones de 
sus conciudadanos.

De acuerdo con la terminología de Coseriu, a este derecho 
de voz, es decir, el derecho de ser escuchado, yo le di el nom-
bre de “competencia comunicativa”. Los recursos estilísticos 
con que se demuestra dicha competencia son los de la “aliena-
ción”, del jenikÒn, como Aristóteles lo llama en su Retórica; 
la gramática posterior habla de tropos y figuras: los aprendi-
mos en la escuela y los disfrutamos al reconocerlos en los tex-
tos. Sin embargo, el hecho de que le fueran exigidos al orador 
como una condición previa para que tuviera el derecho de in-
tervenir, parece ser una afirmación completamente nueva.

Una tesis no demostrada

Quisiera afirmar que así fue, que se daba dicha exigencia; ade-
más, quisiera llamar la atención sobre un tipo de expresión 
que parece haber sido ignorado del todo por la retórica clási-
ca: sobre la dicción afectadamente perifrástica, fraseológica y 
estereotipada que ya no se percibe como tal, debido a que es 
la cotidiana, la normal, y que, si toma un carácter lingüístico 
especial, en forma despectiva se llama jerga justo porque de-
muestra la competencia comunicativa del grupo en cuestión. 
Esto intentaré ejemplificar con referencias textuales.

La Conjuración de Catilina de Salustio es extraordinaria-
mente adecuada para un primer objeto de experimentación, 
por su formato breve y claro, y porque es un texto bien cono-
cido, uno que ya no necesito poner en su contexto, ni traducir- 



141

lo.10 Para poder presentar mi demostración, debo enfocarme 
en seguida en las expresiones particulares. También debo sal-
tar entre varios pasajes del texto, diseminados acá y allá. El 
estilo comunicativo no aparece de manera uniforme por todas 
partes, sino allí donde el hablante se esmera particularmente 
en lograr la comunicación. Esto sucede en el estilo directo, un 
recurso del cual la Conjuración de Catilina de Salustio ofrece 
un pequeño concierto de sencillez clásica, rico en figuras. Sin 
duda, el estilo que se presenta siempre es el estilo de Salustio; 
sin embargo, Salustio hace que los protagonistas de la historia 
romana de aquellos días hablen en distintos estilos; no distin-
tos en lo poético-retórico —el estilo artístico siempre es el pro-
pio de Salustio—, sino en cuanto a que expresan otras cosas: 
en estilos que se evalúan de diferente manera de acuerdo con 
los respectivos esfuerzos de comunicación. En Salustio, esto 
se puede ver en la elección de palabras que hace un orador.11

El objeto de la investigación

Es necesario aclarar algunas cosas respecto al método que he 
utilizado. Considero, en primer lugar, que el objeto de esta 
investigación es demostrar que el estilo comunicativo se ma-
nifiesta en las llamadas “frases” y en la “expresión fraseoló-
gica”; bajo este rubro uno se imagina circunloquios y compli-
caciones como las perífrasis, en el nivel de la palabra, y, en 
el nivel de la frase, extraños rodeos de la sintaxis oracional, 
como fieri non potest, quin (= es imposible que no...) o id ago, 
ut (= me esfuerzo por...), o antítesis artificiales como non quo, 
sed quod (= no para que, sino porque...), y cosas semejantes. 

10 En México, dentro de la Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum 
Mexicana, existe la traducción de Agustín Millares Carlo (Salustio Crispo, Cayo, 
Conjuración de Catilina, versión directa del latín, prólogo y notas por A. Millares 
Carlo, México, unam, 1944, reimpr. 1991).

11 El sentido del mensaje que le importa al orador puede reconocerse en su elec-
ción de los tropos y las figuras.



142

No se encuentran muchos ejemplos de éstos en un narrador tan 
compacto como Salustio; sin duda, el 5 de diciembre del año 
63 a. C., en el Templo de la Concordia, los informes verbales 
debieron de estar llenos de esos ejemplos, pero Salustio, que 
es un raudo escritor, no quiso malgastar en ellos sus preciadas 
hojas de papiro.

Debo concentrarme en indicios más pequeños, y he elegi-
do el más pequeño que conozco, la metáfora descolorida; ésta 
consiste en palabras, sobre todo verbos, cuyo significado meta-
fórico se halla en primero o segundo lugar en los diccionarios, 
o incluso ya ha llegado a ser el único significado; por ejemplo, 
videtur se encuentra con el significado de “parece”, en lugar 
de lo que significa propiamente, “se ve”. De expresiones de 
este tipo, en Salustio hay abundantes ejemplos y, sin embargo, 
quizá sorprendentemente, no están distribuidas en forma ho-
mogénea por todas partes, sino que están, como densas nubes, 
sólo en algunos lugares, a saber, en el estilo directo, y, ade-
más, en una selección matizada muy distintamente, en una que 
caracteriza a cada hablante y a su particular objetivo.

Así pues, de los famosos discursos de la Conjuración de 
Catilina —el de César, el de Catón y los del mismo Catili-
na—, presentaré las minúsculas y casi invisibles metáforas, 
metonimias y perífrasis que caracterizan el estilo comunica-
tivo de cada orador, sin pretender abarcarlas todas, pues ello 
excedería los límites de este artículo.

El procedimiento

Por supuesto, esos elementos deberían reunirse en forma com-
pleta, y examinarse (lo cual es casi imposible). Esta recolec-
ción puede realizarse muy rápidamente con un marcador, y la 
clasificación es placentera mediante una base de datos elec-
trónica. La dificultad radica en la cuestión de cómo hay que 
clasificar dichos elementos. Por supuesto, hay que hacerlo en 



143

campos semánticos que después permitan una interpretación 
independiente del contexto temático. Sin embargo, en este 
caso, ¿qué campos semánticos resultan, y qué vocablos per-
tenecen a cada campo? Esto es siempre problemático y, si se 
quiere usar el método en forma sistemática, aún requiere de 
muchos experimentos y discusiones.

Para este ensayo, lo intenté de la siguiente manera: prime-
ro, mediante la base de datos clasifiqué en orden alfabético las 
palabras clave, para ya de una vez romper el círculo herme-
néutico; luego, intenté determinar, para cada palabra clave, un 
ámbito de aplicación que señala, para una ocasión específica, 
una función específica de la comunicación humana.

Por ejemplo, el señor de la casa se comunica con su perso-
nal de servicio, como un señor con sus criados; con sus parien-
tes, como un curador y vigilante; como un ciudadano, con el 
magistrado, o como un soldado, con el superior. En cualquier 
caso, ese hombre, como todos los demás, es un prestador de 
servicios que trabaja con la mente o con el cuerpo y que, en la 
comunidad histórica, se presenta y se retira, y constantemente 
se confronta con los fenómenos que se le presentan.

En esta multiplicidad de actividades, para los significados 
propios resultan campos semánticos como “hablar a alguien”, 
“presentarse (en público)”, “suplicar”, “elaborar”, etc. Ténga-
se en cuenta que ahí siempre se hace referencia al significado 
propio de la expresión: en el caso de videtur, el significado es 
“se ve” y no “parece”; en el caso de disserere, el significado  
es “desprender de la fila” o “destrenzar”, y no “exponer”. En 
realidad, ni se pone ni se trenza ni se lleva, sino que “se ha-
bla”; sin embargo, porque a pesar de ello un hablante de latín 
insiste en decir disserere (“destrenzar”); uno de alemán, vor-
tragen (“presentar”), y uno de español exponer, estas expre-
siones, en cada una de estas lenguas, se vuelven metafóricas y 
medios de expresión del estilo comunicativo, cuya respectiva 
singularidad se manifiesta en la elección de las metáforas que 



144

hace cada hablante. Se podría decir que el hablante del latín 
toma un envoltorio, lo desenvuelve, y esparce su contenido, 
mientras que el hablante del alemán sólo lo lleva hacia delante, 
y el del español lo saca para mostrarlo: esto es más tosco, me-
nos acabado. En cualquier caso, esa expresión se refiere a los 
pensamientos que se expresan en una asamblea deliberativa, 
pero la palabra se ha extraído del hogar, del patio o del taller, 
en donde un sirviente a su señor, o un aprendiz a su maestro, 
les llevan una pieza y, eventualmente, la desarman para mos-
trarles cómo se ve por dentro. En estos casos, pues, se habla 
de una elaboración de objetos concretos, aunque se refiera a la 
expresión de buenos pensamientos.

Para enfrentar esta tarea, ordené los vocablos de algunos 
campos semánticos, a fin de que se vea lo problemático del 
asunto y, tal vez, también su plausibilidad.12 Por lo que res-
pecta a la interpretación estadística —puedo asegurarlo de in-
mediato—, no es necesaria una exactitud 100% contundente y 
consecuente, porque, como en el corte de caja de una tienda, 
estadísticamente, los más y los menos de los errores numéricos 

12 Ejemplos de las expresiones trópicas de los campos semánticos:
presentar(se) (y hacer que aparezca, provocar, o sus contrarios): accidat agor 

casu cecidisset cedunt concessit concitatus convortat evenerit exagitaverant ex-
pergiscimini fortunis initio initium in obscuro in oculis orta praeceps regressus re-
quiem statuatis venerit

elaborar: absolvam adcendet addere carptim confecto conposite conterere de-
missi dissolvere exequebantur interficere latus oppressa persolveret portare pro-
fundant referat restinguam solvere suscepi tractarent trahebantur trahunt transfertur 
vexabat

servir, valer, estar a la disposición: domos eant ferro inest infirmior locum esse  
mari montibus pares paruit servitis servitute  sita sunt  spectata vacuam valent

prosperar (provecho y daño, éxito y fracaso): conparata conpleri continuare 
copia corrupta creverant explevit fructu ordine partae parta recte reperitur ruina su-
perare

dominar: dignitati dimisere dominatur exercere honore moderatur permissum 
reges severior

preocuparse, cuidar: adolevit adulescentiae amplexamini consenuerunt con-
servandae inbecilla languere libertas luctuosam mortalis placet popularibus populi 
praebere prohibet tenebatur tolerabat tradideris vereor vigebant viget vindicamos

vigilar: considerate ignoscite providendum scilicet videbantur videlicet.



145

se equilibran, siempre y cuando el error no sea deliberado. En 
cuanto a la arbitrariedad en la formación de los grupos, cabe 
decir que dicha arbitrariedad está dirigida por la pregunta de 
interpretación; dicha pregunta es ésta: ¿qué tipo de comunica-
ción señala el hablante con los medios lingüísticos de su com-
petencia comunicativa?

Luego ordené en una tabla cada una de las expresiones de 
cada uno de los hablantes, y los campos semánticos.13 Las frac- 
ciones decimales anotadas en las columnas numeran, en por-
centajes, la porción que reclama cada campo semántico en el 
lenguaje metafórico de cada hablante. En las columnas tam-
bién se puede ver que, en ciertos campos semánticos, los ha-
blantes tienen preferencias en parte semejantes y, en parte, 
notablemente distintas. En estas preferencias se basará mi in- 
terpretación: enlistaré metáforas y otras pequeñas formas tró-
picas que son características, es decir, particularmente fre-
cuentes en cada uno de los hablantes.

13 La tabla siguiente presenta los porcentajes de las alienaciones en los discursos 
del Bellum Catilinae:

	    Grupo	 Catilina	 César	 Catón	 Salustio
presentar(se)	 10.84	 9.18	 8.82	 16.67
comportarse	 3.61	 —.—	 1.47	 5.56
disputa	 3.61	 4.08	 5.88	 —.—
dominar	 2.41	 8.16	 2.94	 —.—
elaborar	 10.84	 13.27	 1.47	 27.78
encontrarse	 —.—	 1.02	 2.94	 —.—
esforzarse	 1.20	 1.02	 1.47	 —.—
hablar	 1.20	 0.0	 1.47	 —.—
justicia	 1.20	 5.10	 2.94	 —.—
luchar	 7.23	 5.10	 1.47	 5.56
marcha	 4.82	 3.06	 2.94	 —.—
negocio	 15.66	 6.12	 16.18	 11.11
preocuparse	 12.05	 2.04	 14.71	 16.67
prosperar	 4.82	 12.24	 —.—	 5.56
sentir	 1.20	 6.12	 1.47	 —.—
servir	 9.64	 9.18	 11.76	 —.—
suplicar	 0.0	 1.02	 1.47	 —.—
usar	 6.02	 7.14	 7.35	 —.—
vigilar	 3.61	 6.12	 13.24	 5.56
Suma 	 99.96	 99.96	 99.99	 100.03



146

El estilo comunicativo de los protagonistas

César, en el capítulo 51 de la Conjuración de Catilina, exhorta 
al senado a que sea sensato al determinar el castigo de los par-
ticipantes en la conjuración de Catilina, ya confesos, y a que 
se limite a las posibilidades que le dan las leyes, cuya transgre-
sión siempre ha tenido efectos fatales a lo largo de la historia. 
Su discurso busca la moderación, sin que por ello escatime el 
empleo de poderosos recursos estilísticos. El sopesar racional-
mente los asuntos no debe sorprender en un hombre como Cé-
sar; lo que sorprende es que ello se haya dado, a pesar de que 
César, en la Conjuración de Catilina, aboga por una modera-
ción civil, en contra de la propuesta de Catón. Pero justamente 
ahí está el detalle: César critica los irreflexivos caprichos del 
poder. Para nuestra investigación actual, ello no tiene ninguna 
importancia en cuanto al estilo, porque el orador, de un modo 
o de otro, asintiendo o de manera crítica, con ingenuidad o iro-
nía, se comporta como miembro de la misma sociedad a la que 
él se dirige con su crítica, como un miembro de igual posición, 
competente lingüísticamente.14

14 Sal. Cat. 51:
Expresiones ornamentales: § 31: civitas servitute oppressa stultae laetitiae 

gravis poenas dedit (“la ciudad, oprimida por la esclavitud, sufrió los graves cas-
tigos de su estulta alegría”); § 33: ut quisque domum aut villam, postremo vas aut 
vestimentum aliquoius concupiverat (“cualquiera que deseara la casa o la villa de 
alguien y luego su vajilla o su vestimenta”); § 36: consul ubi gladium eduxerit 
(“una vez que un cónsul desenvaine la espada”).
	 Expresiones fraseológicas:

Presentar(se): § 9: quae victis adciderent (“qué sucedería a los vencidos”); § 
12: qui in obscuro vitam habent (“que pasan su vida obscuramente”); § 20: mortem 
aerumnarum requiem (“la muerte, descanso de las penalidades”); § 26: merito ac-
cidet quidquid evenerit (“les sucederá merecidamente todo lo que acaezca”), quid 
statuatis (“qué cosa decidís vosotros”); § 27: mala exempla ex bonis orta sunt (“los 
malos ejemplos han surgido de cosas buenas”); § 32: homines qui rem publicam 
exagitaverant (“hombres que habían inquietado el Estado”), ea res initium cladis 
fuit (“ese hecho fue el inicio de una gran matanza”).

Elaborar: § 5: bello confecto (“terminada la guerra”); § 9: conposite atque 
magnifice (“en forma ordenada y magnífica”); § 10: eum oratio accendet (“un 
discurso lo encenderá”); § 12: demissi in obscuro vitam habent (“los de humilde 
condición, que pasan su vida oscuramente”); § 20: mala dissolvere (“suelta los ma-



147

Por su parte, Catón, en el capítulo 52, contrapone al de Cé-
sar un discurso austero que, en la votación, debería inclinar la 
balanza hacia la pena de muerte; no escatima patéticas refe-
rencias al asesinato y al incendio, a la irresponsabilidad y a 
la guerra civil, y por eso, en general, habla afectivamente con 
más insistencia que César, con una expresión más rica en tro-
pos. En el discurso, se escucha a un juez riguroso en cuanto 
a las costumbres. Ya se puede ver que, en el discurso de los 
senadores, la categoría de “presentar(se)” resulta del orden del 
día y de los asuntos políticos que les competen: como perte-
neciente al orden senatorial, uno tiene que ver con cosas que 
deben presentarse o no deben presentarse; lo mismo debía 

les”); § 21: addidisti (“añadiste”); § 25: gentibus moderatur (“rige a los pueblos”); 
§ 28: tractarent (“manejaran”); § 30: lubidinose interficere (“mataban con gusto”); 
§ 34: trahebantur (“eran arrastrados”); § 38: exsequebantur (“introducían”); § 43: 
neu quis ad senatum referat (“que nadie lleve al Senado”).

Prosperar: § 4: copia (“ocasión”), recte atque ordine (“sabia y equitativamen-
te”); § 8: digna poena reperitur (“se encuentra un castigo adecuado”), quae legibus 
conparata sunt (“que las leyes nos suministran”); § 9: luctu omnia conpleri (“llenar 
todo de llanto”); § 20: neque curae neque gaudio locum esse (“no hay lugar ni para 
las preocupaciones ni para la alegría”); § 27: exemplum ad indignos transfertur (“el 
castigo pasa a quienes en nada lo han merecido”); § 30: licentia crevit (“fue en 
aumento su arbitrario poder”); § 32: qui malo rei publicae creverant (“que a costa 
de la república habíanse encumbrado”); § 34: suos divitiis explevit (“enriqueció a 
todos sus parciales”); § 40: leges paratae sunt (“se promulgaron leyes”); § 42: bene 
parta vix retinemus (“nosotros, incapaces de conservar siquiera lo que ellos tan glo-
riosamente fundaron”).

Dominar: § 2: animus providet (“el ánimo vea”); § 3: lubido dominatur (“el 
placer domina”); § 5: inpunitos dimisere (“los dejaron ir sin castigo”); § 7: vobis 
providendum est (“debéis cuidar”); § 15: poena severior (“un castigo un poco más 
severo”); § 16: gratiam aut amicitias exercere (“recurrió al favor o a las amista-
des”); § 22: civibus exilium permitti (“a los ciudadanos se les permite el exilio”);  
§ 25: lubido gentibus moderatur (“gobierna a su antojo a los pueblos”); § 40: qui-
bus exilium permissum est (“se permitió el exilio”); § 43: placet igitur eos dimitti 
(“me agrada dejar que ellos se vayan”).

Luchar: § 4: reges ira inpulsi (“los reyes, impulsados por la ira”); § 8: mag-
nitudo sceleris ingenia exsuperat (“la magnitud del crimen supera los ingenios”);  
§ 22: civibus non animam eripi (“arrancar el alma a los ciudadanos”); § 31: civitas 
servitute oppressa (“la ciudadanía, oprimida por la esclavitud”); § 32: Damasippum 
iugulari iussit (“ordenó degollar a Damasipo”); § 34: neque prius finis iugulandi 
fuit (“no hubo límite al degüello antes”).

Preocupar(se): § 35: haec non in M. Tullio vereor (“yo no temo estas cosas en 
Marco Tulio”); § 40: res publica adolevit (“la república creció”).



148

valer para la categoría de “preocuparse”; sin embargo, aquí 
se muestra una diferencia: César, para abogar por un castigo 
prudente, debe comportarse en forma despreocupada; sin em-
bargo, le importa mucho el desenlace favorable o desfavorable 
del asunto. El que Catón se compenetre de las ideas de un ne-
gociante obedece, como en el discurso de César, a los repro-
ches que hace a sus compañeros del mismo rango. El hecho de 
que para Catón las categorías de “elaborar” y “luchar” jueguen 
un papel tan insignificante tal vez obedece a que Cicerón ya 
había hecho el trabajo y economizado la lucha; y naturalmen-
te, también por eso Catón, sin piedad, designa estas cosas con 
su nombre: Coniuravere nobilissumi cives patriam incendere, 
Gallorum gentem infestissumam nomini Romano ad bellum ar-
cessunt, dux hostium cum exercitu supra caput est.15 Aquí sólo 
hay un tropo: la pequeña metonimia nomini Romano; todo lo 
demás puede tomarse al pie de la letra. Así, a pesar de que las 
metáforas bélicas y violentas están introducidas con sobrie-
dad, las palabras de Catón suenan bastante marciales. Pero el 
malhechor es Catilina, y no la sociedad a la cual se le dirige la 
palabra, una sociedad de malhechores, cosa que más bien vale 
para el punto de vista de César, y para el de Catilina.16

15 “Unos ciudadanos de la mejor nobleza se han conjurado para incendiar a su 
patria; excitaron a la guerra al pueblo galo, el más dañino para cuanto se llama ro-
mano; el jefe de los enemigos está con su ejército sobre nuestra cabeza.”

16 Sal. Cat. 52:
Expresiones ornamentales: § 5: domos villas signa tabulas (“casas, villas, es-

tatuas y pinturas”); § 7: multosque mortalis advorsos habeo (“tengo a muchos mor-
tales como enemigos”); § 12: liberales ex sociorum fortunis (“generosos con la for-
tuna de nuestros aliados”), ne illi sanguinem nostrum largiantur (“con tal que no se 
muestren pródigos con nuestra sangre”); § 24: patriam incendere (“para incendiar 
a su patria”), gentem infestissimam nomini Romano (“el pueblo más enemigo del 
nombre romano”); § 32: dignitati Lentuli (“a la dignidad de Léntulo”); § 33: Cethe-
gi adulescentiae (“a la juventud de Cétego”); § 35: Catilina faucibus urget, intra 
moenia atque in sinu urbis sunt hostes (“Catilina nos tiene asidos de la garganta; 
dentro de nuestros muros y en el seno mismo de la ciudad hay enemigos”).
	 Expresiones fraseológicas:

Presentar(se): § 4: hoc nisi provideris ne adcidat (“éste, si no se previene que 
suceda”), ubi evenit, frustra iudicia implores (“una vez que haya ocurrido, en vano 
se implorará la ayuda de los tribunales”); § 5: expergiscimini aliquando (“despertad 



149

Como es natural, los enardecidos discursos de Catilina (ca-
pítulos 20, 31, 35 y 58) están más cargados de expresiones 
emocionales, pero sólo en lo que concierne a las acuñaciones 
que son, por así decirlo, explícitamente ornamentales. Las me-
táforas, que confluyen de manera fraseológica, no son muy lla-
mativas. Es obvio que los diferentes discursos sobre diferentes 
asuntos se estilizan de diferente manera, y, por cierto, primero 
en secuencia ascendente y, luego, en descendente. El discurso 
de la conspiración (capítulo 20) es, al principio, salvajemente 

de una vez”); § 27: ne ista misericordia in miseriam convortat (“que esa misericor-
dia no se convierta en miseria”); § 29: prospera omnia cedunt (“resultan prósperas 
todas las cosas”); § 36: quom res publica in periculum venerit (“ya que la república 
se encuentra en peligro”).

Negocio: § 5: si quae amplexamini retinere voltis (“si queréis conservar lo que 
abrazáis”); § 8: haud facile alterius lubidini male facta condonabam (“menos podía 
condonar lo que otro hacía mal para su placer”); § 9: ea vos parvi pendebatis (“eso, 
vosotros lo apreciabais en poco”); § 11: vera vocabula rerum amisimus (“hemos 
perdido los verdaderos nombres de las cosas”); §17: pro certo habetote (“tened por 
seguro”); § 18: quanto attente ius ea agetis, tanto... (“cuanto más esforzadamente 
hagáis esas cosas, tanto…”); § 21: neque delicto neque lubidini obnoxius (“ni al 
delito ni al placer sometido”); § 22: virtutis praemia ambitio possidet (“la ambición 
se apodera de las recompensas de la virtud”); § 24: gentem infestissimam nomini 
Romano (“el pueblo más enemigo del nombre romano”); § 31: egregius adulescens 
immoderatae fortitudinis morte poenas dedit (“el egregio joven sufrió la pena de 
muerte por su inmoderada valentía”); § 34: quibus si quicquam umquam pensi fuis-
set (“si alguna vez hubieran considerado algo de peso”).

Preocupar(se): § 5: quae amplexamini, retinere (“conservar lo que abrazáis”); 
voluptatibus otium praebere (“dar tranquilidad a vuestros placeres”); § 7: multos-
que mortalis advorsos habeo (“tengo a muchos mortales como enemigos”); § 9: 
opulentia neglegentiam tolerabat (“la opulencia toleraba la negligencia”); § 12: ne 
illi sanguinem nostrum largiantur (“con tal que no se muestren pródigos con nues-
tra sangre”); § 14: a popularibus coniurationis (“por los cómplices de la conjura-
ción”); § 18: si vos languere viderint (“si ven que vosotros languidecéis”); § 26: 
deliquere homines adulescentuli (“unos hombres jovenzuelos delinquieron”); § 29: 
ubi socordiae tete tradideris (“cuando uno se entrega a la pereza”); § 33: ignoscite 
Cethegi adulescentiae (“disculpad la juventud de Cétego”).

Vigilar: § 2: quom res nostras considero (“cuando considero nuestra situa-
ción”); § 3: illi mihi disseruisse videntur (“me parece que aquellos han expuesto”); 
§ 4: hoc nisi provideris ne adcidat (“éste, si no se previene que suceda”); § 10: haec 
quoiuscumque modi videntur (“de cualquier modo que se consideren estas cosas”); 
§ 14: videlicet timens (“temiendo, sin duda”); § 27: scilicet res ipsa aspera est (“el 
caso, indudablemente, es grave”); § 28: videlicet dis confisi (“confiados, sin duda, 
en los dioses”); § 31: videlicet cetera vita obstat (“sin duda lo impide el resto de su 
vida”); § 33: ignoscite Cethegi adulescentiae (“disculpad la juventud de Cétego”).



150

excitante; a causa de la ira, la exclamación de Catilina, confe-
so ante el senado, es como irreflexiva (capítulo 35), y el dis-
curso del general, antes de la catástrofe (capítulo 58), es de 
una sobria prudencia.

El primer discurso de Catilina (capítulo 20) se dirige a sus 
compañeros que, en casa de Leca, se conjuran no sólo para 
elegir a Catilina como cónsul, sino también para ser sus par-
tidarios militares. Catilina repite lo dicho en muchas conver-
saciones precedentes, a saber, las quejas generales acerca de 
la injusta política oficial que se sufre, la cual ha reunido a los 
amigos en una comunidad de guerra. En este discurso, curio-
samente como en Catón, pero en forma aún más acentuada, 
va a la cabeza la categoría del “negocio”; siguen, a cierta dis-
tancia, la de “presentarse” y la de “preocuparse”, exactamente 
como en Catón; sin embargo, a diferencia de su discurso en el 
senado, aparecen también los grupos de “elaborar” y de “lu-
char”, que no utiliza Catón, sino sólo César. Es notorio que 
Catilina no se atreva a elevarse hacia las exigencias socia- 
les de “dominar” y “prosperar”: con gran pesar suyo, la socie-
dad de conjurados no puede sentirlas como suyas.17

17 Sal. Cat. 20:
Expresiones ornamentales: § 2: ni virtus fidesque vostra spectata mihi foret 

(“si yo no hubiera observado vuestro valor y lealtad”); § 7: reges tetrarchae vec-
tigales esse (“reyes y tetrarcas son tributarios”); § 11: divitias profundant in exs-
truendo mari —¡doble hipérbole!— (“que desborden sus riquezas para construir en 
el mar”); § 14: illa quam saepe optastis libertas, praeterea divitiae, decus, gloria 
(“aquella libertad que a menudo deseasteis, además de riquezas, honor, gloria”).

Expresiones fraseológicas:
Presentar(se): § 2: nequiquam opportuna res cecidisset (“en vano se hubiera 

presentado una ocasión tan oportuna”); § 7: res publica in paucorum potentium ius 
atque dicionem concessit (“el Estado cayó en el derecho y poder de unos pocos 
poderosos”); § 14: quin igitur expergiscimini? (“¿por qué, pues, no despertáis?”); 
divitiae decus gloria in oculis sita sunt (“riqueza, honor, gloria, están puestos ante 
vuestros ojos”).

Elaborar: § 6: animus accenditur, cum considero... (“mi ánimo se enciende, 
cuando considero…”); § 11: divitias quas profundant in mari (“su riqueza que de-
rraman en el mar”); § 12: pecuniam trahunt, vexant (“arrastran y maltratan su di-
nero”).

Negocio: § 7: illis populi nationes stipendia pendere (“pueblos y naciones les 
pagan estipendio”).



151

Posteriormente, Catilina habla como un compañero de in-
fortunio: en el senado y en la conjura, Catilina vive como sus 
compañeros del mismo rango social, en constante reacción 
ante los sucesos, en constante cuidado por su propia realiza-
ción en el pueblo y en el Estado, incluso con un pensamien-
to crítico sobre la dignidad de su vida espiritual. Pero, sobre 
todo, él siempre está preocupado por el buen o el mal uso que 
se hace del dinero y de los bienes: la diferencia de destinos 
personales trae consigo el que unos no puedan acabarse su ri-
queza, a pesar de sus salvajísimos despilfarros, mientras que 
otros sólo tienen vergüenzas y fracasos. A éstos pertenecen 
Catilina y sus amigos, y así se presenta él ante ellos, y así lo 
presenta Salustio ante nosotros. En una oratio obliqua (capí
tulo 31, 7-8), Catilina muestra su competencia comunicativa 
en el asunto: él proviene de una buena familia y está unido 
al círculo senatorial más íntimamente que Marco Tulio, ese 
advenedizo que ha contado unas mentiras tan ridículas acerca 
de él. No obstante, la sociedad, a la cual afirma pertenecer, lo 
expulsa, y ésta puede ser la causa por la cual Salustio, aquí, re-
produjo la orgullosa presentación que Catilina hace de sí mis-
mo en estilo indirecto: de no hacerlo así, si el narrador le hu-
biera concedido la palabra a Catilina, el lector podría haberse 
sorprendido. Así, tanto más efectiva resulta, al final del capí-
tulo, la suntuosa y desesperada amenaza (capítulo 31, 9): Tum 
ille furibundus: “Quoniam quidem circumventus”, inquit, “ab 
inimicis praeceps agor, incendium meum ruina restinguam”.18 

Luchar: § 8: nobis reliquere pericula repulsas (“nos dejaron los peligros, las 
repulsas”); § 12: divitias vincere nequeunt (“no pueden vencer a su propia riqueza”)

Preocupar(se): § 6: nisi nosmet ipsos vindicamus in libertatem (“si no reivindi-
camos nuestra propia libertad”); § 7: populi nationes (stipendia pendere) (“pueblos 
y naciones pagan estipendio”); § 10: nobis viget aetas, animus valet (“nuestra edad 
es vigorosa; nuestro ánimo, fuerte”); § 10: illis omnia consenuerunt (“a ellos, todo 
los ha envejecido”); § 14: illa quam saepe optastis libertas (“aquella libertad que a 
menudo deseasteis”).

18 “Aquél, entonces, exclamó furibundo: ‘Ya que, rodeado por todas partes, mis 
enemigos me precipitan al abismo, con la ruina apagaré mi incendio’.”



152

La frase incendium meum ruina restinguam ya es, de hecho, 
una elaborada alegoría. De las metáforas que ahí se encuen-
tran, hay unas que pertenecen a dos grupos que, por lo demás, 
casi no se presentan en Catilina: ruina pertenece al grupo de 
“prosperar”, en sentido negativo, e incendium, al de “comba-
te”; restinguam debe agregarse al campo de “elaborar”, que en 
Catilina está representado por nueve ejemplos. Esas dos metá-
foras son fraseológicas. En praeceps agor, frase que pertenece 
al campo de “presentarse”, las dos palabras están usadas me-
tafóricamente. Catilina habla como un compañero del mismo 
rango social: hay una sociedad a la cual quiere pertenecer y 
por la cual quiere ser escuchado, pero él está enemistado con 
ella, y, hoy, ella lo pone entre la espada y la pared. No se le 
deja elección alguna, salvo la de apoderarse por la fuerza de 
la comunicación conforme al rango, a través de su propia des-
trucción.

Después de que Catilina, puesto en evidencia, había aban-
donado la ciudad, le envió a su amigo Q. Cátulo una especie 
de testamento en donde explica su postura política y le enco-
mienda a su mujer y a su familia para que los proteja.19 En esta 
carta, su expresión es tan objetiva como irritada, pero acen- 

19 Sal. Cat. 35:
Expresiones ornamentales: § 3: liberalitas Orestillae (“la generosidad de 

Orestila”); non dignos homines honore honestatos videbam (“veía yo a hombres no 
dignos honrados con honor”).
	 Expresiones fraseológicas:

Presentar(se): § 3: iniuriis contumeliisque concitatus (“incitado por injusticias 
y agravios”); statum dignitatis non obtinebam (“no obtenía la posición correspon-
diente a mi dignidad”); § 4: satis honestas pro meo casu spes (“las esperanzas, bas-
tante honorables dada mi desgracia”).

Elaborar: § 3: aes alienum solvere (“saldar las deudas”); alienis nominibus li-
beralitas Orestillae persolveret (“la generosidad de Orestila me habría permitido 
saldar incluso las deudas que otros me han ocasionado”).

Negocio: § 2: satisfactionem proponere (“dar una explicación satisfactoria”);  
§ 3: aes alienum meis nominibus solvere (“saldar la deuda contraída a mi nombre”), 
alienis nominibus libertas Orestillae persolveret (“la generosidad de Orestila… me 
habría permitido saldar incluso las deudas contraídas a nombre de otro”); § 4: hoc 
nomine spes dignitatis conservandae sum secutus (“por este motivo, he seguido la 
esperanza de conservar mi dignidad”).



153

tuadamente llena de locuciones conformes a su rango social. 
Por ejemplo, en el ámbito del “negocio”, la frase: alienis no-
minibus liberalitas Orestillae… persolveret 20 tiene tres pala-
bras clave: nomen (“nombre > crédito”), liberalitas (“genero-
sidad”) y persolveret (“saldar”); esta última pertenece también 
al campo del “elaborar”. Aquí, Catilina habla como un compa-
ñero de vida de Catulo; todas sus palabras son términos técni-
cos que ciertamente son de naturaleza metafórica, pero se han 
elevado a la dignidad de las expresiones cotidianas, normales 
en su rango social: así se nombra todo eso en la buena socie-
dad a la que Catilina encomienda a su mujer, para que la cuide 
fielmente. Por lo que se ve, su mujer era rica.

En Fésula, la conspiración enfrenta la lucha decisiva. El dis- 
curso de Catilina ante sus guerreros no es el discurso de un 
general: ya todos sus compañeros tienen en sí mismos virtus 
(“valor”), y se encuentran suficientemente impulsados por el 
afán de gloria y por el peligro. En este discurso,21 que más pa-

Luchar: § 3: statum dignitatis non obtinebam (“no obtenía la posición corres-
pondiente a mi dignidad”), fructu laboris industriaeque meae privatus (“privado 
del fruto de mi esfuerzo y diligencia”).

Preocupar(se): § 6: Orestillam tuae fidei trado (“entrego a Orestila a tu lealtad”).
20 “La generosidad de Orestila… me habría permitido saldar incluso las deudas 

contraídas a nombre de otro”.
21 Sal. Cat. 58:
Expresiones ornamentales: § 8: libertatem atque patriam in dextris vostris por-

tare (“lleváis en vuestras diestras la libertad y la patria”); § 10: neque locus neque 
amicus quisquam teget, quem arma non texerint (“ni lugar ni amigo alguno protege-
rá a quien las armas no han protegido”); § 21: quod si virtuti vostrae fortuna invide-
rit (“y si la fortuna envidiara vuestro valor”); cruentam atque luctuosam victoriam 
hostibus relinquatis (“dejéis a los enemigos una cruenta y luctuosa victoria”).

Expresiones fraseológicas:
Presentar(se): § 2: quem neque gloria neque pericula excitant (“a quien no es-

timulan ni la gloria ni los peligros”).
Elaborar:  § 1: verba virtutem non addere (“las palabras no añaden valor”).
Negocio: § 1: compertum ego habeo (“yo sé por experiencia”); § 13: in exilio 

aetatem agere (“pasar la vida en el exilio”), amissis bonis alienas opes exspectare 
(“perdidos vuestros bienes, esperar la ayuda ajena”), in exilio aetatem agere (“pasar 
la vida en el exilio”); § 15: nemo nisi victor pace bellum mutavit (“nadie, más que 
un vencedor, ha cambiado la guerra por la paz”); § 17: audacia pro muro habetur 



154

rece un informe y se caracteriza por su objetividad y por una 
prudencia sorprendentes, Catilina les da a conocer la derrota 
de sus especulaciones: la operación ha fracasado y, estando 
entre dos ejércitos que les cierran el paso, sólo les queda la 
posibilidad de abrirse paso entre ellos hierro en mano, o de 
enfrentar a uno de ellos y vender su pellejo lo más caro que 
sea posible. Ése es el estado actual de los negocios. Se trata de 
una confesión de pertenencia a una sociedad de nobles empo-
brecidos a los cuales, como última salvación del honor, sólo 
les queda lanzarse a la acción como miembros de una caballe-
ría de bandidos.

Finalmente, tampoco debe pasar inadvertida la propia co-
municación de Salustio con sus lectores. ¿Cómo se incorpo-
ra la imagen de su personalidad senatorial en la sociedad de 
sus contemporáneos? En los capítulos introductorios 3 y 4, 
Salustio se presenta a la comunidad de sus lectores como un 
decepcionado de la política —para no hablar de un fracasa-
do— que quiere ganarse su gloria póstuma como historiador. 
En comparación con los personajes de su obra, el texto de es-
tos capítulos proporciona poco material; sin embargo, el tex-
to puede ponerse en relación con nuestra estadística.22 En esta 
 
(“la audacia se tiene por muralla”); § 21: cavete inulti animam amittatis (“cuidaos 
de perder la vida sin vengaros”).

Preocupar(se): § 6: diutius in his locis esse egestas prohibet (“estar más tiempo 
en estos lugares lo impide la carencia”); § 7: quocumque ire placet (“adondequiera 
que nos agrade ir”); luctuosam victoriam hostibus relinquatis (“dejéis a los enemi-
gos una luctuosa victoria”).

22 Sal., Cat. 3-4:
Expresiones ornamentales: 4, 2: a spe metu partibus rei publicae animus liber 

erat (“tenía yo el ánimo libre de esperanza, de miedo, de partidos políticos”).
Expresiones fraseológicas:
Presentar(se): 3, 3: initio studio ad rem publicam latus sum (“al comienzo, me 

dejé llevar con empeño a la política”); 4, 2: a quo incepto me ambitio mala detinuerat, 
eodem regressus (“habiendo regresado al mismo propósito del cual una mala ambi-
ción me había apartado”); statui res gestas perscribere (“decidí escribir la historia”).

Elaborar: 3, 3: ad rem publicam latus sum (“me dejé llevar a la política”); 
3, 5: me fama atque invidia vexabat (“me maltrataban la difamación y la en-
vidia”); 4, 1: non fuit consilium socordia atque desidia bonum otium contere-



155

breve parte, muchas categorías no se encuentran; sin embargo, 
de las que sí se encuentran, hay muchos ejemplos que forman 
una parte considerable de la estadística. Salustio habla a sus 
contemporáneos. Explica por qué no entró en acción, como 
era de desear: él participó pasivamente en el “elaborar” y en el 
“preocuparse” de los hombres que estaban activos. Fue lleva-
do a la política como un náufrago es llevado a un arrecife, por 
una ola, pero allí encontró a gente que lo superaba en audacia, 
soborno y codicia; fue vejado por la difamación y por la envi-
dia, y alguien se ocupó de atarlo a la corrupción. Sin embargo, 
ahora, puesto que nos sale al encuentro como autor de un li-
bro, se muestra activo desde otro flanco: ya libre de esperan-
zas, de temores y de subordinaciones partidistas propias de los 
políticos, justo como alguien que no pertenece a la sociedad 
romana, a fin de no dejar que se esfume sin gloria su valio-
so tiempo libre, puede retornar a los proyectos de su juventud 
y registrar ciertos episodios de la historia del pueblo romano, 
unos que a él, en lo personal, le parecen memorables. Ahora, 
en este libro sobre la Conjuración de Catilina, Salustio se nos 
presenta como un transmisor de la historia de Roma, alejado 
de la política y voluntarioso. De hecho, aquí se ve su compe-
tencia comunicativa, que es totalmente personal, y única en la 
literatura romana que tenemos.

No es necesaria una conclusión que resuma y valore en deta-
lle. El procedimiento que he mostrado se presta a muchas ob-
jeciones, sobre todo en la categorización de las metáforas en 

re (“no fue mi propósito malgastar un buen descanso en la pereza y la desidia”); 
4, 2: res gestas populi Romani carptim perscribere (“escribir la historia del 
pueblo romano selectivamente”); 4, 3: de Catilinae coniuratione paucis absolvam 
(“despacharé en pocas palabras la conjuración de Catilina”).

Preocupar(se): 3, 3: audacia largitio avaritia vigebant (“regían la audacia, la 
prodigalidad, la avaricia”); 3, 4: inbecilla aetas (“mi débil edad”), corrupta tene-
batur (“se mantenía corrompida”).



156

grupos pragmáticamente definidos. Este ensayo es un bosque-
jo que sólo quiere mostrar cómo se manifiesta la competencia 
comunicativa en un texto, y que ésta, con un método adecua-
do, puede analizarse con objetividad. El método aún requiere 
afinarse.




