
95

El poder de las imágenes y los riesgos de la imaginación. 
La imagen y el estereotipo en el primer episodio de Medea

Magdalena Okhuysen Casal

En la primera escena de la tragedia de Eurípides, se enfrentan Medea y 
Creonte. El encuentro de estos dos personajes indica la oposición de dos 
universos, que, en el transcurso de la tragedia y en función de su propósito 
dramático, se desarrolla en torno a los contrastes imagen / estereotipo y 
crátos / acráteia. El artículo busca entender la significación relevante del 
carácter bárbaro que se atribuye a la protagonista, en relación con los otros 
personajes, antagonistas por origen, todos ellos helenos.

During the first scene of Euripides tragedy, Medea and Creonte face each 
other. The encounter of these two characters indicates the opposition of two 
universes, which, as the tragedy develops, and after its dramatic purposes, 
evolves around the contrasts image / stereotype, and crátos / acráteia. This 
article is looking for the understanding of the remarkable significance of 
the barbarian character of the protagonist, in relation to the other charac-
ters, antagonists by nature, all of them Greek.

Palabras clave: tragedia, Eurípides, Medea, imagen, estereotipo, bárbaro

Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA

2008



97

Magdalena Okhuysen Casal 

El poder de las imágenes y los riesgos de la imaginación. 
La imagen y el estereotipo en el primer episodio de Medea

¿Qué es lo más vivo de Medea? Sin duda, el misterioso poder 
con que Eurípides hace gravitar todo alrededor de su persona-
je. Esto convierte a Medea en una obra muy compleja, don-
de la estructura se condensa, de principio a fin, en torno a la 
protagonista, de tal manera que la reflexión sobre cualquiera 
de sus aspectos nos lleva de una escena a otra, como en una 
espiral.

La primera dificultad de Medea consiste en explicar su na-
turaleza trágica. La síntesis más escueta de esta tragedia nos 
diría: Medea, después de haber traicionado violentamente su 
casa y su patria entera y de haber renunciado a todo su uni-
verso por amor a Jasón, se encuentra en Corinto, atormentada 
por la sinrazón de la boda de su marido con la hija del rey de 
esa tierra. Antes de estar siquiera en disposición para asimilar 
su infortunio, se presenta ante ella Creonte, el rey, para orde-
nar su inmediato destierro; sin embargo, ella consigue un día 
de plazo porque, antes de dejar Corinto, tiene que vengarse de 
toda aquella afrenta (aunque busca y encuentra, por supues-
to, otro pretexto). En medio de una compleja convulsión emo-
cional (intercambios nada amables con el rey y con Jasón) y 
de situaciones del todo inesperadas (aparece de repente Egeo 

Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA

2008



98

para brindarle en Atenas el refugio que necesita), Medea va 
definiendo los trazos de su venganza, con el propósito de oca-
sionar el mayor sufrimiento posible para Jasón. Así, el plan 
definitivo consiste en matar a la novia y a Creonte con podero-
sísimos venenos, y luego a sus propios hijos, con una espada. 
Y así sucede; la tragedia consiste en ver cómo se concreta el 
plan que las palabras de Medea perfilan. Pero ahí no terminará 
todo: quizá como parte del plan de Medea, y, sin duda, como 
parte del plan de Eurípides, al final la veremos suspendida en 
el aire, la famosa Medea ex machina, dispuesta todavía a cele-
brar su victoria sobre Jasón con palabras airadas, casi aladas, 
salvo porque pesarán para siempre sobre él. 

Es válido preguntarse si podemos definir este argumento co- 
mo propiamente trágico; es, sin duda, terrible, ¿pero trágico? 
La obra presenta un final muy inesperado y pone un inten- 
so acento sobre el derrumbe de la figura de Jasón; por ello, hay 
que reflexionar, a partir del título mismo de la tragedia, Me-
dea, sobre la peculiaridad de este ‘nuevo modelo’ de héroe.1 

En el desarrollo de la situación dramática, se subvierten 
ciertas líneas del género, bastante curiosas: Jasón no sólo des-
ciende de la proyección heroica transmitida por el mito, sino 
que representa a un hombre incluso mediocre, dominado por 
una ambición y un oportunismo demasiado ordinarios.2 Agre-
guemos a esto su contrastante opacidad respecto de la resplan-
deciente figura de Medea,3 a quien asiste en todo momento una 
fuerza de carácter y una aguda lucidez con la que parece con-

1 Sobre este rasgo de la ‘caracterización’ de Medea, cf. Knox 1977, y Di Bene-
detto 1992.

2 Véanse, por ejemplo, las inconsistencias de su discurso en el segundo episo-
dio, así como los comentarios de la crítica a los versos 522-525. 

3 Hay que considerar este resplandor no sólo en función de la fuerza e inteli-
gencia con que se ha dotado al personaje, sino, sobre todo, a la luz de la escena del 
éxodo: quien dio a Medea el carro en que está suspendida fue su abuelo, Helios, es 
decir, el Sol. 



99

ducir los hilos de la construcción trágica, y tendremos como 
resultado una suspensión de los criterios de valor.

Consideremos también la venganza, abiertamente reducida 
al absurdo con la parte filicida del plan, y acentuada en sus 
horrores por los tintes de nota roja del relato con que un men-
sajero describe la muerte de los soberanos. Esta venganza se 
consuma, además, de manera perfecta: una perfección sinies-
tra, pero con pleno sentido: Medea culmina su triunfo en la 
hipérbole del efecto apoteósico que genera la escena del éxo-
do, donde aparece en lo más elevado del éter,4 en un camino 
que no es para los mortales.5 Esta mujer, capaz de maquinar 
y consumar una venganza de tal naturaleza, y de abandonar el 
escenario impunemente después de haberla consumado, es la 
protagonista de esta tragedia. 

Eurípides muestra las variaciones impredecibles de la vo-
luntad de este personaje, que responden a la incesante varia-
ción de las circunstancias que se le presentan, y nos enfrenta, a 
lo largo de toda la obra, con los márgenes difusos de la imagen 
de Medea. Con este procedimiento, el dramaturgo da a Medea 
una intensa dimensión de singularidad, y destaca su figura, in-
dudablemente extranjera sobre el evidente escenario heleno 
que la circunda. Esta dimensión del personaje como imagen es 
lo que propongo analizar en este ensayo.

En la crítica imagológica, el concepto de “imagen” se ubica 
dentro del marco de estudios que se centran especialmente en 
“las formas de la representación de elementos de lo extranje-
ro” en un texto (Pageux 1994, 101). En la obra de Eurípides, la 

4 Es notable la fuerte carga de ironía contenida en los versos 1296-1297 del par-
lamento con el que entra Jasón en escena, ya en el éxodo: (sc. Medea) tendría que, 
o bien esconderse bajo la tierra, o bien llevar su cuerpo volando hasta lo más ele-
vado del éter, si no quiere pagar por el daño hecho a los soberanos, de› gãr nin 
≥toi ge krufy∞nai kãtv / µ pthnÚn îrai s«mÉ §w afiy°row bãyow, / efi mØ turãn-
nvn d≈masin d≈sei d¤khn. Sobre la probabilidad de que se trate de una escena ex 
machina, cf. Aristót. Poet. 1454b1.

5 Cf. Knox, p. 206: al referirse a Medea y el lugar que ocupa en la escena del 
éxodo, cita este pasaje del coro de Electra: oÈ går ynht«n gÉ ∂de k°leuyow.



100

caracterización de Medea como extranjera está dada desde los 
primeros versos, cuando el dramaturgo, en la intervención de 
la nodriza, remite a su público a ese otro mundo del que es ori-
ginaria Medea, de manera que este aspecto de la protagonista 
queda señalado como relevante.6 Medea no sólo es extranjera, 
sino “bárbara”; el drama enfrenta a todos los personajes con 
las reacciones detonadas por una delicada irregularidad jurídi-
ca que pretende suspenderle a Medea cualquier tipo de garan-
tía cívica, abandonándola así a la incertidumbre del destierro.7 
La agudeza de esta crisis hace que el perfil del personaje sea 
marcado con todas las connotaciones que el adjetivo bárbaro 
implica; sin embargo, en la obra, esa palabra más bien pare-
cería susurrarse8 cuando se alude a los orígenes de Medea y a 
la anomalía de su carácter y costumbres. Conviene, entonces, 
centrarnos en las formas de representación con que este perso-
naje es incorporado a la dinámica de la puesta en escena.

Dado que “la imagen sigue siendo una palabra comodín, 
un objeto impreciso”, la crítica sugiere reflexionar “sobre una 
forma particular de la imagen: el estereotipo” (Pageux 1994, 
107); de esta manera, es posible evidenciar las ideologías, o 
líneas de supuestos, que se manifiestan cuando una colectivi-
dad recibe el impacto de elementos ajenos que confrontan las 
inconsistencias de su sistema, y se ve obligada a interactuar 
con ellos. De acuerdo con Pageux, el estereotipo “no es única-
mente el indicio de una cultura bloqueada; revela una cultura 

6 Cf. versos 1-10, esp. 1-2: Ojalá que la nave Argo nunca hubiera atravesa-
do las oscuras Simplégades hacia la tierra de Cólquide (E‡yÉ �felÉ ÉArgoËw mØ 
diaptãsyai skãfow / KÒlxvn §w a‰an kuan°aw Sumplhgãdaw). Hay ‘cierta evi-
dencia’ de que las Simplégades representaban, en la imaginación popular, el límite 
del mundo conocido, al tiempo que simbolizaban el umbral hacia otro mundo (cf. 
Mills 1980, 292). 

7 Cf. Di Benedetto, “La polemica contro il mondo dei maschi” (1997, 47-62).
8 Siempre que aparece el adjetivo bãrbaroς, el registro es elíptico, dado su 

matiz claramente peyorativo. Incluso Medea hace uso de esta calificación, sobre 
todo con sentido irónico, por ejemplo, en los versos 255-256. El pasaje en el que 
más claramente se percibe esta nota despectiva, helenocentrista, es en el segundo 
episodio, en el parlamento de Jasón, versos 536-541. 



101

tautológica de la que en lo sucesivo se excluye todo enfoque 
crítico en beneficio de algunas afirmaciones de tipo esencialis-
ta, discriminatorio” (1994, 109).

Entre los estudiosos de Medea, se ha debatido lo que impli-
ca la caracterización del personaje como bárbara y como he-
chicera. Una parte importante de este debate se encuentra en 
las páginas de dos académicos: en 1938, Denys Page presentó 
su edición de Medea, y, por otra parte, en 1977, la revista de 
estudios clásicos de la Universidad de Yale publicó un estu-
dio de Bernard Knox titulado “The Medea of Euripides”: el 
artículo de Knox refuta la perspectiva de Page, de manera que 
los dos estudios presentan dos visiones del personaje comple-
tamente opuestas entre ellas.

Page analiza el personaje de Medea desde una de las más 
evidentes convenciones teatrales: los clichés o estereotipos. 
Reúne para este análisis una serie de referencias que nos remi-
ten a pasajes de Heródoto y Platón, por una parte, y de Esqui-
lo y Sófocles, por la otra, donde se contienen observaciones 
sobre los bárbaros y sus extrañas costumbres. Con esto, Page 
señala que hay una idea general entre la sociedad ateniense en 
torno a los bárbaros, y que, en los rasgos propios de los ex-
tranjeros que su público (los atenienses del siglo v a.C.) pue-
de reconocer fácilmente, Eurípides tiene la materia prima para 
construir la caracterización de su protagonista.9 Las mujeres 
extranjeras eran especialmente raras y se consideraban poco 
femeninas: las egipcias, por ejemplo, salían a la calle mientras 
los hombres se quedaban en casa a cargo de las tareas domés-
ticas. Cita también los hábitos muy peculiares de las amazo-
nas. Y Medea, nos dice Page, encaja en estos patrones respon-
diendo exactamente a lo que el público espera de los hábitos 
de una princesa extranjera; reúne prácticamente todas las ca-
racterísticas: es excedida en sus lamentos, se muestra rápida 
a la subordinación frente a las figuras de autoridad, tiene po-

9 Cf. Page 1938, xviii-xix. 



102

deres mágicos, su sorpresa frente a la traición de los juramen- 
tos es pueril.10 Así se considera a los bárbaros: 11 a partir de  
las invasiones persas, el estereotipo del “bárbaro” concentra los 
rasgos que esos autores recogieron como propios de los “ex-
tranjeros”, de los “otros”. 

Knox se impacienta con esta complacencia de Page,12 por-
que, en su opinión, resulta superficial el analizar la obra a par-
tir de estereotipos, siendo que en ella se encuentran problemas 
de la sociedad ateniense que preocupaban profundamente a 
su élite intelectual. Así pues, explicar la tragedia de Eurípides 
tomando los estereotipos como punto de partida, dice Knox, 
es un afán tan simple como el estereotipo mismo; es un cli-
ché que impide abordar el verdadero sentido artístico con que 
Eurípides imprime al personaje de Medea una relevancia em-
blemática de los problemas sociales de la mujer ateniense. Dar 
a Medea el diluido perfil del estereotipo no responde a nada 
que no sea una lectura apriorística. Este análisis de Page, nos 
dice Knox, se reduce más o menos a la siguiente fórmula:13 
Medea es bárbara, por lo tanto es hechicera, y puesto que es 
las dos cosas, puede matar a sus hijos sin ninguna misericor-
dia y escapar en un carro de serpientes sin sorprender a los 
espectadores que van al teatro a confirmar lo que ya saben y a 
ver solamente lo que esperan ver. El que Page explique la obra 
soslayando tanto sus dificultades estructurales14 como lo des-
concertante de su atmósfera, y afirme que todo estaba dictado 

10 Cf. Page 1938, xix, notas 1-10; xx, notas 1-9, y xxi, nota 1. Por ejemplo, 
Page señala que Píndaro describe a Medea como “extranjera conocedora de todos 
los fármacos” (pamfãrmakow je›na), y no como bãrbara.

11 En el texto de Eurípides, la palabra bárbaro está empleada en sentido peyora-
tivo: el término supone una total alteridad. El adjetivo bãrbaroς define también la 
posición social de ciertos extranjeros en la Hélade. Hay una distinción entre j°noς 
y bãrbaroς: por ejemplo, Jasón es j°noς en Corinto, pues es de origen heleno, 
aunque no pertenece a esa ciudad; Medea es bãrbara, pues es del todo ajena a la 
Hélade.

12 Cf. Knox 1977, 211-212, n. 59.
13 Cf. Knox 1977, 211-212.
14 Especialmente la escena de Egeo y la escena final, cuando aparece Medea ex 

machina.



103

por la tradición,15 o por los clichés del teatro,16 de manera que 
el auditorio estaba preparado para cualquier cosa que pasara 
en el escenario, es quedarse en la superficie de la obra y no re-
conocer su relevancia como creación artística, más allá de las 
convenciones teatrales. 

Knox define dos aspectos muy importantes de la caracteri-
zación de Medea: su firme trazo de héroe trágico y su sophía. 
Medea, insiste Knox, no está caracterizada como hechicera. 
Es, en todo caso, sophé, es decir, sabia. Eurípides se cuida de 
no evidenciar en ella nada sobrenatural; si fuera relevante para 
la obra este aspecto del personaje, se le hubiera dado realce. 
En cambio, parece haber un esfuerzo notable por contener este 
rasgo y, salvo en las últimas escenas, son pocas o vedadas las 
referencias a las habilidades mágicas de Medea.17 Por otra 
parte, los aspectos que, según el estudio de Page, presentan la 
figura de Medea a partir del estereotipo de los excesos del ca-
rácter de los bárbaros, son, para Knox, paralelos a la configu-
ración del héroe de las tragedias de Sófocles, especialmente el 
ilustrado en Áyax.18

Consideremos brevemente la relación entre las ambigüeda-
des de la protagonista y la peculiar estructura dramática de la 
Medea. Ésta es la primera dificultad para su análisis y lo que, 
entre otras cosas, obliga a recurrir al apelativo de atípica que 
Knox critica.19 

Si el teatro tiene un rasgo distintivo, éste es el de su natura-
leza dinámica en relación con la presencia de sus receptores. 

15 Cf. Page 1938, xxix, notas 3 y 4. La escena de Egeo es relevante en la obra, 
sobre todo, por lo que el mismo Page llama ‘dramatic power’. 

16 Cf. Page 1938, xvii-xxi: Medea como bárbara / hechicera.
17 Cf. Knox 1977, 223, n. 60, que remite al apéndice (‘Medea as a sorceress’, 

pp. 105-107) de la edición de Headlam (EURIPIDOU MHDEIA) para Cambridge en 
1904; cf. March 1990, 38-39, notas 30-31, y Mills 1980, 235, n. 15.

18 Cf. Knox 1977, 196-206.
19 Knox afirma que es erróneo que esta tragedia se considere ‘atípica’, teniendo 

como único argumento el presentar como protagonista a una mujer bárbara y he-
chicera.



104

Esta dinámica combina múltiples detalles de múltiples elemen-
tos: el coro, los personajes, el escenario, la trama, el vestuario, 
la caracterización, la estructura escénica y, por supuesto, el pú-
blico. Sin embargo, la integración del público como uno más 
de los elementos del teatro da lugar a situaciones singulares en 
el simulacro de universo en que está convertido el espacio tea-
tral durante el tiempo de la obra, sobre todo si consideramos 
las elipsis que, con la naturalidad propia de ese espacio, defi-
nen la relación escenario-espectador en función de una serie 
de supuestos que no es posible determinar con precisión, pero 
que, de alguna manera, suponemos que promueven lo que se 
ha llamado ‘efecto estético’.20 

Ahora bien, conviene analizar los estereotipos de Medea 
dentro de todas las sutilezas que se generan en el devenir de 
las dinámicas escénicas, pues estos estereotipos no se expli-
can en términos de los espectadores (o de los lectores), sino 
en los términos de la construcción interna del drama, de lo que 
cada personaje condensa y de la forma en que es percibido y 
reconocido como posible por los otros personajes; estas con-
diciones de verosimilitud son asimiladas por el público sólo 
después, o al menos mientras se cumplen en sus recorridos de 
ida y vuelta hacia las gradas. A fin de cuentas, el dramaturgo 
genuino no compone su obra para el público, como si se tra-
tara de oyentes extraños a él, sino en función del público y de 
su indefinible heterogeneidad, considerando que él es uno más 
entre esos individuos que lo integran.21 

20 Entre la multitud de espectadores de la tragedia del siglo v a. C., algunos se 
distinguían como los jueces del certamen, los críticos; otros, como personajes que 
ya desde entonces eran famosos; pero todos y cada uno de los que estaban ahí eran 
individuos de una sociedad muy heterogénea, y muy difícil de simplificar en cuanto 
a las reacciones de una pretendida entidad abstracta llamada “público”. Elliot 1969, 
en su Periegesis (pp. 112-117), registra a los famosos que hubieran podido presen-
ciar la obra: Heródoto, Tucídides, Pericles, Aspasia, Aristófanes, Sófocles; tal vez 
también Alcibíades y Sócrates.

21 Cf. Nietzsche (2001, 108 ss.), sobre la dimensión de Eurípides como espec-
tador.



105

Entre la realidad de Eurípides como individuo y las ficcio-
nes de su creación poética media una intensa actividad estéti-
ca, basada en la percepción de las cadenas de supuestos que 
tejen la complejidad de su sistema social —un sistema en cri-
sis—, en gran medida ya estereotipado, asimilado y asumido a 
partir de sus propias definiciones. Como dramaturgo, Eurípi-
des condensa estos registros y los agrupa en diferentes catego-
rías que después desglosa en la puesta en escena.

De esta manera, los rasgos del carácter del bárbaro conte-
nidos en los pasajes de Heródoto o de Platón no son los ele-
mentos que conforman el carácter de Medea, pues Eurípides 
no hace una caracterización directa del personaje. Esos rasgos 
conforman más bien los estereotipos, es decir, los limitados 
marcos de referencia con que actúan los personajes antagonis-
tas de esta obra, helenos todos ellos. Lo que en apariencia es 
el estereotipo de la mujer bárbara, es la imagen de Medea; 
sin duda, el estereotipo (sus rasgos de barbarie) es insuficiente 
para la comprensión de su imagen. 

Medea es la imagen de una singularidad notable: a Eurípi-
des no le interesaba pintar una hechicera fantástica asistida 
por el poder de Helios; a Eurípides, como griego, le preocupa- 
ba la profunda descomposición de los valores de su ciudad, 
que se encontraba ya en claras vísperas de guerra, y la ausen-
cia de sentido que envolvía el discurso de la sociedad de la 
época.22 Medea representa la violencia con que una entidad 
ajena irrumpe en el espacio axiológico del mundo heleno, en 
esa aguda crisis que se detona por la suspensión arbitraria de 
sus garantías cívicas. 

Sin embargo, puesto que la imagen es todavía algo muy 
próximo a lo que Pageux califica como “una palabra como-
dín, un objeto impreciso”, se puede considerar la definición de 

22 En este sentido, es notable la semejanza con el clima político que describe 
Tucídides. Sobre el estado general de la sociedad ateniense en los momentos pre-
vios a la guerra, cf. Page 1938, vii-xiii. 



106

imaginario23 que da Pageux (1994, 107): “la capacidad mor-
fopoiética que supone toda cultura o manifestación cultural”, 
y contrastarla con esta característica del estereotipo (Pageux 
1994, 109): “el estereotipo no estaría del lado mitopoiético 
sino del lado mitagógico (componentes enajenantes o irracio-
nales)”.

Eurípides, como artista trágico, conforma un universo fic-
cional a partir de la fluctuación constante que transmite el mito 
a través de sus imágenes, y no se sustrae a la dinámica de sig-
nificación que reporta la ‘imprecisión’ de una imagen como la 
de Medea. Así, este personaje conserva la cualidad de fluctua-
ción, y todo el movimiento dramático se vincula a la dinámica 
que engendra la falta de definición de esa imagen. 

Los demás personajes podrían considerarse como estereo-
tipos de la sociedad ateniense: éstos serían la figura del rey, 
la del político ambicioso, representado por Jasón, y la del 
coro, que representa al conjunto de la sociedad, enfrentada, 
con enorme relevancia para el sentido de la obra, a situaciones 
inéditas.24 Estos personajes se oponen a Medea, y la dificul-
tad que ella les presenta los obliga a traducirla en estereotipo, 
esto es, a asimilar, en una fórmula de familiaridad, esa imagen 
ajena que los desconcierta.25 Medea, por su parte, sabe que la 

23 El término imaginario, junto con todos los sentidos que asocia, debería ofre-
cer suficiente evidencia de lo inapropiado que resulta emplear el término imago-
logía para hablar de estudios que se “centran especialmente en las formas de la 
representación de elementos de lo extranjero en un texto”, pues la misma definición 
de imagen o imaginario desborda el objeto de estudio propuesto. Esta misma defi-
nición da al término imagen un registro muy amplio y, sobre todo, muy complejo, 
que nos remite a los juegos de reflejos de la representación entendida en sentido 
filosófico.

24 Esta situación inédita, “la famosa dificultad del coro” (Kitto 1961, 194), se 
da en el quinto estásimo, cuando Medea sale de escena para entrar en la casa y dar 
muerte a los niños. Las mujeres del coro se quedan fuera, escuchando a los niños 
gritar y pedir ayuda, sin poder hacer otra cosa. Cf. Segal 1997, 167-184.

25 Cf. Pageux 1994, 108: “Si admitimos que toda cultura puede considerarse, 
por un tiempo, un lugar de invención, de producción y de transmisión de signos..., 
el estereotipo se presenta no como un ‘signo’ (como una posible representación ge-
neradora de significaciones), sino como una ‘señal’ que remite automáticamente a 



107

incomprensión de los otros la reduce a un pálido reflejo satu-
rado de inconsistencias, y encuentra en ello la naturaleza de su 
poder. 

El sentido trágico de Medea radica en reconocer que las pa-
siones pueden ser más fuertes que la razón, esto es, en recono-
cer la sutileza del poder asociado a la acracia, la falta del pro-
pio dominio. En el universo de esta tragedia, la acracia, más 
que un estado privativo del krãtow (la fuerza, el dominio), es 
el impulso de un nuevo poder, una manifestación de la liber-
tad: Medea elige su acción y el filicidio es un acto efectuado 
en la plenitud de facultades de su voluntad.26 Que la naturaleza 
de la acracia esté asociada a su vez a aspectos muy oscuros, a 
motores irracionales de la naturaleza humana, es innegable: lo 
vemos recogido en los temores expuestos por Creonte. 

Cuando Creonte llega a buscar a Medea para comunicarle 
su inmediato destierro, ya ha oído hablar de ella; según él mis-
mo dice, le llegan rumores y relatos. Nótese la construcción 
impersonal: épagg°llous¤ moi (287), ‘me han dicho’, o ‘me 
informan’ (pues los reyes tienen informantes). Lo que le han 
informado son los planes de venganza de Medea, en forma 
más bien vaga: “oigo decir que amenazas con hacer algo con-
tra el padre que ha concedido en matrimonio a su hija, contra 
una sola interpretación posible. El estereotipo es el indicio de una comunicación 
unívoca, de una cultura en vías de bloqueo”.

26 Quizá sea interesante considerar el momento de la obra que da origen al plan 
filicida de Medea. Normalmente, la motivación de este plan se asocia a la entra-
da de Egeo en escena: es probable que la preocupación del rey por su descenden-
cia ofreciera a Medea una clara señal de lo que significaría para un hombre perder  
a sus hijos; sin embargo, McDermott (1989, 127, n. 24) piensa que el persona-
je planea el filicidio desde el principio de la obra, y que los anuncios prelimina- 
res, en los que dice que matará a Creonte, a la princesa y a Jasón, sólo son un arti- 
ficio con el que Medea engaña a las mujeres del coro para mantener su complicidad, 
y con el que Eurípides “arrulla” al público para sorprenderlos después, en el momen- 
to exacto, con el anuncio definitivo. En mi opinión, este asunto está ligado a la na- 
turaleza del flujo dramático: Eurípides construye un simulacro de azar del que la 
voluntad de Medea forma parte, y lo que Eurípides acentúa de una escena a otra 
es la habilidad del personaje para ajustarse a las circunstancias, comprenderlas  
y aprovecharlas: las circunstancias son azarosas, pero el personaje sabe no opo
nerse al azar, y tiene la capacidad de ajustarse a él. 



108

el esposo y la esposa” (klÊv dÉ épeile›n sÉ ... / tÚn dÒnta ka‹ 
/ gÆmanta ka‹ gamoum°nhn / drãsein ti... 287-289).27 

Desde el principio, Creonte confiesa abiertamente sentirse 
atemorizado, y le aclara a Medea: “muchos motivos contribu-
yen a mi temor; eres sabia y experta en muchos maleficios” 
(sumbãlletai d¢ pollå toËde de¤matow: / sofØ p°fukaw 
ka‹ kak«n poll«n ‡driw..., 284-285). El temor de Creonte 
se expresa en forma reiterada, casi compulsivamente, como si 
su miedo lo envolviera: “Temo que tú…” (d°doikã su, 282); 
“este temor...” (toËde de¤matow, 284), “temo que maquines 
algo malo...” (Ùrrvd¤a moi mÆ ti bouleÊs˙w kakÒn, 317). Es 
notable que Creonte se presente con estos motivos para deste-
rrar a Medea.

Ella responderá con un breve discurso (292-315) que se re- 
fiere, básicamente, a las dificultades que le ha acarreado su 
fama de mujer sabia:

¡Ay, ay! No es ahora la primera vez, sino que ya me ha ocurri-
do con frecuencia, Creonte, que me ha dañado mi fama y pro-
curado grandes males. Nunca hombre alguno, dotado de buen 
juicio, debe hacer instruir a sus hijos para ser demasiado sa-
bios, pues, aparte de ser tachados de holgazanería, se ganarán 
la envidia hostil de sus conciudadanos. Y, si enseñas a los ig-
norantes nueva sabiduría, pasarás por inútil, no por un sabio. 
Si, por el contrario, eres considerado superior a los que pasan 
por poseer conocimientos variados, parecerás a la ciudad per-
sona molesta. Yo misma participo de esta suerte, ya que, al ser 
sabia, soy odiosa para unos; para otros, indolente; para otros, 
de temperamento contrario, y, para otros, hostil. Y, la verdad, 
no soy lo bastante sabia. Como quiera que sea, tú tienes mie-
do de que yo te proporcione algún daño. No tiembles ante mí, 
Creonte, no estoy en condiciones de cometer un error contra 
el tirano. Y además, ¿en qué me has ofendido tú? Diste a tu 
hija a quien te placía. A mi esposo es a quien odio, pero tú, así 

27 Cf. Elliott, ad. loc. 



109

lo creo, has obrado con sensatez. No siento envidia ahora de 
que todo te salga bien. Celebrad la boda, que os acompañe la 
felicidad, pero permitidme habitar esta tierra. Mantendré en 
silencio la injusticia recibida, pues he sido vencida por quienes 
son más poderosos.28

En sus palabras no sólo está contenido el lamento por los 
males que le ha reportado su fama. El discurso provoca una 
curiosa reacción en Creonte, sobre todo si nos detenemos en 
su respuesta inmediata: “dices cosas dulces de oír” (l°geiw 
ékoËsai malyãkÉ..., 316), a lo que agrega enseguida: “pero 
me da miedo que maquines algo malo, y por eso ahora me fío 
menos de ti, pues de una mujer de ánimo irritado, lo mismo 
que de un hombre, es más fácil guardarse que de un sabio si-
lencioso” (Ùrrvd¤a moi mÆ ti bouleÊs˙w kakÒn, / tos“de 
dÉ ∏sson µ pãrow p°poiyã soi: / gunØ går ÙjÊyumow, …w dÉ 
aÎtvw énÆr, / =ñvn fulãssein µ sivphlÚw sofÆ, 317-320).

No es ocioso preguntarse qué es lo que Creonte oyó casi fu-
gazmente. En los 24 versos del discurso de Medea se aprecia 
una diferencia de tonos que permite dividirlo en dos partes. 
En la construcción de la primera parte de este discurso (ver-
sos 292-305), hay un eje marcado claramente por los términos 
sophía-sophós.29 En torno a este eje se relaciona una serie de 

28 feË feË. / oÈ nËn me pr«ton éllå pollãkiw, Kr°on, / ¶blace dÒja megãla 
tÉ e‡rgastai kakã. / xrØ dÉ oÎpoyÉ ˜stiw ért¤frvn p°fukÉ énØr / pa›daw 
periss«w §kdidãskesyai sofoÊw: / xvr‹w går êllhw ∏w ¶xousin érg¤aw / 
fyÒnon prÚw ést«n élfãnousi dusmen∞. / skaio›si m¢n går kainå prosf°rvn 
sofå / dÒjeiw éxre›ow koÈ sofÚw pefuk°nai: / t«n dÉ aÔ dokoÊntvn efid°nai ti 
poik¤lon / kre¤ssvn nomisye‹w §n pÒlei luprÚw fanª. / EGV DE KAUTH THSDE 
KOINVNV TUXHS: / sofØ går oÔsa, to›w m°n efimÉ §p¤fyonow, / $to›w dÉ ≤suxa¤a, 
to›w d¢ yat°rou trÒpou,], to›w dÉ aÔ prosãnthw: efim‹ dÉ oÈk êgan sofÆ./ sÁ d' 
aÔ fobª me: mØ t¤ plhmmel¢w pãy˙w; / oÁx œd' ¶xei moi, mØ tr°s˙w ≤mçw, Kr°on, / 
Àst' §w turãnnoouw êndraw §jamartãnein. / sÁ går t¤ m' ±d¤hkaw; §j°dou kÒrhn 
/ ˜tƒ se yumÚw ∑len. éll' §mÚn pÒsin / mis«: sÁ d', o‰mai, svfron«n ¶draw 
tãde. / ka‹ nËn tÚ m¢n sÚn oÈ fyon« kal«w ¶xein: / numfeÊet', eÔ prãssoite: 
tÆnde d¢ xyÒna / §çt° m' ofike›n. ka‹ går ±dikhm°noi / sighsÒmesya, kreissÒnvn 
nik≈menoi.

29 Cf. Elliott ad. loc. 



110

términos de carácter peyorativo que denuncian, según lo en-
tiende Medea, el verdadero valor que el hombre común con-
cede a la sabiduría, así como la forma en que es vista una per-
sona sabia: phthonos, envidia (fyÒnon, 297); achreios, inútil 
(éxre›ow, 299); lyprós, molesto (luprÚw, 301), odioso; epí-
phthonos (§p¤fyonow, 303); hesychaios, indolente (≤suxa¤a, 
304); prosantes, hostil (prosãnthw, 305).

La segunda parte del discurso (306-315) es lo que a Creon- 
te le parece “agradable de oír”. Podemos suponer que Creonte 
coincide, al menos en parte, con algo de lo que dice Medea. 
Lo último que Creonte escucha, lo que todavía está resonando 
en sus oídos cuando cesan las palabras, es que Medea ha sido 
vencida y que él es el más poderoso (kreissÒnvn nik≈menoi, 
315); claro, él es el rey. Eso es grato de oír (y eso es lo que 
oye, a pesar de la fuerte carga de ironía de esas palabras).30 
Un poco antes ha escuchado que esa mujer le pide, aseguran-
do mantenerse en silencio (ka‹ går ±dikhm°noi / sighsÒmes-
ya, 314-315), quedarse en su reino (tÆnde d¢ xyÒna / §çt° mÉ 
ofike›n, 313-314); también ha escuchado que le desea buena 
fortuna (numfeÊetÉ eÔ prãssoite, 313); que le parece que 
actúa prudentemente (sÁ dÉ, o‰mai, svfron«n ¶draw tãde. / 
ka‹ nËn tÚ m¢n sÚn oÈ fyon« kal«w ¶xein, 311-312), pues ha 
casado a su hija con quien le ha parecido mejor (§j°dou kÒr-
hn / ˜tƒ se yumÚw ∑gen, 309-310). Sin embargo, lo ha llamado 
tirano (§w turãnnouw êndraw, 308),31 y ha dicho también: tú 
tienes miedo... no tiembles ante mí, Creonte  (sÁ fobª me, 306 

30 La ironía de estos versos no sólo remite a los resultados de la acción dramáti-
ca, pues Medea se mostrará “más poderosa” al cumplir su venganza; incluso en la 
escena misma resulta claro que Medea es más ‘fuerte’ que Creonte: él se ha mos-
trado imprudente e incapaz de contener su miedo, mientras que Medea es capaz de 
contener su ira ante el rey.

31 Podríamos incluso imaginar que el uso de la palabra tirano confirma la idea 
de que los bárbaros se distinguen por su rápida subordinación a las figuras que re-
presentan el poder; no deja de ser sugerente el hecho de que, cuando Creonte con-
cede a Medea el día de plazo, aclara que su voluntad no es la de un tirano: “En la 
Hélade, mujer, no hay tiranos; hay reyes, gente civilizada, compasiva” (verso 349). 



111

y mØ tr°s˙w ≤mçw, Kr°on, 307). Sin embargo, estas palabras 
están ya lejos de lo último que Creonte ha escuchado, y, sin 
duda, no es éste el motivo por el cual él responde: “dices cosas 
dulces de oír”. 

¿Cuánto tiempo le habrá llevado a Creonte tomar aliento 
para articular sus palabras? Su respuesta no debía demorar; los 
reyes no titubean. Sin embargo, aunque quizá le haya quedado 
oscuro, Creonte reconoce que lo que Medea dijo al principio 
de su discurso, sobre el verdadero valor que el hombre común 
concede a la sabiduría, sobre las incomodidades que provoca 
a la ciudad una persona sabia, está formado de la misma ma-
teria que el miedo que le provoca esa mujer extraña. Por ello, 
el rey reitera su temor y desconfianza hacia Medea, esa mujer 
“sabia y experta en muchos maleficios”, en un parlamento que 
constituye un discurso vacío, lleno de frases hechas (versos 
324-340), entre las que destaca la de su amor de padre: “nada, 
salvo mis hijos, me es más querido [que la patria]” (plØn går 
t°knvn ¶moige f¤ltaton polÊ, 329). En ese discurso, Medea 
encuentra ocasión y recursos para pedir la gracia de un aplaza-
miento de su destierro:

Déjame permanecer un solo día y pensar de qué modo me en-
caminaré al destierro, y encontrar recursos para mis niños, ya 
que su padre no se digna ocuparse de sus hijos. ¡Compadécete 
de ellos! Tú también eres padre, y es natural que tengas bene-
volencia. No me preocupa si yo soy desterrada, pero lloro por 
aquéllos y por su infortunio.32

Así, Medea se ajusta a las circunstancias generadas por el 
curso de la acción dramática, y transforma el destierro inme-
diato en un día de plazo. Creonte, aunque permanece rígido y 

32 m¤an me me›nai tÆndÉ ¶ason ≤m°ran / ka‹ jumperçnai front¤dÉ √ feujoÊme-
ya, / pais¤n tÉ éformØn to›w §mo›w, §pe‹ patØr / oÈd¢n protimò, mhxanÆsasya¤ 
tina. / o‡ktipe dÉ aÈtoÊw: ka‹ sÊ toi pa¤dvn patØr / p°fukaw: efikÚw d° sfin eÎ-
noiãn sÉ ¶xein. / toÈmoË går oÎ moi front¤w, efi feujoÊmeya, / ke¤nouw d¢ kla¤v 
sumforò kexrhm°nouw (341-347).



112

dominado por su miedo, concede el día de plazo, incluso vien-
do y sintiendo el error que comete:

La naturaleza de mi voluntad no es la de un tirano y sentir 
compasión muchas veces me ha sido perjudicial. Ahora veo 
que me equivoco, mujer... 33

El rey sale de escena movido por los mismos impulsos que 
lo llevaron hasta ahí; es posible que imagine que los “malefi-
cios” de que Medea es capaz son tan elaborados que no puede 
tener tiempo para ejecutarlos en un solo día: “si has de quedar-
te, quédate por un día, pues nada peligroso harás en él de esas 
cosas que temo” (nËn dÉ, efi m°nein de›, m¤mnÉ §fÉ ≤m°ran m¤an: 
/ oÈ gãr ti drãseiw deinÚn œn fÒbow mÉ ¶xei, 355-356).

La concesión de ese día de plazo es fundamental para la 
construcción poética de esta tragedia. El rey Creonte ha caído 
en la trampa, aunque tal vez sea más preciso decir que fue él 
mismo quien se enredó en la red que su propia imaginación ha-
bía construido alrededor de la imagen de Medea. Todos los ele-
mentos que construyen esa red se encuentran en la progresión 
de la escena y, a medida que la situación se extiende, Creon- 
te se reafirma en sus prejuicios. La capacidad de su imagina-
ción se ha visto rebasada por el flujo de esa imagen desconoci-
da que tiene delante, y el tejido de la red se cierra sobre él.

Un aspecto relevante del carácter de Creonte es su simple-
za, y la simpleza con la que entiende el poder: es un rey que 
no quiere ser tirano, sino un buen rey, justo, prudente y dota-
do de todas las cualidades que deben tener los reyes buenos. 
Es, además, según él mismo dice, un padre amoroso; también 
es demasiado compasivo, y eso le ha reportado más males que 
bienes, pero los reyes buenos deben ser compasivos, a pesar del 
costo, que en parte se compensa con el poder que los distingue.

33 ¥kista toÈmÚn l∞mÉ ¶fu turannikÒn, / afidoÊmenow d¢ pollå dØ di°fyora: 
/ ka‹ nËn ır« m¢n §jamartãnvn, gÊnai... (348-350).



113

Sin embargo, Creonte es, sobre todo, temeroso.34 Este as-
pecto del personaje define su naturaleza; en esta escena, su 
ánimo está dominado por una confusión que le resultaría im-
posible aclarar con la rapidez requerida por las circunstancias, 
pues está motivada por el miedo (phóbos), una fuerza muy 
compleja que lo impulsa a avanzar y a retroceder al mismo 
tiempo. Aunque sabe que tiene miedo, pues lo repite una y 
otra vez, no sabe por qué, y no tiene ni interés ni tiempo para 
averiguarlo; por una parte, las palabras que emplea para hablar 
de ese miedo son imprecisas; están marcadas por la indefini-
ción; por la otra, tiene una prisa urgente por regresar a su pa-
lacio y olvidar toda la escena lo más pronto posible: “si has de 
quedarte, quédate por un día...” Es, además, demasiado con-
vencional; necesita del consenso para sentirse seguro, así que 
apela a todos los valores sociales en su forma más simple; por 
ello es sentencioso. Y parece creer que su poder es suficiente 
para contener esa sensación tan rara que lo estremece y que lo 
hace declarar imprudencias. 

La salida de Creonte cierra la primera escena del primer 
episodio. Mucho después, en el quinto episodio, el mensajero 
relatará los detalles de la muerte de la princesa y de la del rey.  
A partir de este anuncio, el caos se precipita sobre el escena-
rio: con la muerte de los soberanos vemos desmoronarse la 
casa real, el símbolo de la cúspide social. El origen de este 
derrumbe es el error de Creonte; un pequeño error de cálculo, 
solamente; ¿qué puede pasar en un día? Pero el plazo conce-
dido fue suficiente para hacer realidad los peores temores del 
rey.

Volvamos al sentido trágico de Medea, al poder que radica 
en la acracia. Las situaciones escénicas presentan un marcado 
contraste entre cratos y acracia. La acracia se asocia, sobre 
todo, al personaje trágico, pero no es Medea sola quien pro-

34 Sobre este aspecto de la caracterización de Creonte, cf. Sestili, comm. al ver-
so 274. 



114

voca los acontecimientos, ni la acracia es un aspecto que le 
corresponda exclusivamente, aunque en ella se desborde. 

Consideremos a Creonte, exponente de un poder especial, 
puesto que es un rey. En esta primera escena, se manifiesta que 
el rey tiene un poder superficial, pues sólo responde al atributo 
que automáticamente le otorga el título de ‘el rey’; consiste 
solamente en la ilusión de una palabra, y conforme progresa 
la escena, la ilusión se desvanece. Los reyes deben ser fuertes, 
poderosos, justos, y también compasivos, prudentes y sabios. 
Además, parte de la fuerza de un rey debe estar en la seguri-
dad de decidir lo justo y lo pertinente, y, con esa convicción, 
ejecutarlo. En el encuentro con Medea, Creonte descubre que 
no es verdaderamente poderoso y se retira consciente de su de-
rrota; su orden era: “he dispuesto que vayas fuera de esta tie-
rra..., y que no te demores, que yo soy árbitro de este decreto y 
no regresaré al palacio sin haberte expulsado de los límites de 
esta tierra” (versos 272-6).35

Por otro lado, Creonte ni siquiera duda de si estará pro- 
cediendo o no con justicia; sabe que procede injustamente. No 
se trata de que la boda de Jasón con su hija provoque en Me-
dea ese dolor que las mujeres bárbaras experimentan inmode-
rada y peligrosamente cuando una flecha hiere su corazón y lo 
inunda con la frustración del amor; lo importante es que esa 
boda suspende el compromiso jurídico garantizado por el ju-
ramento de matrimonio que el mismo Jasón le había dado a 
Medea. 

Así pues, Creonte enfrenta una situación difícil, porque 
quiere ignorar lo que de una u otra forma sabe; el impulso de 

35 éne›pon t∞sde g∞w ¶jv perçn / fugãda... / ka‹ mÆ ti m°llein: …w §g∆ bra-
beÁw lÒgou / toËdÉ efim¤, koÈk êpeimi prÚw dÒmouw pãlin / pr‹n ên se ga¤aw 
termÒnvn ¶jv bãlv. El debilitamiento de la voluntad del rey se acentúa con el 
progreso de la escena: a la primera súplica de Medea, él responde: “son vanas tus 
palabras; nunca me podrás convencer” (lÒgouw énalo›w: oÈ går ín pe¤saiw pot°, 
325), y, ya en el 335, busca otros recursos: “Ahora mismo serás echada a la fuerza 
por mano de mis guardias” (tãxÉ §j Ùpad«n xeirÚw »syÆs˙ b¤&).



115

lo que quiere, de lo que le gustaría ser, es más fuerte y más 
atractivo que la evidencia que se lo refuta. A la pregunta de 
Medea: “¿por qué motivo me destierras, Creonte?” (t¤now mÉ 
ßkati g∞w épost°lleiw, Kr°on; 281), él responde: “no hay 
por qué alegar pretextos...” (oÈd¢n de› paramp¤sxein lÒgouw, 
282); literalmente: “no es necesario dar rodeos a las palabras”. 
Aun así, Creonte da un enorme rodeo a la situación implícita 
en esta escena mientras expone todos sus temores, y sitúa los 
peligros asociados al abuso del poder en la figura estereotipa-
da de la la tiranía, propia de la barbarie. Cuando dice: “la natu-
raleza de mi voluntad no es la de un tirano y sentir compasión 
muchas veces me ha sido perjudicial”, opone y anula las dos 
afirmaciones. A esto, añade inmediatamente: “pero te advierto 
que si la próxima luz del sol te ve a ti y a tus hijos dentro de 
los confines de esta tierra, morirás” (... prounn°pv d° soi, / e‡ 
sÉ ≤ ÉpioËsa lampåw ˆcetai yeoË / ka‹ pa›daw §ntÚw t∞sde 
termÒnvn xyonÒw, / yanª, 351-354). Parece que no ha conce-
dido el plazo de un día por ser compasivo, sino sólo para dar 
la apariencia de magnanimidad; el verdadero motivo de su fal-
sa compasión es el mismo que tiene para desterrarla: le tiene 
miedo; imagina que es dueña de un poder especial que él des-
conoce, que es capaz de muchos maleficios.

En cuanto a Medea, la conciencia de las inconsistencias del 
discurso de sus enemigos (el del rey, el de Jasón y el de la 
princesa, que recibe los regalos que Medea le envía) le permi-
te prever, en cada caso, el curso de los acontecimientos; esta 
conciencia, muy áspera en verdad, le da el poder con que se 
impone sobre el resto de los personajes y le garantiza margen 
amplio a su día de plazo. Medea se conoce; frente a ella mis-
ma, sabe que está fuera de sí, pero no la ata el afán por las 
apariencias. Las mujeres del coro le han dicho que lo piense 
bien, que no mate a sus hijos, porque el sufrimiento es incal-
culable; ella responde: “Bien comprendo qué clase de males 
voy a cometer, pero es más poderosa mi pasión que mis razo-



116

namientos: es causa de los mayores males para los hombres” 
(vv. 1078-1080).36

El poder de Medea es, por supuesto, un poder aberrante, y, 
más que poder, se trata de una intensa fuerza que no se mantie-
ne en equilibrio; sólo que ella lo sabe siempre y no le importa. 
De hecho, la tragedia ilustra los amargos sinsabores de su de-
rrota, una derrota que se distorsiona con la ilusión del triunfo, 
una ilusión que nos hace percibir a la protagonista como dueña 
de las circunstancias. Desde el principio, Medea reconoce que 
no es lo bastante sabia; quizá por esto, su prioridad es evitar 
que se burlen de ella y, al final, se impone al agravio. Esta ilu-
sión de poder nos hace percibir a la protagonista como dueña 
de las circunstancias, pero el poder que vemos desbordarse en 
la tragedia, resultado de que la pasión sea más fuerte que la 
razón, lleva al caos: la acracia se apodera completamente de 
Medea.

Al final de Medea, en medio del desolador escenario, una 
de las situaciones que le ha valido a Eurípides el título de ‘el 
más trágico de los poetas’, encontramos un único saldo favo-
rable, suficiente, sin duda, para compensar el resto. Después 
del magnicidio, del filicidio y de todo el estupor que abruma 
a Jasón hasta el paroxismo, Medea se va; hasta es impreci-
so decir que escapa, pues no tiene que hacer ningún esfuer-
zo, nadie en ningún momento está a punto de darle alcance: 
Helios, su abuelo, le ha enviado su carro, un recurso divino. 
Este final nos confronta con la hipérbole del absurdo; media-
dos por la conciencia de esta hipérbole, junto con todas sus 
condiciones, es posible reintegrar lo absurdo a una dimensión 
más amplia. El universo de Medea está dotado de los mo- 
tores de la libertad, aunque a veces la libertad resulte muy  
áspera y se presente bajo la forma indeseable de la acracia.  
A partir de la comprensión multidimensional de la imagen, el 

36 ka‹ manyãnv m¢n oÂa tolmÆsv kakã, / yumÚw d¢ kre¤ssvn t«n §m«n 
bouleumãtvn, / ˜sper meg¤stvn a‡tiow kak«n broto›w.



117

sentimiento trágico de Eurípides acepta, sin optimismo, que 
la libertad, bajo cualquiera de sus formas, está plenamente al 
servicio del movimiento, del flujo constante que se manifiesta 
como inevitable.

Bibliografía

Ediciones

Diggle, J., Euripidis Fabulae, I-II, Oxford, Oxford University 
Press, 1981-1984.

Elliott, A., Euripides’ Medea, Oxford, Oxford University Press, 
1969. 

Headlam, C. E. S., The Medea of Euripides, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1897.

Méridier, L., Euripide, Paris, Les Belles Lettres, 1923.
Murray, G., Euripidis Fabulae, I-III, Oxford, Clarendon Press, 

1902-1909.
Page, D. L., Euripides’ “Medea”, Oxford, Oxford University Press, 

1938.
Sestili, A., La Medea di Euripide, Torino, 1989.

Estudios 

Aristóteles, Poética, Gredos, Madrid, 1991.
Arnott, P. D., Public and Performance in the Greek Theatre, Lon-

don and N. Y., 1989. 
—,	 An Introduction to the Greek Theatre, Macmillan Press, London 

and Basingstoke, 1a. ed. 1959; reimpr. 1978. 
Burnett, P., “Medea and the Tragedy of Revenge”, Classical Philo- 

logy 68 (1973); pp. 1-24.
Buttrey, T. V., “Accident and Design in Euripides’ Medea”, Ameri-

can Journal of Philology 79 (1958); pp. 1-17.
Collinge, M., “Medea ex machina”, Classical Philology 57 (1962); 

pp. 170-172.



118

Conacher, D. J., Euripidean Drama: Myth, Theme and Structure, 
Toronto, 1967. 

—,	 “Rhetoric and Relevance in Euripidean Drama”, American  
Journal of Philology 102 (1981); pp. 3-25. 

Cunningham, M. P., “Medea ἀπὸ μηχανῆς”, Classical Philology 
49 (1954); pp. 151-160.

Di Benedetto, V., Euripide: Teatro e Società, Einaudi, Torino, 
1992.

—,	 “Il tragico fra sofferenza e consapevolezza”, en Euripide, 
Medea; introduzione e premessa al testo, tr. Ester Cerbo; Bi
blioteca Universale Rizzoli, Milano, 1997; pp. 5-82.

Easterling, P. E., The Cambridge Companion to Greek Tragedy, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1997.

Flory, S., “Medea’s Right Hand: Promises and Revenge”, Transac-
tions of the American Philological Association 108, 1978; pp. 
70-171.

Foley, H. P., “Medea’s Divided Self”, Classical Antiquity 8 (1989); 
pp. 61-85. 

—,	 “The Conception of Women in Athenian Drama”, Reflections of 
Women in Antiquity, N.Y., London, Paris, 1981; pp. 127-168. 

Galeotti, D., “Problemi testuali e azione scenica in Medea 1019-
1080”, Hermes 119 (1991); pp. 294-303.

Guthrie, W., Historia de la filosofía griega, Gredos, Madrid, 1988.
Kitto, H. D. F., Greek Tragedy, London, 1961. 
Knox, B. M. W., “The Medea of Euripides”, Yale Classical Studies 

25 (1977); pp. 193-225.
March, J., “Euripides the misogynist?”, en Euripides, Women and 

Sexuality, editado por A. Powell, Routledge, London, 1990; pp. 
32-75. 

McDermott, E. A., Euripides’ Medea: The Incarnation of Disorder, 
University Park, London, 1989. 

—,	 “Medea, line 37: a note”, American Journal of Philology 108 
(1987); pp. 158-161. 

Mills, S. M., “The sorrows of Medea”, Classical Philology 75, 
1980, pp. 214-265.

Meridor, R., “Euripides, Medea 639”, Classical Quarterly 36.1 
(1986), pp. 95-100.



119

Michelini, A. N., “Neophron and Euripides’ Medeia 1056-80”, 
Transactions of the American Philological Association 119 
(1989); pp. 115-138.

Newton, R., “Ino in Euripides’ Medea”, American Journal of Phi-
lology 106 (1985); pp. 496-502.

—,	 “Medea’s Passionate Poison”, Syllekta Class (Iowa) 1 (1989); 
pp. 13-20.

Nietzsche, F., El nacimiento de la tragedia, Alianza, Madrid, 2001.
Olson, S. D., “Euripides’ Medea 926-31”, Classical Quarterly 38 

(1988); pp. 324-327.
Pageux, D., “De la imaginería cultural al imaginario”, en Com-

pendio de literatura comparada, Siglo XXI, México, 1994; pp. 
101-131.

Pucci, P., The Violence of Pity in Euripides’Medea, Cornell Univer-
sity Press, Ithaca, 1980.

Reckford, K. J., “Medea’s First Exit”, Transactions of the American 
Philological Association 99 (1968); pp. 126-359.

Rees, R. B., “Euripides, Medea 1021-1080”, American Journal of 
Philology 82 (1961); pp. 162-181.

Reeve, M. D., “Euripides, Medea 1021-1080”, Classical Quarterly 
22 (1972); pp. 51-61.

Segal, Ch., “On the Fifth Stasimon of Euripides’ Medea”, American 
Journal of Philology 118, No. 2 (Summer, 1997), pp. 167-184.

Worthington, J., “The ending of Euripides’ Medea”, Hermes 118 
(1990); pp. 502-505.




