
301

El reconocimiento de Śākuntalā

Genoveva Castro Meagher 

El teatro sánscrito ha ocupado un importante lugar fuera de la India, ya 
que desde finales del siglo xviii comenzó a traducirse a diversas lenguas 
europeas. El reconocimiento de Śākuntalā, de Kālidāsa, es uno de los dra-
mas sánscritos más conocidos, y fue el primero en traducirse a una lengua 
no india. El descubrimiento de Kālidāsa por parte de los europeos ayudó a 
construir el imaginario del Oriente y forjó un profundo interés en el estudio 
del área. Este artículo analiza la obra del dramaturgo indio y las distintas 
reacciones que el texto provocó en Europa.

Sanskrit theater has occupied an important place outside of India since it 
was translated into different European languages towards the end of the 
xviii century. The recognition of Śākuntalā by Kālidāsa is one of the most 
well known and also the first Indian play to be translated into a non Indian 
language. The discovery of Kālidāsa by the Europeans helped construct the 
imagery of the Orient and forged a profound interest in this area. This ar-
ticle analyzes the work of this Indian dramatist and the distinct reactions it 
provoked in Europe.

Palabras clave: India, teatro, sánscrito, Śākuntalā, Kālidāsa

Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA

2008



303

Genoveva Castro Meagher

El reconocimiento de Śākuntalā

La obra de teatro india titulada El reconocimiento de Śākun- 
talā1 fue escrita en sánscrito en los primeros siglos de la era 
cristiana por el dramaturgo y poeta Kālidāsa. Los europeos 
ignoraron el patrimonio literario de la India durante largo 
tiempo, pero, a finales del siglo xviii, sir William Jones des-
cubrió el drama sánscrito y tradujo por primera vez la obra de 
Kālidāsa al inglés; más tarde, se publicó en diversas lenguas y 
se convirtió en un importante símbolo de la India en el mundo 
occidental. La percepción de la India a través de su literatura 
estuvo llena de contradicciones: por una parte, existió una ad-
miración profunda de la cultura, y, por otra, la consideraron 
inferior y poco refinada. Este ensayo pretende ubicar el con-
texto al cual pertenece la obra de Kālidāsa y mostrar algunos 
ejemplos de las opiniones que diversos traductores y artistas 
tuvieron sobre ella en Europa.

El teatro sánscrito es muy antiguo, pero resulta difícil seña-
lar con precisión a qué época pertenece la mayoría de las obras 
dramáticas. A través del análisis de los estilos literarios, de las 
inscripciones y de los elementos lingüísticos, se han hecho in-
tentos por ubicar los textos en el tiempo. Aunque es común 
encontrar variaciones de cientos de años en el fechamiento de 

1 El nombre en sánscrito es Abhijñānaśākuntalam. 

Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA

2008



304

una misma obra, el auge del teatro sánscrito ocurrió en los pri-
meros 10 siglos de la era cristiana. Algunos textos anteriores 
a esta época parecen tener elementos dramáticos, pero las pri-
meras evidencias de teatro indio apuntan hacia el dramaturgo 
budista Aśvaghoṣa, quien vivió alrededor del siglo i d. C.

Una de las fuentes importantes para el estudio del teatro 
indio es el tratado de dramaturgia, danza y música llamado 
Nāṭyaśāstra, escrito en sánscrito que, por la diferencia de es-
tilos, debe de haber sido producto de diversos autores a lo lar-
go de muchos años. En sus 36 capítulos se enuncian con gran 
detalle las reglas para escribir y ejecutar una obra de teatro, lo 
cual demuestra una tradición teatral bastante desarrollada. El 
texto comienza con el origen del drama y describe los teatros, 
los gestos y movimientos de los actores, el uso del lengua- 
je, los elementos de la trama, el maquillaje y el vestuario.

En el siglo x d. C., el teatro sánscrito decayó y prácticamen-
te dejó de ser una forma literaria representada. Sin embargo, 
en el sur de la India se practica un estilo de teatro llamado 
kūṭiyāṭṭam, en el cual los actores utilizan las convenciones es-
cénicas de la danza clásica y representan antiguas obras sáns-
critas. Los ejecutantes se consideran a sí mismos herederos de 
la vieja tradición teatral.

Uno de los más conocidos autores de la literatura sánscrita 
es Kālidāsa, quien escribió tres obras de teatro: Abhijñānaśā- 
kuntalam [El reconocimiento de Śākuntalā], Vikramorvaśīya 
[Urvaśī, ganada con valor] y Mālavikāgnimitra [Mālavikā y 
Agnimitra]. Además, escribió poemas: Raghuvaṁśa [La raza 
de Raghu], Kumāra-saṁbhava [El nacimiento de Kumāra], 
Meghadūta [La nube mensajera] y Ṛtusaṁhara [Ciclo de las 
estaciones], aunque la autoría del último es motivo de discu-
sión.

La existencia de Kālidāsa y la época en la que vivió se han 
cuestionado, al igual que la de muchos otros poetas y drama-
turgos de la India antigua. Sin embargo, el lenguaje, la técnica 



305

poética y el estilo parecen ser producto del trabajo de una sola 
persona (Miller 1984, 5). Las fechas varían desde el siglo i  
a. C. hasta el siglo v d. C.: puesto que una inscripción del año 
634 d. C. alaba a Kālidāsa como un gran poeta, es evidente 
que no pudo vivir en una época posterior. Kālidāsa ha sido 
asociado a la corte del rey Candragupta II de Uyajinnī; este 
rey perteneció a la dinastía hindú de los Gupta, que gobernó 
una parte de la India del 320 al 540 d. C. El periodo gupta es 
considerado como una edad de oro por el florecimiento de las 
artes y las ciencias.

La obra2 se cataloga como nāṭaka (comedia heroica) en la 
tradición india, el más común de los 10 tipos de drama que 
distinguen los tratados de dramaturgia; el Nāṭyaśāstra lo de-
fine como una “obra cuyo tema es una historia muy conocida; 
su héroe es una persona célebre de excelente naturaleza; des-
cribe al personaje descendiente de un rey, sus múltiples pode-
res sobrenaturales, hazañas y éxitos amorosos” (Nāṭyaśāstra, 
XX, 10-11).

En el primer libro del Mahābhārata se cuenta la historia de 
Śākuntalā,3 hija de una ninfa y de un sabio de la realeza: la 
niña, recién nacida, es abandonada por su madre y criada por 
el asceta Kaṇva en un āśram4 en el bosque. Años más tarde, el 
rey Duṣyanta va de cacería, entra al āśram de Kaṇva, que está 
ausente, y se topa con la bella y joven Śākuntalā. El rey apro-
vecha la ausencia del tutor de Śākuntalā, y la convence de que 
contraigan un matrimonio gandharva.5 Śākuntalā acepta con 
la condición de que, si un hijo nace de la unión, éste deberá 
tener derecho al título real. El rey le promete a la joven que así 
será, y regresa a su reino.

2 También se conoce, de manera abreviada, como Śākuntalā. El nombre del per-
sonaje se escribe Śākuntalā.

3 La referencia más antigua del nombre Śākuntalā aparece en el Śatapatha 
Brāhamaṇa, pero ahí sólo se menciona que es la madre de Bharata.

4 Tipo de morada de ascetas, ermitaños, santos o sabios.
5 Matrimonio por amor en el que no hay una ceremonia y no se consulta a los 

parientes.



306

Śākuntalā queda embarazada y da a luz a un varón llamado 
Bharata; entonces, ella va en busca de su marido. Al encon-
trarlo, Duṣyanta finge no recordar a Śākuntalā, la rechaza y le 
habla con dureza. Ella le pide al rey que cumpla su promesa, 
y exalta ante él la importancia del matrimonio y de la concep-
ción de un hijo. Al final, Duṣyanta reconoce a Bharata y honra 
a su esposa Śākuntalā.

Esta conocida historia6 fue utilizada por Kālidāsa para su 
drama; sin embargo, él hizo algunos cambios: en la obra de 
Kālidāsa, Duṣyanta le promete a Śākuntalā, después de su ma-
trimonio, que enviará a alguien del palacio a que la recoja en 
el āśram y le deja un anillo con su nombre. Ella debe esperar 
un número de días equivalente al número de letras escritas en 
el anillo. Un asceta arriba al āśram y desea ser atendido, pero 
Śākuntalā, distraída por su ensueño amoroso, no se percata de 
la presencia de éste. El asceta se enfurece y la maldice: la per-
sona en quien ella piense se olvidará de ella, pero, al ver el 
anillo, la recordará. Śākuntalā, embarazada y cansada de es-
perar al mensajero del rey, decide ir al palacio de su esposo. 
En el camino, el anillo cae en un río y es devorado por un pez. 
Cuando la joven se encuentra con su marido, él no la recuer-
da. Más adelante, un pescador encuentra el anillo, que final-
mente termina en las manos del rey quien, al verlo, recuerda 
a su mujer. Al final, Śākuntalā y Duṣyanta se reúnen con su 
hijo Bharata. Así, Kālidāsa transformó al cruel personaje del 
Mahābhārata, e inventó el incidente del anillo para justificar 
el rechazo de Duṣyanta hacia Śākuntalā.7

6 No es clara la fuente que empleó Kālidāsa para escribir Śākuntalā: algunos 
académicos señalan que se basó en el Padma Purāṇa por la semejanza que existe 
entre ambas obras. Otras historias de Kālidāsa tienen paralelismos con este Purāṇa, 
aunque existe también la posibilidad de que este texto siga a Kālidāsa. Véase H. 
Sarma, Padmapurāṇa and Kālidāsa, Calcutta Oriental Series, 1925; M. B. Eme-
neau, “Kālidāsa’s Śākuntalā and the Mahābhārata”, Journal of the American 
Oriental Society, v. 82, 1962.

7 Por la importancia del anillo en la trama, muchos traductores han optado por  
títulos como: El anillo de Śākuntalā o Śākuntalā o el anillo fatal.



307

En el teatro sánscrito no existe la tragedia: los finales siem-
pre son felices y los protagonistas son perfectos. Las estrictas 
reglas de esa tradición teatral se enuncian en los tratados de 
dramaturgia. Este esquema limitaba a los dramaturgos y los 
obligaba a buscar otros caminos para expresar su creatividad. 
La trama de Śākuntalā es bastante simple, pero eso no impide 
que Kālidāsa describa con todo detalle los sentimientos amo-
rosos de los dos personajes. El teatro sánscrito usa la prosa y 
el verso, y la genialidad del autor de Śākuntalā se muestra en 
los complicados y variados metros que utiliza en sus versos, 
en las descripciones de la belleza de los personajes, de la na-
turaleza y en las comparaciones entre elementos naturales y 
humanos. En la siguiente estrofa,8 el rey describe a Śākuntalā:

Ella entró en un cuadro y le infundieron vida, o fue hecha por 
el creador que seleccionó la belleza en su mente, considerando 
el poder del creador y su cuerpo, ella, una joya de mujer, brilla 
de manera sin igual.

citre niveśya parikalpita-sattva-yogā
rūpoccayena manasā vidhinā kṛtā nu
strī-ratna-sṛṣtir aparā pratibhāti sā me
dhātur vibhutvam anucintya vapuśca tasyāḥ
			     (Abhijñānaśākuntalam, acto II, v. 9)

Sobre la pureza de Śākuntalā, el rey declara:

Una flor que nadie ha olido, un capullo que ningunos dedos 
han arrancado, una joya sin cortar, miel no probada, una colec-
ción de méritos que no se han roto. Yo no sé a quién acercará 
el creador para disfrutarla.

anāgrātaṃ puṣpam kisalayam a lūnaṃ kararuhair
anāviddhaṃ ratnaṃ madhu navam anāsvadita-rasam

8 Cada estrofa es una combinación de cuatro padas o cuartos, que normalmente 
están regulados por el número de sílabas breves o largas. En este caso, cada pada 
tiene 14 sílabas: — — ∪ — ∪ ∪ ∪ — ∪ ∪ — ∪ — —.



308

akhaṇḍaṃ puṇyānāṃ palma iva ca tad-rūpam anaghaṃ
na jāne bhoktāraṃ kam iha samupasthāsyati vidhiḥ
						        (Abhijñānaśākuntalam, acto II, v. 10)

Varios actos de la obra ocurren en el bosque en que Śākun- 
talā creció, y Kālidāsa describe la relación de la protagonista 
con los venados, las plantas, los árboles y las flores. La ino-
cencia de Śākuntalā, su timidez y el amor que los seres vivien-
tes le tienen, se retratan en los versos de la obra. 

La historia simplificada se encuentra en textos posteriores al 
drama. Además, múltiples autores indios escribieron comenta-
rios a este trabajo de Kālidāsa y en las artes plásticas también 
hay referencias a la historia de Duṣyanta y Śākuntalā: todo 
esto demuestra que el poeta del periodo gupta no cayó en el 
olvido en su propia tradición.

La literatura de la India fue desconocida para los europeos 
durante cientos de años, pero su descubrimiento desató nuevas 
corrientes de pensamiento; se aceptó el valor de una cultura 
no occidental, y se revelaron importantes paralelismos entre 
las lenguas orientales y occidentales. Sin duda, el persa y el 
sánscrito tuvieron un papel fundamental en este proceso, y  
el conocimiento de estas dos antiguas lenguas y de su literatu-
ra provocó una nueva visión del Oriente. Las similitudes en las 
lenguas apuntaban al origen común de varios pueblos, lo que 
suscitó un profundo interés, porque era evidente que el Orien-
te representaba una parte de la cultura que a partir de entonces 
se llamaría indoeuropea. 

Desde las primeras visitas de los jesuitas a la India en el 
siglo xvi, los europeos mostraron interés por las lenguas 
orientales, pero comenzaron con el estudio del persa, que era 
la lengua oficial del imperio mogol que gobernó del siglo xvi 
hasta mediados del siglo xix. En el siglo xvii comenzaron las 
traducciones a lenguas europeas de la poesía sánscrita; sin em-



309

bargo, sólo hasta finales del siglo xviii, la literatura antigua de 
la India se dio a conocer de manera importante fuera de Asia.

Sir William Jones (1746-1794) fue un destacado persona-
je en la historia de los estudios orientales. Nació en Inglaterra 
y desde muy joven tuvo habilidad para las lenguas: aprendió 
griego, latín, francés, italiano, árabe, persa, hebreo, chino, ale-
mán, español, portugués y sánscrito. En 1783 partió a la India 
empleado por el gobierno de su país y, al año siguiente, fundó 
la Bengal Asiatic Society. Jones, quien fue el primer acadé-
mico inglés que dominó el sánscrito y descubrió importantes 
paralelismos entre las lenguas indoeuropeas, puede ser consi-
derado como el padre de la indología.

El interés en la lengua sánscrita por parte de los oficiales 
ingleses se relacionaba con la necesidad de entender al pueblo 
indio para gobernarlo. El conocimiento de la historia, cultura 
y leyes de la India antes de la conquista musulmana en el si-
glo xi era importante para los ingleses y realizaron diversas 
investigaciones sobre esos temas. Charles Wilkins tradujo la 
Bhagavadgītā9 en 1785 y el Hitopadeaśa10 en 1789. Jones co-
menzó con el Código de Manu, un antiguo libro de leyes de la 
India que tradujo por encargo. Luego, Jones supo de la exis-
tencia, en el norte de la India, de unos textos llamados nāṭaka, 
que, según le informaron, eran una mezcla de historia antigua 
y fábula. Más adelante, Jones se enteró de que los nāṭaka no 
eran textos históricos y tampoco tenían relación con la admi-
nistración de justicia; estaban escritos en prosa y verso, y se 
representaban públicamente. Sus ayudantes indios le hicieron 
saber que Śākuntalā desplegaba el genio de Kālidāsa. Jones 
consiguió una copia de la obra y comenzó la traducción al la-
tín con la ayuda de un maestro local; posteriormente la tradujo 
al inglés. En el prefacio de su traducción, señala que “el tema 

9 La Bhagavadgītā (“Canción del Señor”) es uno de los libros sagrados más im-
portantes del hinduismo. Forma parte de la gran épica de la India: el Mahābhārata.

10 Colección de cuentos sánscritos que también han sido traducidos a muchas 
lenguas.



310

de la obra proviene del sistema mitológico que prevalece hasta 
el día de hoy; se requeriría un largo volumen para explicarlo” 
(Jones 1789, 205). Por otra parte, anota que la obra se podría 
reducir de siete a cinco actos, que serían más cortos, y cree que 
la omisión de las conversaciones del rey con el bufón no causa-
ría ningún daño (ibídem).

Jones llamó a Kālidāsa el “Shakespeare” de la India y recalcó 
que Śākuntalā debió de ser “muy popular cuando se representó 
por primera vez, ya que el imperio indio estaba en su pleno es-
plendor; la vanidad nacional debió de ser ampliamente alabada 
con la introducción de esos dioses y héroes que enorgullecen a los 
hindúes. El escenario debió de ser espléndido y hermoso...” (204).

Jones consideraba que, desde la época en que había vivido 
Kālidāsa (siglo iv d. C.) hasta la India del siglo xviii, había con-
tinuidad en la tradición dramática, a pesar de todos los siglos 
transcurridos, a pesar de las conquistas y de los cambios socia-
les. Se sorprendió al encontrar que, fuera del territorio europeo, 
también existía una tradición dramática antigua y, aunque im-
puso sus juicios estéticos sobre la literatura sánscrita, también 
imaginó el pasado indio como bello y colorido.

La traducción de Śākuntala de Jones se publicó en 1789 y, 
en los cien años posteriores, se publicaron otras 46 traduccio-
nes a 12 diferentes lenguas (Figueira 1991, 12). En 1791, Fors-
ter tradujo Śākuntala, por vez primera, del inglés al alemán, y 
el texto fascinó a los escritores románticos; Forster sostuvo que 
“la relación fresca e infantil de los hindúes con la naturaleza se 
había perdido en Europa y se recordaba a través de la literatura 
de la India” (Thapar 1999, 207). 

La predominancia del sentimiento sobre la acción en 
Śākuntalā contribuyó también a su éxito durante el siglo xix. 
Goethe recibió una copia de la obra, y la adoró, pero al mismo 
tiempo “sentía una gran repulsión por las extravagancias del 
arte mitológico hindú” (Macdonell 1962, 298). Al respecto, 
Goethe escribió este epigrama:



311

¿Quieres las flores primaverales y los frutos del otoño? ¿Quie-
res lo que encanta y arrebata? ¿Quieres lo que alimenta y satis-
face? ¿Quieres en un solo nombre abrazar el cielo y la tierra? 
¡Yo te llamo Sacuntala, y con ello lo he dicho todo! (Saint Vic-
tor 1959, 543).

A mediados del siglo xix, los estudios orientales se estable-
cieron como una disciplina académica en las universidades 
europeas. Sir Monier Williams (1819-1899) fue uno de los 
sanscritistas más famosos por su labor de compilación para el 
diccionario sánscrito-inglés que, hasta la actualidad, continúa 
siendo uno de los más utilizados. Fue el segundo jefe del de-
partamento de sánscrito de la Universidad de Oxford y tradujo 
al inglés nuevamente la obra de Kālidāsa. Monier Williams se 
expresa de manera muy distinta a Jones en el prólogo de su 
traducción de 1856:

Śākuntalā ha adquirido gran celebridad, pero no sólo en la In-
dia se conoce y se admira; su excelencia ahora se reconoce en 
todos los círculos literarios del continente europeo y su belle-
za, si no es universalmente apreciada, cuando menos es cono-
cida por los hombres sabios del mundo civilizado... (Williams 
1856, 6).

Si a Jones le había causado sorpresa el descubrimiento de la  
literatura sánscrita, en el siglo xix hubo nuevas reacciones:  
la más importante, como se ha dicho antes, fue la revelación 
de que el persa y el sánscrito tenían paralelismos con el grie-
go; de ello surgió el concepto de las lenguas indoeuropeas, que 
vinculan a Europa y al Oriente. La India se concibió como el 
origen de la civilización, y el sánscrito, como la madre de las 
lenguas. En esta época no sólo era importante conocer a los 
indios para dominarlos sino porque su cultura se relacionaba 
con la europea. Así, Williams anota:



312

En su primera conferencia de literatura dramática, August Wi-
lliam Von Schlegel dijo: “Entre los indios, personas de quienes 
probablemente deriva toda la raza humana, el teatro fue co-
nocido antes de experimentar cualquier influencia extranjera” 
(ibídem). 

Williams escribió que los británicos debían familiarizarse 
con “el más popular de los dramas indios en el que las cos-
tumbres de los hindúes, sus opiniones, prejuicios, fábulas, ri-
tos religiosos, ocupaciones diarias y diversiones están refleja-
das como en un espejo” (7). Śākuntalā se concibe como una 
especie de manual de antropología o como una ventana hacia 
el Oriente. Existe el deseo, por parte de los ingleses, de co-
nocer más sobre las tierras que dominaban. Se asume que la 
religión, costumbres y ritos de los primeros siglos de la era 
cristiana en la India son iguales a las del siglo xix. La poesía 
de Kālidāsa explica supuestamente lo que pasaba en su tierra 
natal más de 12 siglos después; parecería que su historia se 
congeló por mucho tiempo.

El éxito de Kālidāsa también llegó a Francia y, en 1858, los  
parisinos presenciaron el ballet Śākuntalā de Théophile Gau- 
tier (Figueira 1991, 183). Paul de Saint Victor (1827-1881), 
escritor y crítico dramático, incluyó el teatro indio en su libro 
Las dos carátulas, que pretendía ser un estudio de toda la lite-
ratura dramática antigua y moderna. Del teatro indio escribió:

Entre el espíritu europeo y el de la India se yerguen cien mi-
llones de dioses monstruosos, cambiantes, multiformes, que se 
desvanecen para reaparecer, transformados por metamorfosis 
incesantes” (Saint Victor 1959, 536).

Él describe la fantasía de la literatura de la India como el 
producto de “generaciones de fumadores de opio”, y anota que 
la sagacidad europea fue necesaria para entender el desarro-
llo histórico de su literatura (537). Saint Victor también impuso 
una marcada visión europea que no fue muy tolerante con las 



313

expresiones artísticas distintas a las de su tradición: consideró 
importante señalar las diferencias entre la India y el Occidente 
y enlistar las fallas que veía en la cultura del sur de Asia, que 
eran también las que caracterizaban el teatro sánscrito.

Sin embargo, Saint Victor dedicó un capítulo de su libro a 
Kālidāsa y al drama indio al que, a pesar de sus defectos:

le quedan dos dones que compensan en parte esas lagunas: el 
sentimiento de la naturaleza y el encanto del amor… ¡Y esta 
naturaleza es la del mundo tropical, con su desbordamiento 
de luz, con su vegetación exuberante, con sus explosiones de 
perfumes, con sus animales monstruosos y bizarros! (539).

Los europeos se sintieron en parte atraídos hacia este mun-
do en el que prevalecen las emociones, la fantasía y las ala-
banzas a la naturaleza.

Otros artistas franceses también se sintieron atraídos por 
Śākuntalā, como la escultora Camille Claudel, quien represen-
tó el tema en Sakountala, alrededor de 1886, y el poeta Gui-
llaume Apollinaire (1913, 6) que escribió:

L’époux royal de Sacontale
Las de vaincre se réjouit
Quand il la retrouva plus pâle
D’attente et d’amour yeux pâlis
Caressant sa gazelle mâle.11

La obra de Kālidāsa fue el tema de algunas óperas; desfiló 
por los teatros de Europa e incluso de Rusia; las traducciones 
que existen son innumerables, y su montaje fuera de la In-
dia ha continuado hasta la actualidad (Thapar 1999; Figueira 
1991). El director italiano Eugenio Barba dirigió Śākuntalā

11 El esposo de Sakuntala / Harto de vencer se alegró / Al encontrársela más 
pálida / De espera y de amor ojos lívidos / Acariciando a su gacel (la traducción es 
de Juan Abeleira).



314

en 1993 inspirado por el montaje que el director polaco Jer-
zy Grotowsky había hecho de la obra en 1960. Barba seña-
la: “al releer Śākuntalā naturalmente reconozco su grandeza, 
pero me digo a mí mismo: ‘Nada de esto corresponde a mi 
experiencia’” (Schino 1996, 96); para él, la obra se encontraba 
fuertemente desfasada respecto a la cultura europea, y por ello 
le resultaba difícil de comprender.

El escritor español Alejandro Casona publicó el libro Flor 
de leyendas en 1932; este texto para niños está formado por 
traducciones de varios fragmentos de literatura antigua de la 
India, Grecia y Alemania, entre otros. “El anillo de Sakuntala” 
figura en el libro, pero como un cuento abreviado en un par de 
páginas. Casona señala que la pieza es “la más delicada flor 
del teatro oriental” (Casona 1972, 1). El relato de Śākuntalā en 
Flor de leyendas es uno de los primeros en lengua española y, 
si bien la versión es deficiente, el hecho de que se incluya en 
el libro reconoce que, dentro del rubro del “teatro oriental”, la 
obra de Kālidāsa es importante.

Edward Said (2004, 26) define al orientalismo como “un 
sistema para conocer Oriente, un filtro aceptado que Oriente 
atraviesa para penetrar en la cultura occidental”. Las opinio-
nes presentadas en su trabajo develan el estudio del Orien- 
te permeado por el Occidente imperial, por las actitudes cien
tíficas frente al desconocido mundo de la India y por un gran 
entusiasmo provocado por el exotismo de la literatura sánscrita. 
Las posturas de artistas y traductores son contradictorias, pues 
alaban y desprecian simultáneamente la cultura de la India. 
Por una parte, se deja sentir la hegemonía de Occidente sobre 
Oriente, y, por el otro, se aprecia el descubrimiento del mundo 
indoeuropeo en el que se valoró la literatura del sur de Asia.

Śākuntalā contribuyó desde finales del siglo xviii a crear 
el imaginario de Oriente en Europa; sin embargo, es evidente 
que el diálogo que abrió Kālidāsa entre Europa y la India tuvo 
serias limitaciones.



315

A pesar de las múltiples alabanzas a la literatura de la India, 
la literatura asiática no se pone en igualdad de condiciones 
con la literatura europea. Los ingleses se consideraron respon-
sables de que la literatura de la India se conociera en el mundo 
civilizado: todo fue gracias a la “sagacidad de los europeos”, 
el drama sánscrito es el mejor teatro poético”, pero “fuera de 
Europa”. Si bien el descubrimiento de la literatura sánscri- 
ta moldeó, sin duda, la relación entre la India y Europa, el  
vínculo entre dicha literatura y sus descubridores y traductores 
fue complejo: la admiración tuvo un importante papel, pero se 
combinó con el afán de dominio y el desprecio.

Una de las razones por las cuales la obra no puede ser apre-
ciada por completo fuera de la India es la dificultad, y quizá la 
imposibilidad, de emular en otra lengua la complicada métrica 
de Śākuntalā, en la cual radica la musicalidad de los versos, 
aspecto importante de la genialidad de Kālidāsa. Sin duda, 
los traductores de esta obra olvidan que se trata de un drama, 
compuesto para ser visto y escuchado, y se han conformado 
con un texto que se pueda leer. Ninguna de las traducciones de 
Śākuntalā ha podido superar esta seria restricción, y muchas 
de ellas están en prosa, de manera que se pierde completamen-
te la sonoridad de los versos. 

En la India se apreciaba la eufonía de los poemas y la fina 
confección de los versos, pero los europeos no pudieron per-
cibir estas cualidades; para ellos, el valor de la obra, que les 
presentaba la imagen de una India refinada, semejante a la 
Grecia antigua, consistía en el profundo análisis de la natura-
leza, en las figuras poéticas (al menos, las que resistieron la 
traducción) y en la exaltación de la historia de amor. La men-
talidad romántica ensalzó la trama fantástica, con sus carros 
voladores, sus espesos y mágicos bosques y las visitas a otros 
mundos, lo cual daba a la obra un toque exótico, incrementado 
por su antigüedad.



316

Sin embargo, aunque el interés en Śākuntalā se debió a esa 
moda europea que constituyó el orientalismo, la obra, que ha 
sido la más traducida de la literatura sánscrita en Occidente, 
logró que se aceptara como valiosa una cultura no occidental. 

A partir del siglo xx, el conocimiento de este drama ha 
abierto nuevas perspectivas a las relaciones entre la literatura 
europea y la literatura india; se ha sugerido que el drama sáns-
crito es el teatro más refinado fuera de Occidente y, sin duda, 
su conocimiento puede construir un puente entre el teatro eu-
ropeo y el oriental (Wells 1964, xi). 

Referencias

“Abhijñānaśākuntalam”, en Works of Kālidāsa, C. R. Devadhar 
(ed.), Delhi, Motilal Banarsidass, 2002, 1-247.

Appolinaire, Guillaume, Alcools [1913], edición bilingüe, Juan 
Abeleira (trad.), Madrid, Hiperión, 1995.

Casona, Alejandro, Flor de leyendas [1932], México, Porrúa, 1972.
Figueira, Dorothy, Translating the Orient: The Reception of 

Śākuntalā in Nineteenth-Century Europe, New York, State Uni-
versity of New York Press, 1991.

Jones, William Sir, “Preface to Sacontalá or the Fatal Ring” [1789], 
en Romila Thapar, Sakuntala: Texts, Readings, Histories, Lon-
don, Anthem Press, 1999, 201-206.

Macdonell, Arthur, A History of Sanskrit Literature [1900], Delhi, 
Motilal Banarsidass, 1962.

Miller, Barbara (ed.), The Plays of Kālidāsa: Theater of Memory 
[1984], Delhi, Motilal Banarsidass, 1999.

Nāṭyaśāstra: A Treatise on Indian Dramaturgy and Histrionics As-
cribed to Bharata Muni, Manomohan Ghosh (trad.), Calcutta, 
Asiatic Society, 1956-1967.

Said, Edward, El orientalismo [1978], Barcelona, Debolsillo, 2004.
Saint Victor, Paul de, Las dos carátulas [1884], Joaquín Gil Pari-

cio (trad.), Buenos Aires, Joaquín Gil, 1959.



317

Schino, Mirella, “Shakuntala among the Olive Trees”, en Asian 
Theater Journal, vol. 13, núm. 1 (Spring, 1996), pp. 92-111.

Thapar, Romila, Sakuntala: Texts, Readings, Histories, London, 
Anthem Press, 1999.

Wells, Henry (ed.), Six Sanskrit Plays, London, Asia Publishing 
House, 1964.

Williams, Mounier sir (trad.), Sakoontala or The Lost Ring by Ka-
lidasa [1856], Proyecto Gutemberg, http://www.gutenberg.org/
catalog/world/readfile?fk_files=57198 (23 de enero de 2007).




