Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA
2008

El reconocimiento de Sakuntala

Genoveva Castro Meagher

El teatro sdnscrito ha ocupado un importante lugar fuera de la India, ya
que desde finales del siglo xviil comenzé a traducirse a diversas lenguas
europeas. El reconocimiento de Sakuntala, de Kalidasa, es uno de los dra-
mas sdnscritos mas conocidos, y fue el primero en traducirse a una lengua
no india. El descubrimiento de Kalidasa por parte de los europeos ayudo a
construir el imaginario del Oriente y forjé un profundo interés en el estudio
del drea. Este articulo analiza la obra del dramaturgo indio y las distintas
reacciones que el texto provoco en Europa.

Sanskrit theater has occupied an important place outside of India since it
was translated into different European languages towards the end of the
XV century. The recognition of Sakuntala by Kalidasa is one of the most
well known and also the first Indian play to be translated into a non Indian
language. The discovery of Kalidasa by the Europeans helped construct the
imagery of the Orient and forged a profound interest in this area. This ar-
ticle analyzes the work of this Indian dramatist and the distinct reactions it
provoked in Europe.

Palabras clave: India, teatro, sanscrito, Sﬁkuntalﬁ, Kalidasa

301



Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA
2008

Genoveva Castro Meagher

El reconocimiento de Sakuntala

La obra de teatro india titulada EI reconocimiento de Sakun-
tala' fue escrita en sdnscrito en los primeros siglos de la era
cristiana por el dramaturgo y poeta Kalidasa. Los europeos
ignoraron el patrimonio literario de la India durante largo
tiempo, pero, a finales del siglo xvii, sir William Jones des-
cubri6 el drama sdnscrito y tradujo por primera vez la obra de
Kalidasa al inglés; mds tarde, se publicé en diversas lenguas y
se convirtié en un importante simbolo de la India en el mundo
occidental. La percepcion de la India a través de su literatura
estuvo llena de contradicciones: por una parte, existid una ad-
miracion profunda de la cultura, y, por otra, la consideraron
inferior y poco refinada. Este ensayo pretende ubicar el con-
texto al cual pertenece la obra de Kalidasa y mostrar algunos
ejemplos de las opiniones que diversos traductores y artistas
tuvieron sobre ella en Europa.

El teatro sanscrito es muy antiguo, pero resulta dificil sefia-
lar con precision a qué época pertenece la mayoria de las obras
dramaticas. A través del andlisis de los estilos literarios, de las
inscripciones y de los elementos lingiiisticos, se han hecho in-
tentos por ubicar los textos en el tiempo. Aunque es comun
encontrar variaciones de cientos de afios en el fechamiento de

' El nombre en sdnscrito es Abhijianasakuntalam.

303



una misma obra, el auge del teatro sdnscrito ocurrié en los pri-
meros 10 siglos de la era cristiana. Algunos textos anteriores
a esta €poca parecen tener elementos dramadticos, pero las pri-
meras evidencias de teatro indio apuntan hacia el dramaturgo
budista AS§vaghosa, quien vivi6 alrededor del siglo1d. C.

Una de las fuentes importantes para el estudio del teatro
indio es el tratado de dramaturgia, danza y musica llamado
Natyasastra, escrito en sdnscrito que, por la diferencia de es-
tilos, debe de haber sido producto de diversos autores a lo lar-
go de muchos afios. En sus 36 capitulos se enuncian con gran
detalle las reglas para escribir y ejecutar una obra de teatro, lo
cual demuestra una tradicion teatral bastante desarrollada. El
texto comienza con el origen del drama y describe los teatros,
los gestos y movimientos de los actores, el uso del lengua-
je, los elementos de la trama, el maquillaje y el vestuario.

En el siglo x d. C., el teatro sdnscrito decayo y practicamen-
te dejo de ser una forma literaria representada. Sin embargo,
en el sur de la India se practica un estilo de teatro llamado
kutiyattam, en el cual los actores utilizan las convenciones es-
cénicas de la danza cldsica y representan antiguas obras sdns-
critas. Los ejecutantes se consideran a si mismos herederos de
la vieja tradicidn teatral.

Uno de los mds conocidos autores de la literatura sanscrita
es Kalidasa, quien escribio tres obras de teatro: Abhijiianasa-
kuntalam [El reconocimiento de Sﬁkuntalﬁ], Vikramorvastya
[Urvasi, ganada con valor] y Malavikagnimitra [Malavika y
Agnimitra]. Ademds, escribié poemas: Raghuvams$a [La raza
de Raghu], Kumara-sambhava [El nacimiento de Kumara],
Meghadiita [La nube mensajera] y Rtusamhara [Ciclo de las
estaciones], aunque la autoria del ultimo es motivo de discu-
sion.

La existencia de Kalidasa y la época en la que vivié se han
cuestionado, al igual que la de muchos otros poetas y drama-
turgos de la India antigua. Sin embargo, el lenguaje, la técnica

304



poética y el estilo parecen ser producto del trabajo de una sola
persona (Miller 1984, 5). Las fechas varian desde el siglo 1
a. C. hasta el siglo v d. C.: puesto que una inscripcion del afio
634 d. C. alaba a Kalidasa como un gran poeta, es evidente
que no pudo vivir en una época posterior. Kalidasa ha sido
asociado a la corte del rey Candragupta II de Uyajinni; este
rey pertenecio a la dinastia hindd de los Gupta, que gobernd
una parte de la India del 320 al 540 d. C. El periodo gupta es
considerado como una edad de oro por el florecimiento de las
artes y las ciencias.

La obra® se cataloga como nataka (comedia heroica) en la
tradicion india, el mds comun de los 10 tipos de drama que
distinguen los tratados de dramaturgia; el Natyasastra lo de-
fine como una “obra cuyo tema es una historia muy conocida;
su héroe es una persona célebre de excelente naturaleza; des-
cribe al personaje descendiente de un rey, sus multiples pode-
res sobrenaturales, hazafas y éxitos amorosos” (Natyasastra,
XX, 10-11).

En el primer libro del Mahabharata se cuenta la historia de
Sakuntala,® hija de una ninfa y de un sabio de la realeza: la
nifia, recién nacida, es abandonada por su madre y criada por
el asceta Kanva en un asram* en el bosque. Afios mds tarde, el
rey Dusyanta va de caceria, entra al asram de Kanva, que estd
ausente, y se topa con la bella y joven Sakuntala. El rey apro-
vecha la ausencia del tutor de Sakuntala, y la convence de que
contraigan un matrimonio gandharva.’ Sakuntala acepta con
la condicién de que, si un hijo nace de la unidn, éste debera
tener derecho al titulo real. El rey le promete a la joven que as{
serd, y regresa a su reino.

2 También se conoce, de manera abreviada, como Sakuntala. El nombre del per-
sonaje se escribe Sakuntala.

3 La referencia mds antigua del nombre Sakuntala aparece en el Satapatha
Brahamana, pero ahi sélo se menciona que es la madre de Bharata.

4 Tipo de morada de ascetas, ermitafios, santos o sabios.

5 Matrimonio por amor en el que no hay una ceremonia y no se consulta a los
parientes.

305



Sakuntala queda embarazada y da a luz a un varén llamado
Bharata; entonces, ella va en busca de su marido. Al encon-
trarlo, Dusyanta finge no recordar a Sakuntala, la rechaza y le
habla con dureza. Ella le pide al rey que cumpla su promesa,
y exalta ante €l la importancia del matrimonio y de la concep-
cion de un hijo. Al final, Dusyanta reconoce a Bharata y honra
a su esposa Sakuntala.

Esta conocida historia® fue utilizada por Kalidasa para su
drama; sin embargo, €l hizo algunos cambios: en la obra de
Kalidasa, Dusyanta le promete a Sakuntala, después de su ma-
trimonio, que enviard a alguien del palacio a que la recoja en
el asram y le deja un anillo con su nombre. Ella debe esperar
un nimero de dias equivalente al nimero de letras escritas en
el anillo. Un asceta arriba al asram y desea ser atendido, pero
Sakuntala, distraida por su ensuefio amoroso, no se percata de
la presencia de éste. El asceta se enfurece y la maldice: la per-
sona en quien ella piense se olvidard de ella, pero, al ver el
anillo, la recordara. Sﬁkuntalz‘l, embarazada y cansada de es-
perar al mensajero del rey, decide ir al palacio de su esposo.
En el camino, el anillo cae en un rio y es devorado por un pez.
Cuando la joven se encuentra con su marido, €l no la recuer-
da. Mds adelante, un pescador encuentra el anillo, que final-
mente termina en las manos del rey quien, al verlo, recuerda
a su mujer. Al final, Sakuntala y Dusyanta se retinen con su
hijo Bharata. Asi, Kalidasa transformé al cruel personaje del
Mahabharata, e inventd el incidente del anillo para justificar
el rechazo de Dusyanta hacia Sakuntala.’

6 No es clara la fuente que empleé Kalidasa para escribir Sakuntala: algunos
académicos sefialan que se basé en el Padma Purana por la semejanza que existe
entre ambas obras. Otras historias de Kalidasa tienen paralelismos con este Purana,
aunque existe también la posibilidad de que este texto siga a Kalidasa. Véase H.
Sarma, Padmapurana and Kalidasa, Calcutta Oriental Series, 1925; M. B. Eme-
neau, “Kalidasa’s Sakuntala and the Mahabharata”, Journal of the American
Oriental Society, v. 82, 1962.

7 Por la importancia del anillo en la trama, muchos traductores han optado por
titulos como: El anillo de Sakuntala o Sakuntala o el anillo fatal.

306



En el teatro sdnscrito no existe la tragedia: los finales siem-
pre son felices y los protagonistas son perfectos. Las estrictas
reglas de esa tradicion teatral se enuncian en los tratados de
dramaturgia. Este esquema limitaba a los dramaturgos y los
obligaba a buscar otros caminos para expresar su creatividad.
La trama de Sakuntald es bastante simple, pero eso no impide
que Kalidasa describa con todo detalle los sentimientos amo-
rosos de los dos personajes. El teatro sdnscrito usa la prosa y
el verso, y la genialidad del autor de Sakuntala se muestra en
los complicados y variados metros que utiliza en sus versos,
en las descripciones de la belleza de los personajes, de la na-
turaleza y en las comparaciones entre elementos naturales y
humanos. En la siguiente estrofa,? el rey describe a Sakuntala:

Ella entré en un cuadro y le infundieron vida, o fue hecha por
el creador que selecciond la belleza en su mente, considerando
el poder del creador y su cuerpo, ella, una joya de mujer, brilla
de manera sin igual.

citre nivesya parikalpita-sattva-yoga
ripoccayena manasa vidhina krta nu
stri-ratna-srstir apara pratibhati sa me
dhatur vibhutvam anucintya vapusca tasyah
(Abhijiianasakuntalam, acto 11, v. 9)

Sobre la pureza de Sakuntala, el rey declara:

Una flor que nadie ha olido, un capullo que ningunos dedos
han arrancado, una joya sin cortar, miel no probada, una colec-
cién de méritos que no se han roto. Yo no sé a quién acercard
el creador para disfrutarla.

anagratam puspam kisalayam a linam kararuhair

anaviddham ratnam madhu navam anasvadita-rasam

8 Cada estrofa es una combinacién de cuatro padas o cuartos, que normalmente
estdn regulados por el nimero de silabas breves o largas. En este caso, cada pada
tiene 14 silabas: — — ¥ — KKX — KK — K — —.

307



akhandam punyanam palma iva ca tad-ripam anagham
na jane bhoktaram kam iha samupasthasyati vidhih
(Abhijiianasakuntalam, acto 11, v. 10)

Varios actos de la obra ocurren en el bosque en que Sakun-
tala crecid, y Kalidasa describe la relacion de la protagonista
con los venados, las plantas, los drboles y las flores. La ino-
cencia de Sakuntala, su timidez y el amor que los seres vivien-
tes le tienen, se retratan en los versos de la obra.

La historia simplificada se encuentra en textos posteriores al
drama. Ademads, multiples autores indios escribieron comenta-
rios a este trabajo de Kalidasa y en las artes pldsticas también
hay referencias a la historia de Dusyanta y Sakuntala: todo
esto demuestra que el poeta del periodo gupta no cayd en el
olvido en su propia tradicion.

La literatura de la India fue desconocida para los europeos
durante cientos de afios, pero su descubrimiento desatd nuevas
corrientes de pensamiento; se aceptd el valor de una cultura
no occidental, y se revelaron importantes paralelismos entre
las lenguas orientales y occidentales. Sin duda, el persa y el
sdnscrito tuvieron un papel fundamental en este proceso, y
el conocimiento de estas dos antiguas lenguas y de su literatu-
ra provoco una nueva vision del Oriente. Las similitudes en las
lenguas apuntaban al origen comun de varios pueblos, lo que
suscité un profundo interés, porque era evidente que el Orien-
te representaba una parte de la cultura que a partir de entonces
se llamaria indoeuropea.

Desde las primeras visitas de los jesuitas a la India en el
siglo xvI, los europeos mostraron interés por las lenguas
orientales, pero comenzaron con el estudio del persa, que era
la lengua oficial del imperio mogol que gobernd del siglo xvi
hasta mediados del siglo xix. En el siglo Xxvil comenzaron las
traducciones a lenguas europeas de la poesia sdnscrita; sin em-

308



bargo, sdlo hasta finales del siglo xvii, la literatura antigua de
la India se dio a conocer de manera importante fuera de Asia.

Sir William Jones (1746-1794) fue un destacado persona-
je en la historia de los estudios orientales. Nacid en Inglaterra
y desde muy joven tuvo habilidad para las lenguas: aprendié
griego, latin, francés, italiano, drabe, persa, hebreo, chino, ale-
madn, espafiol, portugués y sdnscrito. En 1783 partié a la India
empleado por el gobierno de su pais y, al afio siguiente, fundd
la Bengal Asiatic Society. Jones, quien fue el primer acadé-
mico inglés que domind el sdnscrito y descubrié importantes
paralelismos entre las lenguas indoeuropeas, puede ser consi-
derado como el padre de la indologia.

El interés en la lengua sdnscrita por parte de los oficiales
ingleses se relacionaba con la necesidad de entender al pueblo
indio para gobernarlo. El conocimiento de la historia, cultura
y leyes de la India antes de la conquista musulmana en el si-
glo X1 era importante para los ingleses y realizaron diversas
investigaciones sobre esos temas. Charles Wilkins tradujo la
Bhagavadgtta® en 1785 y el Hitopadeasa' en 1789. Jones co-
menzo con el Codigo de Manu, un antiguo libro de leyes de la
India que tradujo por encargo. Luego, Jones supo de la exis-
tencia, en el norte de la India, de unos textos llamados nataka,
que, segun le informaron, eran una mezcla de historia antigua
y fdbula. Mds adelante, Jones se enteré de que los nataka no
eran textos histéricos y tampoco tenian relacion con la admi-
nistraciéon de justicia; estaban escritos en prosa y verso, y se
representaban publicamente. Sus ayudantes indios le hicieron
saber que Sakuntald desplegaba el genio de Kalidasa. Jones
consiguid una copia de la obra y comenzo6 la traduccion al la-
tin con la ayuda de un maestro local; posteriormente la tradujo
al inglés. En el prefacio de su traduccion, sefiala que “el tema

° La Bhagavadgita (“Cancién del Sefior”) es uno de los libros sagrados mds im-
portantes del hinduismo. Forma parte de la gran épica de la India: el Mahabharata.

10 Coleccion de cuentos sdnscritos que también han sido traducidos a muchas
lenguas.

309



de la obra proviene del sistema mitoldgico que prevalece hasta
el dia de hoy; se requeriria un largo volumen para explicarlo”
(Jones 1789, 205). Por otra parte, anota que la obra se podria
reducir de siete a cinco actos, que serian mds cortos, y cree que
la omision de las conversaciones del rey con el bufén no causa-
ria ningun dafio (ibidem).

Jones llam¢ a Kalidasa el “Shakespeare” de la India y recalco
que Sakuntala debié de ser “muy popular cuando se represent6
por primera vez, ya que el imperio indio estaba en su pleno es-
plendor; la vanidad nacional debié de ser ampliamente alabada
con la introduccion de esos dioses y héroes que enorgullecen a los
hinddes. El escenario debid de ser espléndido y hermoso...” (204).

Jones consideraba que, desde la época en que habia vivido
Kalidasa (siglo 1v d. C.) hasta la India del siglo xvii1, habia con-
tinuidad en la tradicién dramadtica, a pesar de todos los siglos
transcurridos, a pesar de las conquistas y de los cambios socia-
les. Se sorprendio al encontrar que, fuera del territorio europeo,
también existia una tradicion dramadtica antigua y, aunque im-
puso sus juicios estéticos sobre la literatura sdnscrita, también
imagind el pasado indio como bello y colorido.

La traduccién de Sakuntala de Jones se publicé en 1789 vy,
en los cien afios posteriores, se publicaron otras 46 traduccio-
nes a 12 diferentes lenguas (Figueira 1991, 12). En 1791, Fors-
ter tradujo Sakuntala, por vez primera, del inglés al alemdn, y
el texto fascind a los escritores romdnticos; Forster sostuvo que
“la relacion fresca e infantil de los hindies con la naturaleza se
habia perdido en Europa y se recordaba a través de la literatura
de la India” (Thapar 1999, 207).

La predominancia del sentimiento sobre la accién en
Sakuntala contribuy6 también a su éxito durante el siglo XIX.
Goethe recibi6 una copia de la obra, y la adord, pero al mismo
tiempo “sentia una gran repulsion por las extravagancias del
arte mitolégico hindd” (Macdonell 1962, 298). Al respecto,
Goethe escribi este epigrama:

310



(Quieres las flores primaverales y los frutos del otofio? ; Quie-
res lo que encanta y arrebata? ;Quieres lo que alimenta y satis-
face? ;Quieres en un solo nombre abrazar el cielo y la tierra?
i Yo te llamo Sacuntala, y con ello lo he dicho todo! (Saint Vic-
tor 1959, 543).

A mediados del siglo xix, los estudios orientales se estable-
cieron como una disciplina académica en las universidades
europeas. Sir Monier Williams (1819-1899) fue uno de los
sanscritistas mds famosos por su labor de compilacion para el
diccionario sdnscrito-inglés que, hasta la actualidad, continda
siendo uno de los mds utilizados. Fue el segundo jefe del de-
partamento de sdnscrito de la Universidad de Oxford y tradujo
al inglés nuevamente la obra de Kalidasa. Monier Williams se
expresa de manera muy distinta a Jones en el prélogo de su
traduccién de 1856:

Sakuntala ha adquirido gran celebridad, pero no sélo en la In-
dia se conoce y se admira; su excelencia ahora se reconoce en
todos los circulos literarios del continente europeo y su belle-
za, si no es universalmente apreciada, cuando menos es cono-
cida por los hombres sabios del mundo civilizado... (Williams
1856, 6).

Si a Jones le habia causado sorpresa el descubrimiento de la
literatura sdnscrita, en el siglo xix hubo nuevas reacciones:
la mds importante, como se ha dicho antes, fue la revelacion
de que el persa y el sdnscrito tenian paralelismos con el grie-
g0; de ello surgid el concepto de las lenguas indoeuropeas, que
vinculan a Europa y al Oriente. La India se concibié como el
origen de la civilizacion, y el sdnscrito, como la madre de las
lenguas. En esta época no sé6lo era importante conocer a los
indios para dominarlos sino porque su cultura se relacionaba
con la europea. Asi, Williams anota:

311



En su primera conferencia de literatura dramadtica, August Wi-
Iliam Von Schlegel dijo: “Entre los indios, personas de quienes
probablemente deriva toda la raza humana, el teatro fue co-
nocido antes de experimentar cualquier influencia extranjera”
(ibidem).

Williams escribié que los britdnicos debian familiarizarse
con “el mds popular de los dramas indios en el que las cos-
tumbres de los hindues, sus opiniones, prejuicios, fdbulas, ri-
tos religiosos, ocupaciones diarias y diversiones estdn refleja-
das como en un espejo” (7). Sakuntala se concibe como una
especie de manual de antropologia o como una ventana hacia
el Oriente. Existe el deseo, por parte de los ingleses, de co-
nocer mds sobre las tierras que dominaban. Se asume que la
religion, costumbres y ritos de los primeros siglos de la era
cristiana en la India son iguales a las del siglo Xix. La poesia
de Kalidasa explica supuestamente lo que pasaba en su tierra
natal mds de 12 siglos después; pareceria que su historia se
congeld por mucho tiempo.

El éxito de Kalidasa también lleg6 a Francia y, en 1858, los
parisinos presenciaron el ballet Sakuntala de Théophile Gau-
tier (Figueira 1991, 183). Paul de Saint Victor (1827-1881),
escritor y critico dramadtico, incluyé el teatro indio en su libro
Las dos cardtulas, que pretendia ser un estudio de toda la lite-
ratura dramadtica antigua y moderna. Del teatro indio escribid:

Entre el espiritu europeo y el de la India se yerguen cien mi-
llones de dioses monstruosos, cambiantes, multiformes, que se
desvanecen para reaparecer, transformados por metamorfosis
incesantes” (Saint Victor 1959, 536).

El describe la fantasia de la literatura de la India como el
producto de “generaciones de fumadores de opio”, y anota que
la sagacidad europea fue necesaria para entender el desarro-
llo histdrico de su literatura (537). Saint Victor tambi€n impuso
una marcada vision europea que no fue muy tolerante con las

312



expresiones artisticas distintas a las de su tradicién: considerd
importante sefialar las diferencias entre la India y el Occidente
y enlistar las fallas que veia en la cultura del sur de Asia, que
eran también las que caracterizaban el teatro sanscrito.

Sin embargo, Saint Victor dedicé un capitulo de su libro a
Kalidasa y al drama indio al que, a pesar de sus defectos:

le quedan dos dones que compensan en parte esas lagunas: el
sentimiento de la naturaleza y el encanto del amor... |Y esta
naturaleza es la del mundo tropical, con su desbordamiento
de luz, con su vegetacién exuberante, con sus explosiones de
perfumes, con sus animales monstruosos y bizarros! (539).

Los europeos se sintieron en parte atraidos hacia este mun-
do en el que prevalecen las emociones, la fantasia y las ala-
banzas a la naturaleza.

Otros artistas franceses también se sintieron atraidos por
Sakuntala, como la escultora Camille Claudel, quien represen-
t6 el tema en Sakountala, alrededor de 1886, y el poeta Gui-
llaume Apollinaire (1913, 6) que escribid:

L’époux royal de Sacontale

Las de vaincre se réjouit
Quand il la retrouva plus pale
D’attente et d’amour yeux palis
Caressant sa gazelle male.!!

La obra de Kalidasa fue el tema de algunas dperas; desfild
por los teatros de Europa e incluso de Rusia; las traducciones
que existen son innumerables, y su montaje fuera de la In-
dia ha continuado hasta la actualidad (Thapar 1999; Figueira
1991). El director italiano Eugenio Barba dirigié Sakuntala

"El esposo de Sakuntala / Harto de vencer se alegré / Al encontrdrsela mds
pdlida / De espera y de amor ojos lividos / Acariciando a su gacel (la traduccion es
de Juan Abeleira).

313



en 1993 inspirado por el montaje que el director polaco Jer-
zy Grotowsky habia hecho de la obra en 1960. Barba sefia-
la: “al releer Sakuntala naturalmente reconozco su grandeza,
pero me digo a mi mismo: ‘Nada de esto corresponde a mi
experiencia’” (Schino 1996, 96); para €I, la obra se encontraba
fuertemente desfasada respecto a la cultura europea, y por ello
le resultaba dificil de comprender.

El escritor espafiol Alejandro Casona publicé el libro Flor
de leyendas en 1932; este texto para nifios estd formado por
traducciones de varios fragmentos de literatura antigua de la
India, Grecia y Alemania, entre otros. “El anillo de Sakuntala”
figura en el libro, pero como un cuento abreviado en un par de
pdginas. Casona sefiala que la pieza es “la mds delicada flor
del teatro oriental” (Casona 1972, 1). El relato de Sakuntala en
Flor de leyendas es uno de los primeros en lengua espaifiola y,
si bien la version es deficiente, el hecho de que se incluya en
el libro reconoce que, dentro del rubro del “teatro oriental”, la
obra de Kalidasa es importante.

Edward Said (2004, 26) define al orientalismo como ‘“un
sistema para conocer Oriente, un filtro aceptado que Oriente
atraviesa para penetrar en la cultura occidental”. Las opinio-
nes presentadas en su trabajo develan el estudio del Orien-
te permeado por el Occidente imperial, por las actitudes cien-
tificas frente al desconocido mundo de la India y por un gran
entusiasmo provocado por el exotismo de la literatura sdnscrita.
Las posturas de artistas y traductores son contradictorias, pues
alaban y desprecian simultdneamente la cultura de la India.
Por una parte, se deja sentir la hegemonia de Occidente sobre
Oriente, y, por el otro, se aprecia el descubrimiento del mundo
indoeuropeo en el que se valord la literatura del sur de Asia.

Sakuntala contribuyé desde finales del siglo xvi a crear
el imaginario de Oriente en Europa; sin embargo, es evidente
que el didlogo que abrié Kalidasa entre Europa y la India tuvo
serias limitaciones.

314



A pesar de las muiltiples alabanzas a la literatura de la India,
la literatura asidtica no se pone en igualdad de condiciones
con la literatura europea. Los ingleses se consideraron respon-
sables de que la literatura de la India se conociera en el mundo
civilizado: todo fue gracias a la “sagacidad de los europeos”,
el drama sdnscrito es el mejor teatro poético”, pero “fuera de
Europa”. Si bien el descubrimiento de la literatura sdnscri-
ta molded, sin duda, la relacién entre la India y Europa, el
vinculo entre dicha literatura y sus descubridores y traductores
fue complejo: la admiracién tuvo un importante papel, pero se
combind con el afdn de dominio y el desprecio.

Una de las razones por las cuales la obra no puede ser apre-
ciada por completo fuera de la India es la dificultad, y quizd la
imposibilidad, de emular en otra lengua la complicada métrica
de Sakuntala, en la cual radica la musicalidad de los versos,
aspecto importante de la genialidad de Kalidasa. Sin duda,
los traductores de esta obra olvidan que se trata de un drama,
compuesto para ser visto y escuchado, y se han conformado
con un texto que se pueda leer. Ninguna de las traducciones de
Sakuntala ha podido superar esta seria restriccién, y muchas
de ellas estan en prosa, de manera que se pierde completamen-
te la sonoridad de los versos.

En la India se apreciaba la eufonia de los poemas y la fina
confeccion de los versos, pero los europeos no pudieron per-
cibir estas cualidades; para ellos, el valor de la obra, que les
presentaba la imagen de una India refinada, semejante a la
Grecia antigua, consistia en el profundo andlisis de la natura-
leza, en las figuras poéticas (al menos, las que resistieron la
traduccidn) y en la exaltacion de la historia de amor. La men-
talidad romdantica ensalzé la trama fantdstica, con sus carros
voladores, sus espesos y mdgicos bosques y las visitas a otros
mundos, lo cual daba a la obra un toque exdtico, incrementado
por su antigliedad.

315



Sin embargo, aunque el interés en Sakuntala se debid a esa
moda europea que constituyo el orientalismo, la obra, que ha
sido la mas traducida de la literatura sanscrita en Occidente,
logré que se aceptara como valiosa una cultura no occidental.

A partir del siglo xx, el conocimiento de este drama ha
abierto nuevas perspectivas a las relaciones entre la literatura
europea y la literatura india; se ha sugerido que el drama sédns-
crito es el teatro mds refinado fuera de Occidente y, sin duda,
su conocimiento puede construir un puente entre el teatro eu-
ropeo y el oriental (Wells 1964, x1).

Referencias

“Abhijianasakuntalam”, en Works of Kalidasa, C. R. Devadhar
(ed.), Delhi, Motilal Banarsidass, 2002, 1-247.

APPOLINAIRE, Guillaume, Alcools [1913], edicién bilinglie, Juan
Abeleira (trad.), Madrid, Hiperidn, 1995.

CASONA, Alejandro, Flor de leyendas [1932], México, Porrda, 1972.

FIGUEIRA, Dorothy, Translating the Orient: The Reception of
Sakuntalda in Nineteenth-Century Europe, New York, State Uni-
versity of New York Press, 1991.

JonEs, William Sir, “Preface to Sacontald or the Fatal Ring” [1789],
en Romila THAPAR, Sakuntala: Texts, Readings, Histories, Lon-
don, Anthem Press, 1999, 201-206.

MACDONELL, Arthur, A History of Sanskrit Literature [1900], Delhi,
Motilal Banarsidass, 1962.

MILLER, Barbara (ed.), The Plays of Kalidasa: Theater of Memory
[1984], Delhi, Motilal Banarsidass, 1999.

Natyasastra: A Treatise on Indian Dramaturgy and Histrionics As-
cribed to Bharata Muni, Manomohan Ghosh (trad.), Calcutta,
Asiatic Society, 1956-1967.

Sap, Edward, El orientalismo [1978], Barcelona, Debolsillo, 2004.

SAINT VICTOR, Paul de, Las dos cardtulas [1884], Joaquin Gil Pari-
cio (trad.), Buenos Aires, Joaquin Gil, 1959.

316



ScHINO, Mirella, “Shakuntala among the Olive Trees”, en Asian
Theater Journal, vol. 13, nim. 1 (Spring, 1996), pp. 92-111.
THAPAR, Romila, Sakuntala: Texts, Readings, Histories, London,
Anthem Press, 1999.

WELLS, Henry (ed.), Six Sanskrit Plays, London, Asia Publishing
House, 1964.

WILLIAMS, Mounier sir (trad.), Sakoontala or The Lost Ring by Ka-
lidasa [1856], Proyecto Gutemberg, http://www.gutenberg.org/
catalog/world/readfile?fk_files=57198 (23 de enero de 2007).

317





