
251

Ficino, lector de la República

César González Ochoa 

En los libros de Platón se encuentran muchas especulaciones numéricas, 
especialmente en el Timeo; de todas ellas, sin embargo, la más misteriosa y 
compleja está en un pasaje del octavo libro de la República; en él, Sócrates 
se refiere a un misterioso número geométrico por medio del cual explica 
por qué declinan las repúblicas, incluso aquellas perfectamente constitui-
das. Parecería que las repúblicas están sujetas a algún patrón cósmico cícli-
co, a un inexorable destino, a una fatalidad. Marsilio Ficino, quien traduce 
la obra completa de Platón en el Renacimiento, escribe un comentario en 
forma de un pequeño tratado donde trata de dilucidar ese pasaje del oc-
tavo libro, tal vez el más enigmático de todo el corpus platónico. En este 
artículo se estudia la interpretación de Ficino, y se compara con otras más 
contemporáneas. 

Many numeric speculations had been found in the works of Plato, mainly 
in the Timaeus. Nevertheless, the most complex and mysterious of all is 
in a passage from the eighth book of the Republic, where Socrates makes 
reference to a mysterious geometric number, through which the decay of 
republics, even of those perfectly constituted, can be explained, as if they 
were part of a cosmic cyclic pattern, an inexorable destiny, a fatality. Mar-
silio Ficino, who translated the complete works of Plato during the Renais-
sance, wrote a little treatise trying to elucidate the passage from the eighth 
book, maybe the most enigmatic of the complete Platonic corpus. This arti-
cle studies the interpretation by Ficino, and makes a comparison with other 
more recent authors. 

Palabras clave: Platón, Ficino, República, número, fatalidad

Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA

2008



253

César González Ochoa

Ficino, lector de la República

Aunque ninguno de los diálogos platónicos está orientado 
principalmente hacia las matemáticas, en muchos se encuen-
tran importantes anotaciones aritméticas y geométricas; signo 
de ello es la inscripción en el pórtico de la Academia, que pro-
hibía cruzar el umbral a cualquiera que no supiera geometría 
y que buscara la iniciación en los sagrados misterios. En el Ti-
meo, el diálogo sobre el demiurgo y su creación, que fue el 
más conocido y apreciado por el Occidente medieval y rena-
centista, Platón se refiere a varias nociones pitagóricas sobre 
las armonías que gobiernan el alma, sobre la estructura de los 
elementos y las figuras geométricas que las constituyen.

Aparte del Timeo, con sus importantes secciones sobre me-
dias y proporciones y sobre los cinco poliedros regulares, el 
Menón tiene dos pasajes bien conocidos sobre la duplicación 
del cuadrado y sobre la medición de áreas; el Teeteto plantea 
el asunto de los números irracionales o las potencias incon-
mensurables, y el Epinomis (que durante muchos siglos, espe-
cialmente en el Renacimiento, se consideró como auténtico) 
tiene una sección sobre astronomía, geometría, progresiones, 
proporciones y la formación de los números. En muchos otros 
diálogos hay también referencias y observaciones matemáti-
cas: el Eutifrón, el Hipias Mayor, el Filebo, el Cármides, el 

Acta Poetica 29-1
PRIMAVERA

2008



254

Político, el Fedro y las Leyes, especialmente el libro séptimo. 
En otros diálogos se encuentran temas matemáticos más ge-
nerales, como en el Parménides, que trata de la metafísica del 
uno y los muchos, de la unidad y la pluralidad, y la República, 
que esboza en el séptimo libro un currículo en cinco partes: 
aritmética y teoría de las razones, geometría plana y sólida, 
astronomía y música. Finalmente, Aristóteles habla de otros 
temas relacionados con las matemáticas de Platón en la Meta-
física y en el De Anima, como los números como Formas y las 
matemáticas como pluralidades inteligibles.

Pero muchos plantean que, de todas las especulaciones ma-
temáticas de Platón, la más misteriosa y compleja aparece en 
un pasaje del inicio del octavo libro de la República (546a 
y ss.), en el cual Sócrates se refiere a un misterioso número 
geométrico por el cual explica por qué declinan las repúblicas, 
incluso aquellas perfectamente constituidas o las que perma-
necen mucho tiempo en la timocracia, que es la primera de las 
cuatro formas degeneradas que terminan en una tiranía gober-
nada por la apasionada búsqueda del honor y de las riquezas 
en lugar de la justicia y el bien. Parecería que las repúblicas 
están sujetas a algún patrón cósmico cíclico, a un inexorable 
destino, a una fatalidad. En el curso de este desconcertante pa-
saje sobre el número geométrico, Sócrates también argumenta 
acerca de la necesidad que tiene el Estado de regular los naci-
mientos: los ciudadanos en edad de procrear deben ajustarse 
unos a otros, como los números en proporción, de manera que 
puedan dar lugar a nacimientos buenos y temperados, y, con 
ello, se asegure la continuidad en el equilibrio del Estado. Es 
posible mantener ese equilibrio por un tiempo, pues con dicha 
regulación (y con la virtud) los hombres pueden trabajar con 
el destino para asegurar la continuidad de su vida y su pros-
peridad, en tanto que no se cumpla el ciclo fatal. Después de 
esto, ninguna legislación, por más sabios y rigurosos que sean 



255

los magistrados, puede ir en contra de lo inevitable: el cambio 
periódico.

Los enigmas matemáticos en el pasaje de Platón han oca-
sionado debates especulativos y análisis intrincados desde que 
fueron redescubiertos en el siglo xv, y se mantuvieron vigentes 
durante el Renacimiento. Se han sugerido muchas soluciones 
para ese enigma, y los traductores siempre se han aproximado 
con precauciones a la descripción del número geométrico de 
Platón y a su cálculo; a veces incluso se omite el pasaje, como 
en la traducción al inglés de F. M. Cornford, de 1941.

Los sabios renacentistas tendían a ver el mundo como una 
figura o como una cifra, y consideraban que las estructuras 
matemáticas en el mundo eran parte de esta figuración divina; 
de allí que las disciplinas relacionadas con el número, inclu-
yendo allí la aritmología y la astrología, tuvieran como fun-
damento esa visión, tanto en sus métodos como en sus metas. 
El libro de la Sabiduría de Salomón proclamaba, en un muy 
citado pasaje, que Dios hizo todas las cosas “en número, peso 
y medida”, como el arquitecto del mundo, como el geómetra 
celestial, como el maestro musical de la divina armonía. Y el 
hombre, como imagen divina de Dios, había sido diseñado por 
el creador con un cuerpo de proporciones geométricas, con un 
temperamento armoniosamente balanceado, con una mente 
matemática. La suprema autoridad de esta visión matemática 
del hombre es Platón, portavoz de la tradición pitagórica de la 
cual sus propios estudios científicos se habían nutrido.

El primer intérprete moderno de Platón fue Marsilio Ficino 
(1433-1499), principal neoplatónico del Renacimiento y res-
ponsable de la difusión de la obra del filósofo griego en los 
países europeos. Su más importante contribución fue sin duda 
la primera traducción de las obras completas de Platón al latín, 
editadas primero en Florencia en 1484 y después en Venecia 
en 1491; tradujo también la obra de Plotino, que fue publica- 
da en 1492 en Florencia; fue reconocido por sus contempo-



256

ráneos como el supremo intérprete y comentarista de Platón. 
La traducción de Platón fue obra de toda su vida pues, a me-
dida que Ficino traducía las obras, escribía un argumentum, 
que era un epítome o comentario inicial; esto lo hizo para cada 
uno de los libros de la República y de las Leyes, así como para 
cada uno de los demás diálogos; según señala Allen, “el argu-
mentum para el octavo libro dataría de finales de la década de 
1460, ya que el libro mismo es el número 38 en la secuencia 
de diálogos traducidos (contando cada libro de la República 
separadamente)...”1

Este texto inicial no aventura una solución al problema del 
número geométrico; esto lo hace unos treinta años después, en 
su ensayo Commentarius in Locum Platonis Ex Octavo Libro 
de Re Publica de Mutatione Rei Publicae per Numerum Fata-
lem, publicado en 1496, y que Allen llama De numero fatali. 
Este ensayo toma la forma de un comentario al libro octavo de 
la República; es, por tanto, posterior a las ediciones de Platón 
de 1484 y 1491, y representa un renovado intento, en los últi-
mos años de su vida, por llegar al valor del número geométrico 
de Platón. En 1460 no se atreve a dar una solución al proble-
ma del número, pues, incluso en esta época, Ficino no estaba 
muy seguro de las intenciones de Platón, como se ve al inicio 
de su libro: “Por mucho tiempo, los prodigiosos enigmas en 
[el libro octavo de la República, 546a-d] nos han aterrorizado 
a los platonistas y nos han hecho consagrarnos a su explica-
ción”. Con De numero fatali, Ficino intenta dilucidar el pasa-
je tal vez más enigmático de todo el corpus platónico, pero el 
resultado fue un pequeño tratado muy poco tomado en cuenta 
por el mundo académico, por lo que esos prodigiosos enigmas 
continúan provocando estupefacción. En el año de 1994, Mi-
chael J. B. Allen publicó Nuptial Arithmetic con la finalidad de 

1 Michael J. B. Allen, Nuptial Arithmetic: Marsilio Ficino’s Commentary on 
the Fatal Number in Book VIII of Plato’s Republic, University of California Press, 
1994.



257

aclarar esos enigmas. Este texto contiene un ensayo analítico 
del autor, seguido de los siguientes textos anotados en su ver-
sión original en latín, con traducción al inglés: el argumentum 
de Ficino o epítome al octavo libro de la República de Platón 
también con traducción inglesa; el texto de la traducción latina 
del pasaje del libro octavo, y el comentario de Ficino, De nu-
mero fatali, que consta de 17 capítulos y una expositio como 
prefacio.

El hecho de que Marsilio Ficino se hubiera orientado hacia 
ese breve pasaje de la República en lugar de hacia otros más 
conocidos y comentados, como el de la caverna, el de la idea 
de lo bueno o el del mito de Er, muestra la importancia de ese 
fragmento y del reto que planteó a la vida intelectual durante 
el Renacimiento y la época de la recepción europea de Platón. 
Ficino fue el primer pensador occidental en tomar como pro-
blema el número fatal y sus implicaciones a la luz de las ma-
temáticas platónicas. En ese tratado estaba dispuesto a aclarar 
tanto como fuera posible lo que él pensaba que era el más os-
curo pasaje de la República; al final, propone un valor para 
el número fatal. El texto también planteó cuestiones de inte-
rés acerca de la tradición platónica y de las concepciones del 
hombre del Renacimiento, así como otras relativas a la histo-
ria, las cuales están presentes como parte del telón de fondo de 
la religión y política florentinas al final del siglo xv. La cues-
tión del número fatal trae a cuento la ciudad ideal de Platón, 
que prefigura una Florencia inflamada por el movimiento de la 
reforma de Savonarola, con sus predicciones apocalípticas de  
que un ciclo llegaba a su fin, y de que esos turbulentos años  
de finales del siglo xv precedían a la gran calamidad.

Pero regresemos al pasaje de la República que, como ya se 
dijo, especula acerca de un misterioso número geométrico fa-
tal que explica por qué el Estado más ordenado degenera en la 
primera de las cuatro formas que culminan en la tiranía. Este 
problema de inmediato hace aparecer asuntos cósmicos, astro-



258

nómicos, eugenésicos, políticos e históricos, porque tiene re-
lación con el gran año. De allí el interés de presentar aquí la 
versión y la explicación de Ficino del pasaje de Platón.

Textus Platonis in Octavo de Re Publica de Mutatione 
Rei Publicae per Numerum Fatalem

Difficile quidem est ita constitutam civitatem e suo statu mo-
veri. Verum cum omne quod genitum est corruptioni sit ob-
noxium, talis etiam constitutio semper manere non poterit sed 
solvetur. Solutio vero haec est. Non solum circa plantas sed te- 
rrena etiam animalia fertilitas et sterilitas animae corporumque 
contingit quando conversiones singulis circulorum coniunxe
rint ambitus. His quidem quae brevis sunt aevi ambitus bre-
viores, contrariis vero contrarios. Illi vero quos ad civitatis 
gubernationem educavistis, quamvis sapientes fuerint, nihilo 
magis vestri generis secundam generationem vel sterilem ra-
tione una cum sensu compraehendent. Sed latebit eos oppor-
tunitas generandi et plerumque cum non opportunum fuerit 
gignendis filiis operam dabunt. Est autem ei quod divinitus ge-
nerandum est circuitus, quem numerus continet perfectus; hu-
manae vero geniturae his utique in quo primo augmentationes 
superantes et superatae tres distantias atque quattuor terminos 
accipientes, similantium et dissimilantium et crescentium et 
decrescentium, cuncta correspondentia et comparabilia invi-
cem effecerunt. Quorum sexquitertia radix quinitati coniuncta 
duas harmonias praebet ter aucta: unam quidem aequalem  
aequaliter, centum centies; alteram vero aequalis quidem longi-
tudinis sed oblongior, centum quidem numerorum a diametris 
comparabilibus quinitatis singulis indigentibus uno, duobus 
vero qui non sunt comparabiles. Centum vero cuborum trini-
tatis ipsius. Universus autem iste numerus geometricus talem 
auctoritatem habens ad potiorem deterioremque generationem 
vim habet. Quod si civitatis vestrae custodes ignoraverint, nec 
opportuno in tempore sponsas sponsis coniunxerint, haudqua-
quam ingeniosi felicesve pueri inde nascentur.



259

Lo que sigue es una traducción de la versión latina de 
Ficino;2 para facilitar la explicación se ha dividido en parágra-
fos numerados; hacia el final del ensayo, se transcribe otra tra-
ducción de la República del griego al español, y, cuando hay 
dudas, se compara con la autorizada traducción de Les Belles 
Lettres.

Texto de Platón en el octavo Libro de la República, 
acerca del cambio de la república mediante el número fatal

1. Sin duda, es muy difícil que una ciudad así constituida sea 
movida de su propio Estado. Pero, ya que todo lo que ha sido 
engendrado está sujeto a la corrupción, tampoco podrá perma-
necer siempre una constitución de esa naturaleza, sino que se 
disolverá. En efecto la disolución es ésta.

2. La fertilidad y esterilidad del alma y de los cuerpos suce-
de no sólo en relación con las plantas sino también en relación 
con los animales terrestres, cuando las conversiones han abar-
cado cada ámbito [u órbitas] de los círculos [las esferas celes-
tiales]. Sin duda, éstos, que son de edad breve, tienen ámbitos 
más breves, pero los contrarios los tienen contrarios.

3. En verdad, aquellos que habéis educado para el gobier-
no de la ciudad, aunque sean sabios, en nada comprenderán la 
generación de vuestra estirpe, favorable o estéril, más que con 
la razón, junto con el sentido. Pero se les esconderá la oportu-
nidad de engendrar y sobre todo se preocuparán por engendrar 
hijos cuando no sea oportuno.

4. En efecto, lo que es generado de manera divina tiene un 
circuito, al cual lo contiene un número perfecto;

5. pero éstos de generación humana, en todo caso, [tienen 
un número] en el primero de los cuales los aumentos, superan-
tes y superados, que reciben tres distancias y cuatro términos, 
han hecho todas las cosas correspondientes y comparables en-
tre sí, de los semejantes y de los desemejantes, y de los cre-
cientes y decrecientes.

2 La traducción es de Patricia Villaseñor, a quien agradezco una vez más su ayuda.



260

6. La sesquitercia raíz [4:3] de éstos, unida a la quinidad [al 
5, a la cualidad del 5], aumentada tres veces, da dos armonías:

7. Una es, sin duda, igualmente igual, 100 veces 100; 
8. la otra, empero, es, sin duda, igual de longitud, pero más 

oblonga, de 100 números desde diámetros comparables de la 
quinidad a cada uno de los que carecen de 1, pero a dos que no 
son comparables.

9. Pero 100 de los cubos son propios de la trinidad [de la 
cualidad del 3].

10. En efecto, todo ese número geométrico que tiene tal au-
toridad, tiene la fuerza para una mejor y peor generación. Y, si 
los guardianes de vuestra ciudad lo ignoran, no unirán en tiem-
po oportuno a las novias con los novios, de donde de ninguna 
manera nacerán niños ingeniosos o felices.

Hasta aquí la traducción de la versión de Ficino. Las pági-
nas siguientes pretenden ser una breve explicación acerca de 
los temas numéricos de esta versión. Ficino dedica los dieci-
siete capítulos del libro que estamos aquí comentando a este 
mismo fin; espero que las breves páginas a continuación no 
sean superfluas.

El primer parágrafo no presenta ningún problema relativo a 
cuestiones numéricas, por lo cual no será comentado. En el pa-
rágrafo segundo, cuando se refiere a los ámbitos de los plane-
tas, debemos entender sus órbitas, las revoluciones periódicas. 
En el tercero, cuando habla de la inteligencia de los hombres 
que gobiernan —sapientes es la palabra que Marsilio usa—, 
Platón se refiere al carácter racional de esos hombres.

En el cuarto parágrafo habla de lo que ha sido generado de 
manera divina y esto es, según dice Platón en el Timeo (30a), 
el mundo (cfr. Plutarco, De Animae Procreatione 13, en Mo-
ralia 1017c). La noción de número perfecto requiere una ex-
plicación más amplia. Dice Ficino en De Numero Fatali 3 (ci-
tado de aquí en adelante como DNF): “6 es el primer número 
perfecto, pero el segundo número perfecto es 28 porque está 



261

formado de sus propias partes, como 6 lo está”. Es decir, las 
partes de 6, sus divisores, son 1, 2 y 3, cuya suma es 6; de la 
misma manera, 1, 2, 4, 7 y 14 son las partes de 28, y su suma 
es igual a éste; por tanto, 28 es otro número perfecto. Hay un 
número perfecto en la serie de las unidades, uno en la de las 
decenas, uno en la de las centenas, uno en la de los millares, 
etc. En el capítulo cuarto, Ficino vuelve a estos números: “Se 
dice que un número es perfecto si está constituido exactamen-
te de sus partes colocadas en orden sucesivo; por ejemplo, el 
seis está formado de 1, 2 y 3”. Dice que el 6 es perfecto por 
otra razón: porque “está hecho de la proporción doble que lo 
contiene perfectamente en sí misma”, la proporción de 4 a 2, 
cuya suma es seis.

El tema de los números perfectos fue muy comentado desde 
los matemáticos griegos; Nicómaco de Gerasa, recopilador  
de los tratados matemáticos del siglo ii de nuestra era, dice so-
bre esos números:

cuando un número, al comparar con él la suma y combinación 
de todos los factores cuya presencia admite, ni los excede en 
multitud ni es excedido por ellos, entonces tal número se dice 
propiamente que es perfecto, como uno que es igual a sus pro-
pias partes. Tales números son el 6 y el 28; porque el 6 tiene 
los factores mitad, tercio y sexta, 3, 2 y 1, respectivamente, 
y éstos sumados hacen 6, que es igual al número original, no 
más ni menos. 28 tiene los factores mitad, cuarta, séptima, ca-
torceava y veintiochoava, que son 14, 7, 4, 2 y 1; sumados dan 
28, así, ni las partes son mayores que el todo ni el todo mayor 
que las partes, sino que su comparación es en igualdad, que es 
la cualidad peculiar del número perfecto.3

3 Nicómaco de Gerasa (Nicomachus of Gerasa), Introduction to Arithmetics, 
Nueva York: The MacMillan Company, traducción de Martin Luther D’Ooge, 1926 
(i, xvi, 2). 



262

Ficino habla de los cuatro primeros números perfectos hacia 
el final de DNF (cap. 17): “bajo el 10 está el número perfecto 6; 
bajo el 100 está el 28, y bajo el 1000 el 496; bajo el 10000 exis-
te otro, el 8128”; también observa en ellos que alternan el 6 y el 
8 como último de sus dígitos, por lo que aventura que esta ca-
racterística está en la serie completa de los números perfectos.

Finalmente, Platón (según la versión de Ficino), en este 
mismo parágrafo cuarto, habla de un circuito que contiene un 
número perfecto, circuito (o periodo) que se define como el 
gran año, el lapso entre cataclismos y conflagraciones. Fici-
no, heredero de la tradición ptolemaica, creía sin argumentar 
que este gran año era de 36000 años, pues, según él (DNF 17), 
este lapso es conocido sólo por Dios, aunque Dios puede ape-
lar a uno o más de los cuatro primeros números perfectos: 6, 
28, 496 y 8128, o sobre un número perfecto mayor, o uno de 
sus múltiplos. Este circuito o ciclo se relaciona con la causa 
universal del cambio, un orden que gobierna todo lo que per-
tenece al reino de lo temporal; dicho cambio se debe al des-
plazamiento de las configuraciones, el “orden fatal” de las es-
feras celestiales y las conjunciones y oposiciones planetarias. 
Contra los grandes ciclos del destino y su instrumento, las es-
trellas, ninguna forma sublunar, perfecta o imperfecta, es in-
mune. Mientras que los hombres y los Estados pueden poseer 
la fuerza y la virtud interna para mantener la total duración, 
su tiempo fatal sobre la tierra, deben sucumbir eventualmente 
al cambio no necesariamente a causa de algún defecto innato 
—aunque la mayoría de las entidades sublunares tienen tales 
defectos—, sino por la universal condición de mutabilidad. El 
mayor ciclo astronómico es el “gran año” platónico, una idea 
pitagórica definida en el Timeo (39d) como el tiempo que toma 
a las siete esferas planetarias y a la esfera de las estrellas fijas 
regresar a las posiciones que ocupaban al principio del ciclo.4 

4 Los griegos llamaban apokatastasis a este regreso del cosmos a su estado ori-
ginal. 



263

Platón, dice Marsilio, “multiplica tal número perfecto [...] de 
manera que sea posible, con el todo de ese número, medir la 
vida total del mundo, o su reforma de diluvio a diluvio, o el 
gran año” (DNF 2).

Los seguidores de Platón, de la misma manera que los es-
toicos, especulaban que la humanidad también estaba gober-
nada por su propio gran año, que identificaban con el tiempo 
en que termina un ciclo de la historia y empieza a repetirse. 
La cuestión obvia que surge es si los dos grandes años —el 
de las esferas celestiales y el de la humanidad— son iguales 
en duración. Plutarco, por ejemplo, había argumentado en su 
ensayo De Fato 3 que sí lo eran (Moralia 569 a-c). Cuando los 
cielos sean restaurados al estado en que estaban en el principio 
del gran año, entonces todo en la tierra, incluyendo el hom-
bre, regresará a su primera condición, y la historia empezará 
otra vez; el destino es entonces tanto finito como infinito. Sin 
embargo, otros pensadores creían que el primer gran año era 
un múltiplo del segundo. Proclo, por ejemplo, mantenía que el 
gran año de la humanidad era un múltiplo del gran año cósmi-
co, mientras que otros argumentaban precisamente lo opuesto. 
Además, el valor del gran año cósmico no era igual para todos; 
Macrobio, por ejemplo, lo había calculado como 15000 años 
ordinarios (In Somnium Scipionis 2.11.8-13 ), mientras que las 
tradiciones neoplatónica y ptolemaica, a las cuales Ficino aquí 
se suscribía, lo había determinado como de 36000 años.

Sin embargo, Platón no dice explícitamente en la República 
que el periodo del gran año cósmico se mida por el número 
o números perfectos, aunque sí declara (546b) que el núme-
ro perfecto preside el periodo de “concepciones divinas”. Fue 
Teón de Esmirna quien asumió que el gran año cósmico estaba 
gobernado por un número perfecto —el 6, el primero de los 
números divinos— y que era por tanto una “concepción divi-
na”; por ello, no podemos asumir como punto de partida que 
las nociones de gran año cósmico, número perfecto y número 



264

fatal se refieran a la misma cosa; por ahora baste recordar que 
el número platónico, que preside las concepciones “mortales”, 
es un número fatal. Michael Allen postula que la posición de 
Ficino con respecto a este problema es que

el periodo del gran año necesariamente contiene periodos me-
nores, y éstos son los periodos de engendramiento humano que 
están bajo la influencia del número geométrico fatal. Sin em-
bargo, este número está él mismo subordinado al número per-
fecto que gobierna la divina criatura cósmica que es el mundo 
(“concepción divina”). El número perfecto, no el número fa-
tal, por tanto, es el determinante último del tiempo celestial, el 
tiempo del mundo que es intermedio entre el tiempo terrestre y 
la eternidad sin tiempo.5 

El parágrafo quinto del pasaje de Platón es el fragmento 
más confuso, pero es fundamental para la interpretación del 
pasaje entero. Dice Ficino en su comentario (DNF 3) que lo 
primero es “regresar al orden numeral planteado por Platón” 
en el Timeo (8.546b), donde aparece la lambda, y se refiere a 
la manera en que el demiurgo formó las dos partes del mun-
do, alma y cuerpo; el alma es producto de una combinación 
de lo mismo y de lo otro (Timeo 35b). Para ello, distribuyó 
la mezcla en varias porciones de acuerdo con los términos de 
una progresión compleja: 1, 2, 3, 4, 9, 8, 27. Esta progresión 
está compuesta por dos progresiones geométricas simples: una 
de razón 2 (1, 2, 4, 8) y una segunda de razón 3 (1, 3, 9, 27)
(35b-c). Nicómaco (en ii, iii, 4) muestra una tabla triangular 
en la que de izquierda a derecha se presentan las potencias de 
2, mientras que las potencias de 3 están a lo largo de la hipote-
nusa del triángulo. En la figura de la izquierda está la tabla de 
Nicómaco; allí están las potencias de 2 de izquierda a derecha, 
mientras que las potencias de 3 están a lo largo de la hipote-
nusa del triángulo. En la figura de la derecha está la disposi-

5 Cf. “Study”, en Allen (1994).



265

ción en lambda, que surge simplemente al girar el triángulo 
anterior, de manera que en el vértice superior esté el 1:

1	 2	 4	 8				    1 
	 3	 6	 12			   2		  3 
		  9	 18		  4		  6		  9 
			   27	 8		  12		  18		  27	

La base de la lambda consiste en los dos primeros sólidos 
(cubos) 8 y 27, y de las dos medias entre ellos, 12 y 18. Dice 
Marsilio: Platón “está hablando del orden numeral en el cual, 
por primera vez, hay cuatro términos y tres intervalos”. Un 
poco antes, Platón había insistido en que, cuando se trata de 
números cuadrados, basta una media para definir una relación 
numérica, pero, si se trata de números sólidos, siempre se re-
quieren dos; continúa Ficino: “este orden es entre los dos pri-
meros sólidos, esto es, entre 8 y 27, cuyas medias proporcio-
nales son 12 y 18”. Los aumentos son, por tanto, las razones 
entre los cuatro números de la base de la lambda; las distancias 
o intervalos se refieren a las tres distancias entre los cuatro tér-
minos, y la razón de cada intervalo (es decir, entre 27 y 18, en-
tre 18 y 12, y entre 12 y 8) es la misma, la 3:2 o sesquiáltera. 
Cuando habla de las razones “superantes” y “superadas”, se 
refiere a razones que también denomina mayores y menores: 
las mayores son la doble (2:1), sesquiáltera (uno y un medio 
a uno, 3:2) y sesquitercia (uno y un tercio a uno, 4:3); las me-
nores son la inversión de las mayores: la de la mitad (1:2), la 
subsesquiáltera (2:3) y la subsesquitercia (3:4).

Ficino, en el capítulo cuarto de DNF, habla también de los 
números semejantes y de los desemejantes. Los números cua-
drados, por ejemplo, se asemejan a otros números cuadrados; 
los cúbicos son como otros números cúbicos; hay otros tipos 
de números semejantes, como los equiláteros con respecto a 
otros equiláteros. Se llaman equiláteros a los números que re-



266

sultan de sumar una serie de nones: 4 es equilátero pues es 
igual a 1 + 3, 9 también (= 1 + 3 + 5), 16 (= 1 + 3 + 5 + 7), 25 
(= 1 + 3 + 5 + 7 + 9), etc.; estos números son alternadamente pa-
res e impares y, como productos, son también los cuadrados de 
la serie regular de números. Por otro lado, son inequiláteros los 
resultados de la suma de números pares: 6 es equilátero por-
que es igual a 2 + 4, también 12 (= 2 + 4 + 6), 20 (= 2 + 4 + 6 + 8), 
30 (= 2 + 4 + 6 + 8 + 10), etc.; estos números son siempre pares. 
Los números inequiláteros son semejantes a otros cuyos fac-
tores son proporcionales; por ejemplo, 6 y 24 son semejantes, 
porque los factores de 6 (3 y 2) comparten la misma propor-
ción (la razón 3:2) que las partes de 24 (6 y 4), que están en la 
misma razón. De esta manera, regresando a los números que 
forman la base de la lambda, 8 y 27 se asemejan porque am-
bos son cubos, pero sus medias, 12 y 18, son desemejantes; sin 
embargo, 18 y 8 se asemejan, pues sus partes comparten la ra-
zón 2:1 (18 = 6 × 3 y 8 = 4 × 2), y lo mismo para 27 y 12, cuyas 
partes comparten la razón 3:1, es decir, 27 = 9 × 3 y 12 = 6 × 2.

La denominación de “crecientes y decrecientes” está menos 
explicada; Ficino sólo dice que se llaman así de acuerdo con 
Platón, pero se refiere más bien a los números abundantes y 
deficientes, que define también en el capítulo cuarto de DNF: 
un número es deficiente “si sus partes, simplemente dispues-
tas, no forman el todo”. Por ejemplo, las partes de 8 son 4, 2 
y 1, que sumadas dan 7. Y abundantes son aquellos en los que 
la suma de sus partes da un resultado mayor que el todo. Por 
ejemplo, 12: sus partes son 6, 4, 3, 2 y 1, que sumados produ-
cen 16. Y añade: “12 es el primero y el príncipe de los núme-
ros abundantes”. En el “orden numeral”, 8 es deficiente; 12, 
abundante; 18, abundante; 27, deficiente.

En el mismo parágrafo quinto aparecen las nociones corres-
pondiente y comparable. Parece que Ficino dice que las razo-
nes entre los cuatro términos hacen a éstos correspondientes y 
comparables. Comparable quiere decir que puede expresarse 



267

como un número entero, como √ 49 en relación con √ 50: el 
primero es comparable y el segundo no. Por otro lado, los nú-
meros adyacentes (27 y 18, 18 y 12, 12 y 8) están en la misma 
razón (sesquiáltera, 3:2), que los hace correspondientes, mien-
tras que los no adyacentes (entre 27 y 8, 27 y 12, 18 y 8) tam-
bién son correspondientes, ya que pueden expresarse también 
con la misma razón: así, la proporción entre 27 y 8 puede ver-
se como 33:23; la proporción entre 27 y 12, como 33:3 × 22; y la 
proporción entre 18 y 8, como 32 × 2:23.

En el parágrafo 6 de la traducción de Ficino, se dice: “la raíz 
4:3, cuando se une al 5”; esto nos remite al capítulo 3 de DNF, 
donde señala que, en el orden numeral, los números sólidos, 8 
y 27, se conectan a través de dos medias (12 y 18), “ambas con 
las proporciones a los sólidos en la razón de 3:2”, o sea, 12, la 
primera media está en esa proporción respecto al primer sóli-
do, 8, y lo mismo entre la segunda media, 18, y el otro sólido, 
27. Pero los dos planos, 9 y 16, tienen sólo una media, 12, con 
las proporciones en razón de 4:3 (es decir, es la razón entre 9 
y la media, y entre la media y 16). Por tanto, Platón postuló 
el 7 y el 5 como cimiento de esas proporciones: “la primera 
instancia de proporción que porta la razón de 3 a 2 es entre  
3 y 2; de aquí que el número 5 sea llamado la primera raíz 
de tal proporción”. Por ello, de igual manera, el 7 es llamado 
la raíz de la razón sesquitercia, de 4:3. Ambas raíces, la de la 
proporción sesquitercia y la de la proporción sesquiáltera, 7 y 
5, se unen para producir el 12; en otras palabras, el intervalo 
del diatesarón unido al intervalo del diapente produce el dia-
pasón completo. El número 12 ocupa, en la argumentación de 
Ficino, un lugar muy especial, y esto por varias razones; “12 
concuerda al máximo con el universo y significa fertilidad e 
incremento, especialmente porque es el primero y el príncipe 
de los números abundantes”. Además, los pitagóricos llamaban 
al 6 el número nupcial, porque, en su concepción, un número 
macho se une con un número hembra, esto es, un número im-



268

par con un par: 2 × 3. Pero 6 es el primer número nupcial, y 12 
es el segundo (en la concepción del 12, 3 se une con el cuatro, 
3 × 4 = 12) (DNF 4). En el capítulo anterior, Ficino había dado 
más argumentos para el 12: dice que Platón juzga este número 
como aquel “que gobierna la forma universal del mundo, la 
forma humana y la forma del Estado. Juzga que concuerda ma-
yormente con la propagación o mutación de las cosas, puesto 
que es el primero de los números abundantes e incrementales. 
12 está hecho del número 6, del perfecto número 6, duplicado. 
En otras palabras, 12 es más que perfecto” (DNF 3).

Continúa el parágrafo sexto: la raíz 4:3 de éstos, cuando se 
une con el 5, produce dos armonías “al tercer aumento”. Es 
decir, la combinación de 7 y 5, aumentada tres veces, es la res-
ponsable de la producción de las dos armonías. En DNF, al fi-
nal del capítulo tercero, habla extensamente del 12 que, “así 
como contiene estas dos armonías en sí mismo, los elementos 
del diapasón, cuando se aumenta dos veces (es decir, 12 × 12), 
lleva también en sí mismo las mismas armonías cuando se des-
envuelve completamente en el número plano y equilátero de 
144. Y, cuando se incrementa tres veces (esto es, 12 × 12 × 12), 
extiende aún más estas armonías bajo el número sólido y equi-
látero que se crea por esa multiplicación: 1728”. Y este núme-
ro, concluye Ficino, es el que más concuerda con el universo: 
primero, porque el 1000 concuerda con el firmamento; en se-
gundo, porque 700 concuerda con los siete planetas, y terce-
ro, porque 28 representa el circuito lunar, así como las casas 
de la luna. Recordemos, además, que 28 es el segundo de los 
números perfectos; estos números perfectos, dice Ficino, pro-
porcionan dos “perfecciones”: la primera, la de los 6 planetas 
superiores, y la segunda, la de las 28 casas de la luna.6

Pasemos al parágrafo séptimo; dice allí que una de esas ar-
monías es aquella que “es igualmente igual, 100 × 100”. En el 
capítulo 14 de DNF, había establecido que Platón, en su elec-

6 Un desarrollo más amplio está al final de este artículo.



269

ción del número 1728, tal vez desee significar, con la partici-
pación del 1000, el firmamento, pero que, en el libro x de la 
República, opta abiertamente por el 100, “porque el equiláte-
ro 100 es procreado por el 10, del número universal, como si 
fuera el mismo. De manera similar, lleva el 100 a sí mismo 
al multiplicarlo por 100. El resultado es el número cuadrado 
equilátero 10000, celebrado en el Fedro”. En el capítulo 15 
de DNF continúa el desarrollo, y dice que Platón selecciona 
el 100 por tres razones: 100 aparece primero como un plano, 
como productor del equilátero 10000; después, como una dia-
gonal (la que define este plano como una superficie cuadrada), 
y como un cubo (el plano llevado a un sólido). Este fragmento 
ha sido diversamente interpretado; algunos comentaristas to-
man la versión del 100, “los cientos de cubos del tres”, para 
entender 100 veces la suma de los cubos de los tres núme-
ros (3, 4, 5) en el triángulo pitagórico —esto es, 100 × 216—. 
Otros sostienen que Platón dice 100 veces el cubo de 3 —o 
sea, 100 × 27.7

La otra armonía, dice en el parágrafo octavo, es “muy oblon- 
ga”; es decir, el número que caracteriza esa armonía es un 
oblongo, y así tendríamos que entender que la figura oblonga 
tiene el mismo largo que la primera (100), pero con una an-
chura mucho menor. Dice enseguida que “es el 100 de los nú-
meros de las diagonales comparables del cinco”. Ficino (DNF 
10) sigue lo que dice Platón en el Teeteto: que, en el cuadrado, 
la diagonal no es conmensurable con el lado, sino conmensu-
rable en potencia, “porque la potencia de la diagonal se ad-
judica al doble de la potencia del lado. Derivar un cuadrado 
equilátero de su diagonal consistiría en duplicar el cuadrado ya 
derivado de su lado. Pero la diagonal no parece ser conmensu-

7 Chambry, el traductor de la edición de Les Belles Lettres (Platon, Oeuvres 
Complètes, t. vii, La République, trad. de Émile Chambry, París: Societé d’Éditions 
Les Belles Lettres, 1970), por ejemplo, dice: “Leur base épitrite accouplée avec le 
nombre cinq, si on la multiplie trois fois, produit deux harmonies, dont l’une est 
faite d’un nombre également égal et de cent pris cent fois...”



270

rable con el lado en acto o en tener una raíz determinable”. 
Convertir un número en cuadrado es elevarlo a la potencia 2; 
de allí su potencialidad; por otro lado, determinar la raíz de 
tal cuadrado es verlo en acto. Por tanto, cuadrar un número es 
tratarlo como un plano; determinar la raíz de ese cuadrado  
es tratarlo como una línea. El concepto de diagonal se aborda 
en el capítulo quinto de DNF, pero de una manera muy confu-
sa, que no aclara qué se quiere decir con “diagonales compa-
rables del cinco”.

La diagonal de un cuadrado de lado cinco es √ 50, pero esta 
raíz produce un número irracional; para que una diagonal fuera 
un número racional, tendría que ser de √ 49 (= 7), que es núme-
ro comparable, es decir, que puede ser expresado por un entero. 
El cuadrado de esa diagonal racional disminuido en 1 (que es 
lo mismo que el cuadrado de la diagonal irracional, √50, dismi-
nuido en 2) es 48. Platón dice: “cien de las diagonales compa-
rables del cinco”, o sea 100 × 7 = 700. De esta manera, tenemos 
un oblongo que tiene 100 en el lado mayor y 7 en el menor 
(en verdad, “muy oblongo”); de allí que esa segunda armonía 
del número geométrico sea 700. Según Ficino, Platón declaró 
que el número geométrico es un múltiplo de 12 y que contiene 
1000 (la octava esfera del firmamento) y 700 (por las siete es-
feras de los planetas, DNF 14). Los dos sumados dan 1700; la 
parte final de 1728 es el 28, el número de la luna, su ciclo y sus 
casas, el segundo de los números perfectos, pero Platón no cre-
yó necesario definir especialmente ese número que obviamente 
es el de la luna. Como 6 significa, entre otras cosas, el núme-
ro de planetas supralunares, entonces la luna, entendida como 
7 × 4, es el elemento mediador entre los planetas y los cuatro 
elementos sublunares. En síntesis, el 1728, dice Allen, “como 
número fatal, debe automáticamente contener el número fatal 
de la luna, el más próximo de los planetas”. Más adelante vere-
mos otra posibilidad para el número fatal.



271

Parágrafo noveno: “cien de los cubos son propios del tres”; 
hacia el final del capítulo cinco de DNF, dice Ficino que Pla-
tón llama a los sólidos “del tres”, porque su triple replicación 
los hace números sólidos, así como la triple dimensión hace el 
cuerpo sólido. Por tanto, el 3 de un número quiere decir que se 
eleva al cubo. Finalmente, en el parágrafo décimo dice que  
ese número geométrico “tiene el poder de la mejor o la peor 
generación”, lo cual se puede interpretar como que, si bien ese 
número geométrico contiene los primeros dos números perfec-
tos: el 6 (como origen del 12) y el 28 (como número terminal 
de 1728), él mismo no es un número perfecto.

Unos fragmentos del De Numero Fatali sirven como con-
clusión. Primero, que el número fatal es 1728, aunque esto no 
queda suficientemente claro, porque también se puede inter-
pretar que es el 12. Dice en el capítulo 15: “No sin misterio, y 
significando el fatal incremento de las cosas, Platón partió del 
12, que es el primero de los números incrementales [abundan-
tes]. Al escoger la entrada y la salida, diseñó el exordio per-
fecto del primero de los números perfectos, del 6 duplicado. 
Entonces, al final llegó al segundo número perfecto, el 28, el 
término del número fatal”. En el capítulo 14 dice que, en tan-
to prevalezcan todas las proporciones y las armonías entre los 
humanos, perdurará el buen hábito tanto en cuerpos, espíritus 
y almas, como en los Estados. Pero, cuando fallan, el hábito se 
agota y la república cambia hacia lo inferior. La disciplina es 
muy importante, pero el orden fatal determina que, cuando el 
12, que es el número en el cual esas proporciones y armonías 
se desarrollan, se transforma en su plano (se eleva al cuadra-
do, 144), entonces ocurren cambios; al llegar a su sólido (12 
elevado al cubo: 1728), entonces la república llega a su punto 
más alto y, a partir de allí, por esa ley fatal, comienza gradual-
mente a declinar hasta llegar a lo peor.

Una interpretación diferente conduce a plantear que el fa-
moso número que tantos dolores de cabeza ha causado a los 



272

platonistas es un número totalmente distinto. La conocida edi-
ción española del Instituto de Estudios Políticos de Madrid tra-
duce de la siguiente manera (en nota se añade una versión es-
pañola de la versión francesa de la edición de Belles Lettres):8

2. Es difícil que haya movimiento en una ciudad así constitui-
da; pero, como todo lo que nace está sujeto a corrupción, tam-
poco ese sistema perdurará eternamente, sino que se destruirá. 
Y se destruirá de esta manera:

3. No sólo a las plantas que crecen en la tierra, sino también 
a todos los seres vivos que se mueven sobre ella, les sobreviene 
la fertilidad o esterilidad de almas y cuerpos cada vez que las 
revoluciones periódicas cierran las circunferencias de los ci- 
clos de cada especie, circunferencias que son cortas para los 
seres de vida breve y al contrario para sus contrarios.

4. Ahora bien, por lo que toca a vuestra raza, aquellos a 
quienes educasteis para ser gobernantes de la ciudad no po-
drán, por muy sabios que sean y por mucho que se valgan del 
razonamiento y los sentidos, acertar con los momentos de fe-
cundidad o esterilidad, sino que se les escapará la ocasión y 
engendrarán hijos cuando no deberían hacerlo.

5. Pues para las criaturas divinas existe un periodo com-
prendido por un número perfecto; y para las humanas, otro 
número, que es el primero en que, habiendo recibido tres dis-
tancias y cuatro límites los incrementos dominantes y domi-
nados de lo que iguala y desiguala y acrece y aminora, estos 
incrementos hacen aparecer todas las cosas como acordadas y 
racionales entre sí.9

8 La división que hacemos del fragmento es correspondiente con la hecha a la 
traducción de Ficino. Cf. Platón, La República, edición bilingüe, traducción, notas 
y estudio preliminar por J. M. Pabón y M. Fernández Galiano, Madrid: Instituto de 
Estudios Políticos, 1949.

9 En la versión de Les Belles Lettres, aparece como “pour celle des hommes, au 
contraire, c’est le plus petit nombre dans lequel certaines multiplications domina-
trices et dominées, progressant en trois intervalles et quatre termes, arrivent finale-
ment, par toute voie d’assimilation ou désassimilation, croissance ou décroissance, 
à établir, entre toutes les parties de l’ensemble, une correspondance rationnellement 
exprimable” [para la de los hombres, por el contrario, es el más pequeño número 
en el cual ciertas multiplicaciones dominadoras y dominadas progresan en tres in-



273

	 6.	De aquello, la base epitrita, acoplada con la péntada y 
tres veces acrecida, proporciona dos armonías:10

	 7.	 la una, igual en todas sus partes, siendo éstas varias ve-
ces mayores que cien;11

	 8.	y la otra, equilátera en un sentido, pero oblonga, com-
prende cien números de la diagonal racional de la péntada, dis-
minuido cada uno en una unidad, o de la irracional, disminui-
dos en dos,12

	 9.	y cien cubos de la tríada.13

	10.	He aquí el número geométrico que de tal modo impera 
todo él sobre los mejores o peores nacimientos; y cuando por 
ignorancia de esto, emparejen extemporáneamente vuestros 
guardianes a las novias con los novios, sus hijos no se verán 
favorecidos ni por la naturaleza ni por la fortuna”.14 

Es sobre todo en el parágrafo quinto donde comienza el 
problema aritmético; lo relativo al número perfecto ya fue 
analizado antes, por lo que podríamos pasar ahora a analizar 

tervalos y cuatro términos, para llegar finalmente, por toda vía de asimilación o 
desasimilación, crecimiento o decrecimiento, a establecer, entre todas las partes del 
conjunto, una correspondencia racionalmente expresable].

10 La versión francesa dice: “leur base épitrite accouplée avec le nombre cinq, si 
on la multiplie trois fois, produit deux harmonies” [su base epitrita acoplada con el 
número 5, si se multiplica tres veces, produce dos armonías].	

11 La versión de Les Belles Lettres dice: “dont l’une est faite d’un nombre éga-
lement égal et de cent pris cent fois” [una de las cuales está hecha de un número 
igualmente igual tomado cien veces]. 

12 Chambry traduce: “alors que l’autre est faite, partie de facteurs égaux, partie 
de facteurs inégaux, à savoir de cent carrés des diagonales rationnelles de cinq, 
chacun diminué de un, ou de cent carrés des diagonales irrationnelles, diminués  
de deux” [mientras que la otra está hecha, parte de factores iguales, parte de fac-
tores desiguales, a saber de 100 cuadrados de diagonales racionales de 5, cada una 
disminuida en 1, o de 100 cuadrados de diagonales irracionales, disminuidos en 2].

13 Dice la edición francesa: “et de cent cubes de trois” [y de 100 cubos de 3].
14 Les Belles Lettres dice: “C’est ce nombre géometrique tout entier qui possède 

une telle vertu de commnder aux bonnes et aux mauvaises naissances, et quand, par 
ignorance de cette loi des naissances, vos gardiens accoupleront à contratemps de 
jeunes femmes à des jeunes hommes, il en naître des enfants qui ne seront favori-
sés ni de la nature ni de la fortune” [Este número geométrico completo posee una 
virtud tal de gobernar los buenos y los malos nacimientos, y cuando, por ignorancia 
de esta ley de los nacimientos, los guardianes acoplan a contratiempo jóvenes mu-
jeres y hombres, nacerán niños que no estarán favorecidos ni por la naturaleza ni 
por la fortuna]. 



274

la “base epitrita” del parágrafo sexto. La base epitrita, que es 
como aparece la relación o proporción 4:3 en esta y en otras 
traducciones, y que fue muy estudiada en la aritmética de la 
época de Platón, al acoplarse con el 5, forma la serie 3 − 4 − 5, 
el triángulo de Pitágoras; el producto de 3, 4 y 5 es igual a 
60 (3 × 4 × 5 = 60), número que, al multiplicarse tres veces 
(60 × 60 × 60 × 60 = 604), produce el número soberano de Só-
crates: 12960000. Este número “proporciona dos armonías”, 
es decir, es resultado de dos productos; en otras palabras, se 
puede factorizar de dos maneras diferentes. La primera, según 
la edición española, es “igual en todas sus partes, siendo és-
tas varias veces mayores que cien”, lo cual es muy ambiguo; 
para aclararlo, acudimos a la edición francesa que dice en esa 
primera parte: “está hecha de un número igualmente igual to-
mado cien veces”, es decir, es igual al producto de un núme-
ro multiplicado por sí mismo; se trata, pues, de un cuadrado 
cuyos lados son 602. La segunda armonía no es un cuadrado, 
sino un oblongo cuyos lados, es decir, sus factores, son, el pri-
mero, “cien cubos de la tríada”, 100 × 33

 
= 2700; el segundo, 

“cien números de la diagonal racional de la péntada, dismi-
nuido cada uno en una unidad, o de la irracional, disminuidos 
en dos”, donde esa diagonal racional de la péntada es √ 49 me-
nos uno, que es, por tanto, 48 (también visto como la diagonal 
irracional de un cuadrado de lado 5, cuyo valor es la raíz de la 
suma de los cuadrados de sus lados, es decir, √ 25 + 25 = √50 
disminuido por dos, o sea, también 48. En resumen, la segun-
da armonía es un rectángulo (oblongo) cuyos lados son 100 
(“cien números”), y 48, es decir, 4800. En otras palabras, la se- 
gunda armonía tiene como factores 4800 y 2700, cuyo produc-
to es el mismo que 602 × 602, 12960000, el número de Sócrates, 
que “impera todo él sobre los mejores o peores nacimientos”.

Este número, 12960000, es el producto de 36000, el número 
de años solares que, según Hiparco, dura una revolución com-
pleta de los puntos equinocciales (que es también el número 



275

de días en cien años, que es lo que idealmente dura la vida 
humana), multiplicado por 360, los días del año (según se pre-
cisa en Leyes 758b). El número de 36000 atribuido a Hiparco 
parece un poco elevado; para encontrar el correcto se requiere 
analizar la revolución de los puntos equinocciales, que está en 
relación con la llamada precesión de los equinoccios: el movi-
miento aparente anual del sol en la esfera celeste se debe a la 
revolución de la tierra en una órbita casi circular alrededor del 
sol. El plano del movimiento orbital intersecta la esfera celeste 
en un círculo máximo denominado eclíptica, que corta al ecua-
dor celeste bajo un ángulo de 23 grados y 27 minutos, ángulo 
que se conoce como oblicuidad de la eclíptica. Los antiguos 
habían calculado el valor de ese ángulo de manera aproxi-
mada; Vitruvio recoge uno de esos cálculos cuando propone: 
“para encontrar las huellas de los rayos solsticiales, tomar so-
bre el círculo meridiano, de ambos lados del rayo equinoccial, 
un ángulo igual a una decimoquinta parte de la circunferencia: 
360 / 15 = 24. Este ángulo representa la desviación entre las po-
siciones del sol en el solsticio y en el equinoccio, es decir, la 
oblicuidad de la eclíptica”.15

Las órbitas de los planetas siguen en el cielo el camino de 
la eclíptica, en una zona que se extiende a ambos lados de esa 
línea y que se denomina zodiaco. La faja celeste del zodiaco 
es de 18 grados de ancho y se centra en la eclíptica; desde la 
antigüedad, el zodiaco se ha dividido en 12 zonas iguales de 
30 grados. La posición del sol en el momento del equinoccio 
de primavera se denomina punto vernal. Los antiguos ya sos-
pechaban que ese punto no estaba fijo en el ecuador celeste; 
Hiparco calculó que ese punto se adelantaba cada año un poco 
menos de 50 segundos de arco.

Las doce constelaciones del zodiaco crean un cinturón ima- 
ginario en los cielos, y el círculo formado por esas constelacio- 

15 Jean Soubiran, Introduction a Vitruve, libro ix, De l’architecture, París: So-
cieté d’Éditions Les Belles Lettres, 1969, pp. 222-223.



276

nes está casi alineado con el ecuador celeste. Para un observa-
dor de nuestra época, el sol, en el primer día de la primavera, 
aparece localizado entre las constelaciones de Piscis y Acuario, 
pero, si se observan equinoccios vernales sucesivos, se aprecia 
un lento movimiento hacia atrás de la posición aparente del sol 
en el zodiaco. Es esto lo que se conoce como precesión de los 
equinoccios y lo que ha originado que, desde la época caldea 
y babilonia hasta la griega, el punto vernal se haya desplaza-
do de la constelación de Aries a la de Piscis, y desde entonces 
hasta nuestra época, a la de Acuario. Se requieren aproximada-
mente unos 2150 años para el tránsito del sol por cada una de 
las constelaciones del zodiaco. Puede decirse que los efectos 
gravitatorios combinados del sol, la luna y los demás planetas 
del sistema solar en la curvatura ecuatorial son la causa de que 
el eje de la tierra oscile en el sentido de las manecillas del re-
loj, y esa oscilación completa un ciclo en 25800 años. A este 
ciclo se le llamaba el gran año o el año platónico.16 En el ciclo 
del gran año, la eclíptica intersecta el ecuador celeste cada año 
un poco hacia el Oeste. Este desplazamiento, es decir, la pre-
cesión de los equinoccios, es la causa de que el sol sólo cruce 
por el mismo punto 25800 años después, en su camino alrede-
dor del ecuador celeste, y no los 36000 de la tradición.

El libro octavo de la República habla de un número humano 
o imperfecto de cuatro términos y de tres intervalos o distan-
cias, con sus términos relacionados uno con el otro en ciertas 
razones o proporciones. Al tratar de identificar este número, 
Ficino juega con la noción de que tal vez haya varios números 
“fatales”, que no necesariamente se confunden con los “nup-
ciales”. Al tener el “poder para producir progenie tanto buena 
como no buena”, esos números deben contrastarse con el nú-
mero perfecto que preside la generación divina, el cual sería el 
primero o el último de esa selecta clase.

16 Platón se refiere al gran año en Timeo 39d; cf. Oeuvres completes, t. x, Timée-
Critias (trad. de A. Rivaud), París: Societé d’Édition Les Belles Lettres, 1970.



277

Platón se orienta, argumenta Ficino en el capítulo tercero, 
hacia dos números fatales particulares, puesto que “concuer-
dan mejor con el universo” y “abarcan las consonancias,” esto 
es, las armonías universales que gobiernan los movimientos 
de las esferas. El primero es el 729, número que termina en 
9, lo cual Ficino celebra, pues aparece en el libro noveno de 
la República (587e), en el único pasaje que alude de pasada al 
problema del cálculo del número fatal del libro octavo. Este 
número 729 es el producto de elevar 9 al cubo, número que 
simboliza las nueve esferas celestiales: las de los planetas, las 
de las estrellas fijas, y la del primum mobile. Platón lo descri-
be en el mismo libro como la medida del intervalo que separa 
el rey del tirano y, por tanto, como “una abrumadora expresión 
de la distancia que separa lo justo de lo injusto con respecto al 
placer y al dolor”; pero es también “un número que concierne 
de cerca a la vida humana”, pues es el número total de días y 
noches en un año, menos uno. Además, es un número circular: 
el 9 está tanto en su principio (su raíz) como en su extremo (su 
último dígito). Finalmente, mientras que tiene una raíz cúbica 
(9), también tiene una raíz cuadrada (27), y ambas raíces son 
potencias de 3.

Sin embargo, para Ficino el número fatal no es 929 (9 ele-
vado al cubo, o 27 elevado al cuadrado), sino 1728, 12 elevado 
al cubo (o también el producto de 8 × 12 × 18, los primeros tres 
números en la base de la lambda platónica). Como el último 
dígito de 1728 es 8, es objeto apropiado del octavo libro. Fici-
no piensa que Platón fue muy astuto al comenzar su presenta-
ción de este número fatal en el libro octavo con el 6, el prime-
ro de los números perfectos y la clave de la lambda, y que el 
número termine con 28, el segundo número perfecto. En otras 
palabras, postula la presencia no sólo de las partes manifiestas 
del número (sus factores), sino también de lo que él llama las 
partes “ocultas” o secretas, que constituyen su principio, me-
dio y fin.



278

El cubo de 12 es tanto “fatal”, esto es, concierne a la delimi-
tación y al control del tiempo, como “universal”, pues abarca 
pares e impares, equiláteros e inequiláteros, planos y sólidos, 
laterales y diagonales, y las mejores y las peores consonan-
cias. Ser compendioso lo hace un acorde discordante de mane-
ra muy apropiada, puesto que preside el acorde discordante de 
los reinos de la cualidad, generación y degradación. Además, 
como su raíz 12 es el primero de los números incrementales o 
abundantes, 1728 es abundantemente abundante —es el núme-
ro incremental incrementado al tercer grado, al grado absoluto 
de incremento. Y, como su raíz contiene las dos armonías de 
la cuarta perfecta 4:3 y de la quinta perfecta 3:2, en el senti-
do de que, sumadas, hacen 12, el número del diapasón, 1728, 
también las contiene. De hecho, las “extiende” todavía más, 
escribe Ficino, y con ello “concuerda mejor con el universo”. 
Después de 1728 años, el círculo del Destino alcanza su punto 
de retorno y entra en un periodo de declinación. Junto con ese 
punto de retorno están los varios signos que auguran el even-
tual final de un doble ciclo de 1728 años (3456 años), aunque 
ni Platón ni Ficino mencionan esa duración. Ambas duracio-
nes son obviamente mucho menores que el ciclo del gran año 
definido por Platón como el tiempo que le toma al sol, a la 
luna y al resto de los planetas regresar a las mismas posiciones 
relativas, un ciclo gobernado por “el número perfecto de tiem-
po” (Timeo 39d 3-4) y al cual Ficino asignó el valor tradicio-
nalmente aceptado de 36000 años.

Ficino también se refiere a ese número fatal como “propor-
cional” y como “geométrico”. Lo primero, porque contiene las 
proporciones musicales contenidas en 12, y lo segundo, porque 
es el cubo de la suma de los lados del bello escaleno rectangu-
lar de los pitagóricos con lados 3, 4 y 5 (se ha dicho que el 5 se 
define como la “raíz” de la razón 3:2, y 7 como la “raíz” de la 
razón 4:3). Puesto que contiene las proporciones musicales y 
es el cubo de la suma de los lados de ese triángulo, tiene un in-



279

menso poder de “llenar” con progenie temporal buena y mala, 
de dar oportunidades y ocasiones. Puesto que deben ser cuida-
dosamente observados los números en las edades del mundo y 
en las edades humanas, escribe Ficino al final del capítulo 13, 
y como un número señala loablemente la oportunidad para la 
fecundidad y no loablemente la ocasión para el mal y la este-
rilidad, este número, que es igualmente las dos cosas, debe ser 
observado antes que todos los demás. Es el más sublime y el 
más terrible instrumento del destino; es, de hecho, el número 
triple de las tres Parcas, ya que Ficino encuentra significativo, 
primero, que Platón haya elegido tres componentes para el nú-
mero fatal; segundo, que haya ocultado tres clases diferentes 
de una centena en él, y, tercero, que lo haya hecho la tercera 
potencia de otro número. En suma, Ficino piensa fatalmente 
del número fatal de Platón, esto es, como una compañía fatal, 
si se quiere, del 9 y sus triples poderes. Veamos lo que Ficino 
llama las tres partes “escondidas” de 1728, donde la segunda 
involucra una extrapolación ingeniosa.

La primera parte es 1000. Ficino había argumentado an-
tes que el 12 abarca el 10 en la razón de 6:5 porque 6 × 2 =  
(5 × 2) + 2, y así “concuerda mejor con el universo”, al ser 10 
el primero de los números universales visto como la suma de 
los primeros cuatro números, la tetraktys pitagórica. De aquí 
que 12 elevado a la tercera potencia deba abarcar de la misma 
manera el universo mostrado por 10 elevado también al cubo. 
1000 es, pues, el número universal elevado a la tercera o sóli-
da potencia.

Ficino enseguida pasa a la segunda “parte escondida” de 
1728: el 700, que es más difícil de extraer que el 1000 del 
acertijo de Platón, pues aquí participan enigmas del fragmento 
de 546c: que dos armonías resultan del acoplamiento de una 
base de cuatro tercios con una raíz de 5 al tercer aumento, 
siendo una de ellas “el producto de factores iguales y de 100 
multiplicado el mismo número de veces”, y la otra “de igual 



280

longitud pero muy oblonga”. Esta última se describe enigmá-
ticamente por Platón como el 100 “de números de diagonales 
comparables de 5, con diagonales individuales que requieren 
1, pero aquellos que no son comparables requieren 2”. Puesto 
que el texto inmediatamente menciona que “el 100 de los cu-
bos es del tres”, Ficino interpreta que, así como en el caso de 
la miríada, Platón lo presenta con el 100 tres veces, siendo 100 
el segundo en el “orden” de los números universales que salen 
del 10, pero el primer equilátero, la primera potencia, en ese 
orden. Recordemos que el número celebrado, otra vez apro-
piadamente, en el libro décimo de la República (615a-b), es 
el 100, en el relato del mito de Er donde se reconoce que la 
longitud ideal de la vida del hombre es de 100 años. Clara-
mente, el 100, la unidad básica de la edad, es el paradigma que 
gobierna; 100 se describe como “fruto” de 10, y de aquí como 
la “prole” de la década temporal, la guía de la década —de la 
tetraktys— hacia ella misma. 

Platón describe la primera armonía como “igualmente igual”, 
como 100 × 100; Ficino la llama “la primera denominación”, y 
se refiere al 100, un equilátero, como la raíz, como el “produc-
tor” del 10000, un equilátero mayor, que, como 102 × 102, es 
el cuadrado de un cuadrado. La segunda armonía de Platón es 
“de igual longitud” que la primera y, por tanto, es para Ficino 
de una longitud de 100. Pero su “ancho” se mide por un núme-
ro que es la diagonal de un cuadrado con lados de 5. La diago-
nal irracional de tal cuadrado es la raíz cuadrada del doble del 
cuadrado de su lado, y por tanto √50, pero la diagonal racional 
es la raíz cuadrada del doble del cuadrado del lado menos 1, y 
por tanto √49. En otras palabras, la raíz racional de la poten-
cia diagonal de 50 es 7. Entonces, con una longitud de 100 y 
un ancho de 7, Ficino llega al segundo componente del núme-
ro geométrico, es decir, 700 (cfr. capítulo 14). Al identificar-
lo con los siete planetas —así como identifica el 1000 con la 
octava esfera, el firmamento de las estrellas fijas—, un núme-



281

ro inequilátero como 700 parece apropiado para tales cuerpos 
errantes, comparados con el movimiento uniforme del firma-
mento. Finalmente se refiere a la “tercera denominación” de 
100, cuando habla de la raíz cúbica de un millón, siendo éste 
el valor al que Platón alude cuando dice: “Pero la centena de 
los cubos es del tres”, es decir, elevado a la tercera potencia. 
Según observa, Platón había deliberadamente extendido “los 
números fatales a los sólidos, el más alto [punto o potencia], 
de aquí que podría mostrar, habiendo ya alcanzado el más alto, 
que poco a poco todos son llevados a lo opuesto” (DNF). El 
millón se refiere a todos los cuerpos celestiales del firmamen-
to, visibles o invisibles, debajo del cual está presumiblemente 
situado el reino de los planos innumerables. En breve, Ficino 
interpreta la triple referencia al 100 como sigue: 1002 se refiere 
a los 10000 seres visibles en el firmamento (él mismo simboli-
zado por el 1000); el 100 × 7 se refiere a los siete planetas, los 
seres celestiales más obviamente visibles bajo el firmamento, 
y 1003 se refiere a la totalidad de los seres celestiales, tanto los 
no vistos como los vistos.

La última parte escondida de 1728 es 28. Si 1000 y 10000 
son como el firmamento y las estrellas visibles, y 700 es como 
los siete planetas, entonces 28 debe tomarse específicamente 
como la luna porque, aparte de ser el número de días en el mes 
lunar y de sus mansiones, 28 es 7 × 4, esto es, el número de 
planetas multiplicado por el número de elementos. Es así un 
producto singularmente apropiado para simbolizar el planeta 
que media entre las esferas planetarias y la elemental. Como el 
séptimo y más cercano planeta —y Ficino dice que 6 se toma 
como los seis planetas más altos—, la luna no mantiene armo-
nía o proporción con el firmamento, excepto por vía de los seis 
planetas superiores, los cuales tienen “una proporción similar 
a las estrellas como la luna y ellas” (14.41-45). Lo que Fici-
no seguramente tiene en mente aquí no es alguna proporción 
numérica, sino más bien el hecho de que 28 es el segundo nú-



282

mero perfecto después de 6, y, como tal, “trae la segunda per-
fección a las cosas sujetas al destino”, esto es, a la generación 
sublunar (3.106-107). Otra vez, esto aumenta la posibilidad de 
que la segunda perfección deba depender de algún modo de la 
primera, así como 12, la raíz cúbica del fatal número geomé-
trico y el segundo número nupcial, también dependa del 6, el 
primero. En todo caso, como 28 es un número oblongo que es 
también la suma de sus partes y por tanto un número perfecto, 
es particularmente apropiado para la luna y sus mansiones y 
para el poder que ejerce todo lo que está bajo su influencia.

Para concluir, el número fatal tiene, como sus partes escon-
didas, los tres números asociados con el firmamento, con los 
planetas y con la luna; su parte más prominente, “no escon- 
dida”, es decir, su raíz cúbica, el 12, su raíz trinitaria si se 
quiere, constituye el número de la abundancia, y es el núme-
ro asociado con los meses, con los signos zodiacales, con las 
deidades del Olimpo, con los libros de las Leyes de Platón y 
los libros de la profética Eneida de Virgilio, con las tribus de 
Israel, con los apóstoles de Cristo, con las puertas de la Nueva 
Jerusalén del Apocalipsis, etcétera.




