Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA
2006

Voz, sentido y didlogo en Bajtin
Tatiana Bubnova

El articulo destaca la relacién que los principales conceptos bajtinianos vincula-
dos al didlogo, tales como voz, oido, escucha, tono, tonalidad, entonacion, acen-
to, etc., mantienen con lo oral. A diferencia de otros tedricos, Bajtin no hace una
separacién dréstica entre la cultura oral y la escrita. En cambio, vincula toda co-
municacion a la idea del acto ético y la responsabilidad. De ahi, la literatura re-
sulta un acto responsable que tiene cualidad sonora. La voz tiene connotaciones
personalistas y responsables.

The article emphasizes the oral quality of the main Bakhtinian concepts related to
dialogue, such as voice, hearing, listener, tone, tonality, intonation, accent and
others. Bakhtin, unlike other theoreticians, doesn’t divide drastically the oral
from the written culture. Instead, he refers the idea of all communication pheno-
menon to the idea of the ethical act, and, in consequence, literature results in an
act with acoustic quality as the base of dialogue, and is metaphorically extended
from oral to written texts. Voice has personalist and answerable connotations.

97



Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA
2006

Tatiana Bubnova
Universidad Nacional Auténoma de México

Voz, sentido y didlogo en Bajtin

Aun suena el sonido,
aunque su causa haya desaparecido.

MANDELSTAM

Sélo por la voz entenderemos

lo que aqui luchaba y se resistia,
y llevaremos el aspero grafito
por donde la voz sefale.

MANDELSTAM

El fil6sofo ruso del lenguaje Mijail Bajtin, a pesar de no ha-
berse ocupado del folclore y la tradicion oral sino de la litera-
tura escrita mas bien candnica, utiliza ampliamente el vocabu-
lario relacionado con lo oral, la voz, el oido, la escucha, el
tono, la tonalidad, la entonacidn, el acento, etc. A diferencia
de otros tedricos, como Walter Ong, no maneja la oralidad
como un dominio aparte opuesto a la escritura, y no hace una
dréstica division entre cultura oral y cultura escrita como dos
4mbitos contrastantes.! Por el contrario, el mundo pensado por

I Las diferencias entre los dos 4mbitos aparecen sefialadas en su texto “Pro-
blema de los géneros discursivos” (en 1982 [1979], 248-293), en que hace una
oposicién entre los géneros discursivos primarios (principalmente orales) y los
secundarios, que pertenecen a la esfera de la comunicacién discursiva escrita.
Otro texto que puede consultarse sobre la diferencia entre la comunicacién oral y

99



él, tanto el de la voz como el de la letra, aparece unificado por la
produccién dinamica de los sentidos,? generados y transmiti-
dos por las voces personalizadas, que representan posiciones
éticas e ideoldgicas diferenciadas en una conjuncién e inter-
cambio continuo con las demds voces.? En el centro de su
concepcidn del mundo se encuentra el hombre en permanente
interaccion con sus semejantes mediante el lenguaje entendido
como acto ético, como accidén, como comunicacion dinamica,
como energeia.* Desde este punto de vista, la escritura no es
sino la transcripcion codificada de las voces capaz de transmi-
tir los sentidos de este didlogo ontol6gico —puesto que segin
Bajtin ser es comunicarse dialégicamente— y no un medio
autébnomo que genere sentidos propios, muchas veces contra-
dictorios consigo mismos y a menudo en conflicto con las su-
puestas “intenciones” de los sujetos que escriben, como suce-
de en las teorias de la deconstruccion dedicadas a la escritura.
Para decirlo con Paul Zumthor,”> “el texto no es mds que la
oportunidad del gesto vocal” (65). En el mundo de Bajtin,
la escritura no se privilegia sino justamente como un recurso
capaz de traducir las voz humana en la medida en que es por-
tadora de los sentidos de la existencia, preservando de un
modo especifico sus modalidades, que €l caracteriza mediante
metéaforas relacionadas con la voz y la musica: polifonia, con-

la escrita es el de V. N. Voléshinov, “La palabra en la vida y la palabra en la
poesia”, en M. Bajtin 1997, 106-137.

2 “Llamo sentidos las respuestas a las preguntas. Lo que no responde ninguna
pregunta, para nosotros carece de sentido” (Bajtin 1979, 350).

3 El sentido de la voz en Bajtin es mas de orden metaférico, porque no se trata
de la emision vocal sonora, “sino de la memoria semantico-social depositada en
la palabra” (Dahlet 264).

4 Cf. una concepcién semejante del poder de la palabra en la Edad Media que
encontramos en Paul Zumthor: “El Verbo se difunde a lo largo del mundo por el
que fue creado y al que da vida. En la palabra tiene su origen el poder del jefe y
de la politica, del campesino y de la simiente. El artesano que moldea un objeto
pronuncia las palabras que fecundan su acto... [L]a palabra proferida por la Voz
crea lo que dice” (89).

5 Quien lo dice, es cierto, a propésito de la cultura medieval.

100



trapunto, orquestacion, palabra a dos voces, coro, tono, tonali-
dad, entonacidn, acento, etc. No son categorias estilisticas en
el sentido tradicional, que se presentan como rasgos distinti-
vos de los autores individuales, sino que son concebidas como
una especie de memoria semantico-social (cf. Dahlet) cuyo
depositario es la forma de las palabras, y en este aspecto son
ante todo portadoras de valoracién social. La misma palabra
enunciado, que es la unidad minima del sentido (que puede ser
contestada) en la comunicacion discursiva, en su version rusa
esta ligada al hablar, articular, argumentar; en una palabra, se
trata de dar voz a alguien, tanto en su proceso como en su re-
sultado: vyskazyvanie.® El enunciado es, pues, la metifora de
la oralidad codificada por escrito, es una unidad minima de sen-
tido que puede ser contestada en el proceso de la comunica-
cion dialdgica.

El mundo que nos rodea, segtiin Bajtin, estd poblado de vo-
ces de otras personas, voces que son palabras en el sentido de
“enunciados”: “Vivo en un mundo poblado de palabras aje-
nas. Y toda mi vida, entonces, no es sino la orientacion en el
mundo de las palabras ajenas, desde asimilarlas, en el proceso
de adquisicién del habla, y hasta apropiarme de todos los teso-
ros de la cultura” (1979a, 347-348), entendiendo por ésta la
comunicacion discursiva de “segundo grado”, o sea la escrita.
Pero sin duda alguna Bajtin habla de las palabras escritas sélo
en una segunda instancia, partiendo de la comunicacién oral, y en
la escritura resuenan, para €1, de un modo virtual, pero semio-
ticamente perceptible, las voces de las otras personas, de opi-
niones, de posiciones individuales y de grupos sociales. Esta

6 La palabra rusa vyskazyvanie no corresponde con perfeccién a su equivalente
castellano: enunciado, tomado en su sentido especificamente tedrico del francés.
En el contexto tedrico, remite a la intertextualidad, idea de Kristeva ciertamente de-
rivada de Bajtin, pero adaptada a la ideologia de la écriture. La palabra rusa remite
al contexto oral o virtualmente oral, y al mismo tiempo significa ‘enunciado’ y
‘enunciacioén’, ‘proceso’ y ‘resultado’, cancelando la dicotomia entre lengua y ha-
bla. Cf. el breve texto de Bajtin (2001).

101



situacion primaria vocalizada, polifénica, que es el sobreen-
tendido bésico de la concepcion del mundo de nuestro pensa-
dor, ha sido comparada con la de una mente esquizoide, pero
tal interpretacion es sin duda el efecto del impacto de la psi-
quiatria y el psicoanélisis en nuestra comprension de si mis-
mos: las voces de las que habla Bajtin son constructoras del
sentido de nuestras enunciaciones por incitarnos a la respues-
ta, no necesariamente agresiones a nuestro ser. Para forjar un
nuevo sentido a partir de las voces ajenas nos involucramos en
un proceso de comprension de lo que se dijo antes de noso-
tros, y tratamos de oir, anticipandola, la posible respuesta de
nuestros interlocutores. Las palabras todas van dirigidas a al-
guien y son de alguien (no hay palabras neutras, que existan
por su cuenta), y decir palabras propias —las que le “pertene-
cen” a uno— sodlo es posible en respuesta a algo que se dijo
antes de nosotros. Es en el proceso de la comunicacién verbal,
de la interaccidn con el otro, como uno se hace sujeto forjando
su propio yo. El “yo” sélo existe en la medida en que esta re-
lacionado a un “td”: “Ser significa comunicarse”, y un ‘yo’ es
alguien a quien se le han dirigido como a un ‘td’.

Asi pues, la omnipresencia de la voz es equiparable a la ubi-
cuidad del otro en nuestra existencia, de tal modo que la cons-
truccion del yo mediante lo verbal pasa por el didlogo como
forma primaria de comunicacién y pensamiento y, mas aun,
como concepcidn del sujeto y su ser. Esta concepcion lingiiis-
tico-discursiva corresponde a los términos de la antropologia
filos6fica bajtiniana, su “filosofia primera”, en la que se perfi-
la el mismo ser como algo que nos habla: como “‘ser expresivo
y hablante”, que es, ciertamente, el objeto de las humanidades
(1996, 8). Y puesto que Bajtin es ante todo un filésofo, para
entender como funciona en su pensamiento alguna cuestion
particular, por ejemplo la de la palabra sonora, conviene recu-
rrir a su concepcidn general del mundo para situar adecuada-
mente el concepto de la voz y el sentido. El hombre y su hacer

102



en una intensa interacciéon con otro hombre esta, como he di-
cho, en el centro de su “primera filosofia”. Percibimos nuestro
mundo no sélo mediante sentidos fisicos, sino también mora-
les, que son las valoraciones generadas por mis actos que
siempre se realizan en presencia y en cooperacion con el otro
ser humano, a través de una triple dptica en que vemos el
mundo: yo-para-mi, yo-para-otro, otro-para-mi, de tal modo
que el mundo resulta ser el espacio en que se desarrolla nues-
tra actividad, concebida siempre en una estrecha participacion
del otro. El espacio es donde el otro siempre se encuentra,
mientras que yo tengo que entrar en el espacio. Cada queha-
cer, cada expresién o gesto, cada tarea son para otro; por eso
el acto siempre serd un encuentro con el otro, encuentro basa-
do en una responsabilidad especifica que la relaciéon con el
otro produce: mi posicién en el espacio y el tiempo es tnica e
irrepetible, por eso yo soy la tnica persona capaz de realizar
los actos concretos que me corresponden desde mi unico sitio
en el mundo, actos que nadie puede llevar a cabo en mi lugar.
Pero son actos “para-otro”. Estos actos, realizados “para otro”,
buscando su mirada y su sancion, repercuten de una manera
definitiva en otra persona y en el mundo. Lo que sucede entre
nosotros, entre el “td” y el “yo”, es un “acontecimiento del
ser”, un “aconteSer”, un suceso dindmico abierto que tiene ca-
racter de interrogacién y respuesta a la vez, y una proyeccion
ontoldgica: el “acontecimiento del ser” es, en ruso, sobytie
bytia, un “ser juntos en el ser”’. Cualquier acto nuestro que no
sea fortuito obedece a la tension permanente del deber ser, de
obligatoriedad que emana para mi del otro; es un acto entendi-
do como “acto ético” (postupok), que nos hace contraer res-
ponsabilidad y admitir consecuencias: “en el ser no hay coar-
tada”. Al involucrarnos en un sistema de relaciones con los
otros en el cual nada se pierde, sino que tiene un efecto irremi-
sible, sea inmediato o a largo plazo, sobre algo o alguien: ser
en el mundo compromete. El acto es una respuesta a algin

103



acto anterior que, en cuanto tal, posee un sentido, y al provo-
car una respuesta en el otro genera otro sentido nuevo: la filo-
sofia del acto ético segun Bajtin prefigura la filosofia dialogi-
ca en la cual a los pardmetos descriptivos del acto se les anade
otro ingrediente decisivo, constituyente de lo humano, que es
la palabra, que para el ser humano siempre ha estado ahi,
como el otro.

La lengua, si no lo es todo en la vida humana, estd en todo,
organicamente integrada en el acto ético bilateral, de modo
que se puede hablar, entre la infinita variedad de los actos hu-
manos, de acto accion fisica, acto pensamiento, acto senti-
miento, acto estético o artistico, acto cognoscitivo, y del acto
enunciado en si. El lenguaje estd organicamente integrado en
todo tipo de actos. Asi, el sentido de la palabra dicha se fusio-
na y se imbrica con la accién y adquiere el poder de una ac-
cién. Asimismo, la palabra escrita conserva este poder de as-
cendente sobre el mundo y contiene elementos persuasivos
capaces de provocar la respuesta del otro. Y estos elementos
de la palabra escrita estin pensados como elementos del dis-
curso oral traducido en letra, como rasgos estructurales que
constituyen una voz escrita.

De este modo, nuestro mundo existe animado por la palabra
sonora, que no es llevada por el viento, sino que posee el valor
de un acto ético, la fuerza persuasiva de un enunciado accion,
y en potencia las propiedades estéticas de un objeto de arte.’
Pero lo mas importante es que las palabras pueden existir tni-
camente en forma de didlogo, lo mismo que el sujeto, el yo,
s6lo existe en una interaccién con el otro que le da origen en
el momento de dirigirle palabra por medio de un td, para que
podamos reconocer humildemente: “yo también soy”.

7 Un objeto estético en Bajtin no es una cosa, sino un constructo que se ubica
en la frontera entre el autor y el receptor de una obra (en nuestro caso, de la pala-
bra) y es producto de su interaccion.

104



Este dominio del sentido dialdgico es pensado en términos
vocales, de alternancia entre el sonido y su ausencia. El terri-
torio del enunciado entendido como comunicacién abarca no
s6lo lo dicho explicitamente, sino también la esfera del silen-
cio significativo, de lo sobreentendido, de lo no dicho, de lo
no decible o lo inefable, etc. La significacion de la voz que sue-
na alterna con la significacién del callar, del silencio que es
pausa en el proceso de la enunciacion, del intercambio discur-
sivo. El dominio del discurso incluye, pues, no sélo lo estric-
tamente vocalizado, sino también los gestos y las expresiones
corporales, las pausas, las ausencias, las respuestas ticitas, los
sentidos mudos.8 Mas atn, el discurso no es sélo palabras o
lenguaje, no sélo nuestra jerga extraoficial y no sélo el recur-
so de supervivencia, aunque tales funciones sean propias de
un registro bajo. No sélo se trata del canto y la poesia, prosa o
drama, argumento o sermdn, aunque €stos sean registros “altos”
del discurso. Mas alla de los limites de las formas verbales es
discurso también cualquier forma totalmente seria de la autoex-
presion del ser humano, desde el abrazo y la caricia hasta la
danza y la sinfonia (cf. Gardner 1993, 40-41).

Bajtin atrae la atencién hacia el estatus de la alternancia del
silencio y el sonido, de la percepcion del sonido (sobre el fondo
del silencio). Este silencio significativo debe entenderse como
ausencia de la palabra, no como una mera ausencia del sonido
no significativo, “natural”. El romper el silencio mediante el so-
nido es una accién mecénica, el romper el callar mediante la pa-
labra es un acto personalizado y pleno de sentido. En el silencio
nada suena (0 algo no suena); en la taciturnidad nadie habla (o
alguien no habla). El callar sélo es posible en un mundo hu-
mano (y tiene sentido solamente para el ser humano). La se-

8 Peter Burke habla del silencio significativo: “guardar silencio es en s mis-
mo un acto de comunicacién” (155). “El silencio oportuno tiene mas elocuencia
que el discurso”. “Si dice, ch’un tacere a tempo avanza ogni bel parlare”. Pero

por supuesto su observacion tiene un alcance histérico sin llegar a una generali-
zacion filoséfica bajtiniana.

105



cuencia de callar —sonido pleno de sentido (palabra)— y pau-
sa representa una determinada logosfera, una estructura unifi-
cada y continua, una totalidad abierta (inconclusa) que viene a
ser el modelo de la comunicacion concebida como la existen-
cia misma. El callar forma parte del acto o es acto de enuncia-
do mudo, por asi decirlo (cf. 1979, 337-338).

La combinacién del sonido con el silencio significativo que
responde a algo dicho y/o significado antes da por resultado el
surgimiento del sentido. S6lo aquello que responde a alguna
pregunta tiene sentido. El sentido es, entonces, una respuesta a
algo dicho antes y es algo que puede ser respondido. La voz
es, pues, la fuente de un sentido personalizado; detras de ella
hay un sujeto persona; pero no se trata de una “metafisica de
la presencia”, de los sentidos preexistentes e inamovibles, ni
de algo fantasmal, sino de un constante devenir del sentido
permanentemente generado por el acto-respuesta, que se va
modificando en el tiempo al ser retomado por otros partici-
pantes en el didlogo.

A partir de una semejante concepcion del mundo de lo hu-
mano, la aparicioén de la metifora de la polifonia,9 una de las
mads caracteristicas del ideario bajtiniano, deja de ser casual.
La realidad misma es polifénica debido a que

toda palabra (enunciado) concreta encuentra el objeto al que
va dirigida ya hablado [...], discutido, evaluado, envuelto en
una neblina que le hace sombra o, por el contrario, en la luz
de las palabras ajenas ya dichas acerca de él. Se encuentra en-
redado y penetrado por ideas comunes, puntos de vista, eva-
luaciones ajenas, acentos. La palabra orientada hacia su obje-
to entra en este medio dialégicamente agitado y tenso de las
palabras, valoraciones y acentos ajenos, se entreteje con sus
complejas interrelaciones, se funde con unas, rechaza otras, se
entrecruza con terceras (1975, 89-90).

9 Bajtin empieza su exposicién sobre Dostoievski (1929 y 1963) con la meta-
fora auditiva y vocal de la polifonia.

106



El sentido, por asf decirlo, suena.!? Por algo Baijtin dice que
la de la polifonia es de una metéfora derivada del contexto
musical, pero no del todo metaférico. Este “no del todo” es un
guifio hacia esta antropologia filos6fica que concibe el &mbito
de lo humano como un espacio poblado de sonido significati-
vo entreverado de silencio significativo, inmerso en el acto
global capaz de abarcar todas las esferas de la existencia: la
ética, la estética, la pragmético-cognoscitiva. En este dmbito
existimos atravesados por infinitos vectores de nuestras rela-
ciones con los otros, que pueden concebirse en forma de las
voces de la polifonia, voces acciones, opiniones, ideologias.

La polifonia en su relacién con el didlogo se refiere a la or-
questacion de las voces en didlogo abierto, sin solucién. La
metafora musical estd estrechamente ligada a lo dialégico y
sugiere que la musica es también generadora del sentido, en la
medida en que la musica es también un lenguaje. La misma
idea de la entonacion, que Bajtin suele usar para caracterizar
el acto de valoracion inherente al enunciado, ha sido relacio-
nada por los tedricos de la musica, como Boris Asafiev (cf.
Malcuzynski 1999), con el lenguaje musical.

El caricter de acontecimiento que tiene el acto-enunciado
—es acto bilateral, de doble autoria constructora de sentido—
determina su condicién dialdgica y su inherente responsabili-
dad/responsividad: la alternante capacidad de tomar concien-
cia de su compromiso en el acto por medio de la capacidad de
responder al acto-enunciado anterior y prever una futura res-

10°Cf. también: “Por su naturaleza, la palabra es social. La palabra no es una
cosa, sino el medio eternamente movil, eternamente cambiante de la comunica-
cion social. La palabra nunca tiende a una sola conciencia, una sola voz. La vida
de la palabra consiste en pasar de boca en boca, de un contexto a otro, de un co-
lectivo social a otro, de una generacion a otra generacion. Con ello la palabra no
olvida su camino y no puede liberarse plenamente de aquellos contextos concre-
tos cuya parte habia formado. Cada miembro de un colectivo de hablantes en-
cuentra la palabra no como la palabra neutral de la lengua, libre de intenciones,
sin ser poblada de otras voces. No: recibe la palabra de una voz ajena y plena de
voz ajena” (1929, 95).

107



puesta. Todo sentido, repito, es una respuesta a un sentido an-
terior, todo autor es responsable por el sentido del enunciado
que emite, todo autor comparte la autoria con el receptor de su
respuesta, etc. Al actuar y al hablar somos autores de los actos
responsables que involucran nuestra posicion en el mundo y
nuestro ser. La realidad del lenguaje como accién en la ver-
sién bajtiniana es la de pluralidad de lenguajes sociales y
de discursos ideolégicos que constituyen un medio dindmico de
la heteroglosia (pluridiscursividad) y remite a la oralidad. Es
un mundo poblado de sonido del discurso oral, con sus modu-
laciones, acentos y entonaciones, cada uno de los cuales es
portador de los matices del sentido social y personalizado si-
tuacional. Cada voz posee su cronotopia —su arraigo espacio-
temporal— que la sitda como tnica, y su ideologia, que la
identifica como entidad social.

Voz se identifica con opinién, idea, punto de vista,!! postu-
ra ideoldgica. Asi, en la obra de Dostoievski el héroe de una
novela “no es una imagen, sino la palabra plena, la voz pura; no
lo vemos pero lo oimos” (1929, 45). “Cada héroe llega a ser
una voz-postura en un didlogo inconcluso” (1996, 367). El
mundo concebido asi se plasma en “visiones del mundo mate-
rializadas en las voces” (1996, 354).

Las secuencias de sentido producidas por las voces consti-
tuyen un didlogo permanente, inconcluso, que nos rodea, en
que existimos sumergidos, y que la prosa artistica es capaz de
reproducir gracias al dialogismo inherente a la palabra, lo-
grando un efecto polifonico.

1" Al mismo tiempo, la voz no es lo mismo que un punto de vista, que es gene-
ralizable y no depende de la posicién espaciotemporal del sujeto como la voz. Las
voces en la literatura, por ejemplo (como por lo demas fuera de ella) constantemen-
te se contaminan por otras voces circundantes y en cierta forma estan dentro de una
cronotopia, esto es, en una dimension espaciotemporal ineluctable. El lector de un
texto literario lo actualiza de tal modo que las voces, acentos y entonaciones poten-
ciales son parte de un cédigo translingiifstico paralelo al semi6tico.

108



Para convertirse en dialdgicas, las relaciones légicas y se-
mantico-objetuales que la semantica encuentra en las secuen-
cias del sentido, necesitan encarnarse: deben entrar a formar
parte de otra esfera del ser, volverse palabra, es decir enun-
ciado, y adquirir un autor, eso es, un creador del enunciado
determinado cuya posicion estd expresando (cf. 1979b, 213).
“La voz plasmada en el cuerpo” es la personalizacion, encar-
nacion de un sujeto concreto de una postura social (1996,
365). La voz es, pues, también la metidfora del cuerpo, de la
presencia necesaria del hombre fofal en el didlogo en el tiem-
po abierto. No obstante esta concepcion estd muy alejada de
cualquier mistica: la metafora del cuerpo sugiere la plenitud
humana. Ser autor: implica estar relacionado con voluntad crea-
dora y con posicién determinada a la que se puede reaccionar
dial6gicamente. “La reaccion dialdgica personifica cualquier
enunciado al que estd reaccionando” (1979b, 213). No es una
“presencia” metafisica que parte de una imagen de un hombre
concreto. El autor puede ser fisicamente desconocido, puede
ser colectivo, la obra puede ser creacidon de una sucesion gene-
racional, etc. Es una voluntad individualizadora plena de pro-
yecciones sociales. Esta responsabilidad es orgénicamente li-
gada al acto concreto (proviene de é€l), pero es al mismo
tiempo ontoldgica: estd ahi siempre, como el otro.

Ser autor: implica estar relacionado con voluntad creadora y
con posicion determinada a la que se puede reaccionar dialdgi-
camente. “La reaccion dialdgica personifica cualquier enuncia-
do al que esta reaccionando” (1979b, 213). No es una “presen-
cia” metafisica que parte de una imagen de un hombre concreto.
El autor puede ser fisicamente desconocido, puede ser colecti-
vo, la obra puede ser creacion de una sucesion generacional,
etc. Es una voluntad individualizadora plena de proyecciones
sociales. Esta responsabilidad es organicamente ligada al acto
concreto (proviene de él), pero es al mismo tiempo ontolégi-
ca: estd ahi siempre, como el otro.

109



Las metaforas vocales de tono, entonacién, tonalidad, acen-
to, etc., materializan esta presencia, al remitir potencialmente
a la corporalidad. Uno de los rasgos menos comprendidos de
Bajtin es esta simultaneidad de los niveles y esferas del ser
normalmente separadas en la prictica y la cognicién, simulta-
neidad que remite a la totalidad ético-estética y pragmatico-
cognoscitiva del ser humano.

Asi pues, la idea misma del pensamiento dialégico es inhe-
rente a la cultura oral. El didlogo es la condicion primera del
lenguaje. El pensamiento oral, segin W. Ong, tiende al dialo-
go espontaneamente (Ong, 40; el interlocutor es un instrumen-
to mnemotécnico y analitico para un hablante que no dispone
del recurso de la escritura): “La condicion oral basica del len-
guaje es permanente” (Ong, 17).

En este didlogo primordial el ser humano participa con to-
das sus facultades fisicas y morales que se proyectan tanto ha-
cia la realidad de un mundo concreto cotidiano como hacia la
esfera ontoldgica: del cuerpo a la palabra se da una intensa in-
teraccion entre el yo y el otro, al que concebimos como un ter-
cero en la trascendencia y como el préjimo en la vida real.

Bajtin plantea como un problema no sélo para los estudios
literarios, sino también para la lingiiistica, el de la reproduc-
cién de la voz o la palabra ajena, es decir, la representacion de
la palabra por la palabra, de la palabra ajena por la propia. En
una palabra suena la voz propia y la voz de quien dijo esta pa-
labra antes. El bivocalismo, palabra a dos voces, es de hecho
uno de los recursos principales de la ironia, poderoso instru-
mento de la comunicacién oral y escrita. En la palabra a dos
voces hay dos puntos de vista, dos opiniones, dos intenciones
que entran en conflicto. La palabra bivocal es la reaccion a la
palabra ajena, a la palabra de otra persona. El acento, en par-
ticular un acento ajeno, la entonacién que reproduce la valora-
cion social, es lo que determina la reproduccién de la palabra
del otro. “La palabra bivocal de la prosa es ambigua”, dice

110



Bajtin (1975, 140) desde varios puntos de vista, y en primer
lugar porque el proceso de la comprensién de la palabra ajena
reproducida conlleva siempre un desplazamiento del sentido
al actualizarla. Lo que reproducidmos como opinién de al-
guien nunca es ciento por ciento idéntico al original.

Cuando Galdés dice: “Pensard usted que es una tarea facil
hinchar a un perro”, a propésito del arte de doblar mantones
de Manila, en su voz se oye un eco, muy pensadamente intro-
ducido, de Cervantes. A través de Galdés se oye Cervantes.
Pero al mismo tiempo es un Cervantes oido y reproducido por
Galdoés, en una refraccion peculiar. Cuando cuenta la historia
del casamiento de Jacinta, en la voz del narrador se percibe la
voz “del vecino” junto con la del narrador mismo, en una
complacida interaccién, pero con una distancia perceptible en-
tre una y otra voz. De ahi que la critica (Michael Holquist,
para el caso) al hablar de la palabra bivocal evocé el efecto de
ventrilocucién como otra metafora vocal que describe esta re-
lacién entre las voces pertenecientes a los sujetos diferentes.
En realidad, no es una metafora muy afortunada, porque el
ventrilocuo s6lo imita un verdadero didlogo entre su marione-
ta y él mismo.!2 En la palabra a dos voces entran en colisién
dos voces, dos puntos de vista, dos opiniones, y el dngulo de
su mutua refraccién puede oscilar, en una infinita gradacion,
desde la posibilidad de estar de acuerdo hasta una franca sub-
version, rechazo solapado y escandalo mitigado por la escritu-
ra, pero que se hace oir desde las voces sociales que integran
el material primario con que un autor trabaja. La gama entre el
acuerdo complaciente y el rechazo abierto puede ejemplificar-
se entre un Galdds que ve con cierta simpatia la familia de Ja-

12 “Let’s be precise: the dialogue —so called ‘dialogue’— between a ventrilo-
quist and his puppet is nothing else than a (false) psychotic entertainment; the
puppet does not have access nor the right to direct speech, and it never will be
anything more that the object of the ventriloquist’s word-discourse immediately
substituted for itself, precisely because it is mute, because it doesn’t have a voice
of its own, and never will” (Malcuzynski 119).

111



cinta y la voz de un Quevedo que trata de destruir a su buscén
don Pablos desde el mismo corazén de su discurso.!3

En el mundo de Bajtin, la palabra siempre esta dirigida a al-
guien, dialégicamente orientada hacia el exterior, hacia el
otro. La palabra que quiere ser oida y entendida, y sobre todo
contestada. Como el bien de un libro consiste en ser leido
(Eco), asi el bien de una palabra es ser oida y contestada. En
algiin momento de su obra, Bajtin habla de la palabra sin res-
puesta, comparando la inaudibilidad con un infierno.

En resumen, la palabra oral es origen y fin del didlogo exis-
tencial que Bajtin trata de explicar mediante su exégesis lite-
raria y teoria translingiiistica —una lingiiistica que va mas alla
del andlisis de los elementos formales de la lengua, hacia las
relaciones dialégicas que es el sentido mismo de la comunica-
cion.

Todo miembro de la colectividad hablante se enfrenta a la pa-
labra no en tanto que palabra natural de la lengua, libre de as-
piraciones y valoraciones ajenas, despoblada de voces ajenas,
sino que la recibe por medio de la voz del otro y saturada de
esa voz. La palabra llega al contexto del hablante a partir
de otro contexto, colmada de sentidos ajenos; su propio pen-
samiento la encuentra ya poblada (1979b, 295).

Bajtin propone pensar en la naturaleza dialogica de la misma
vida humana: la vida es un didlogo inconcluso; el hombre parti-
cipa en este didlogo tanto mediante la palabra como mediante
todo su cuerpo (ojos, labios, etc.). El hombre como totalidad
participa en este didlogo, pero el hombre es completamente ex-
presivo hacia el exterior, y expresa con todo su posicién en el
didlogo —y en relacién con el dltimo sentido, y en relacién con

13 Para la interpretacion sociocritica del Buscon, véase Cros 1980, donde el
autor muestra la intencidn critica y subversiva de Quevedo aristécrta queriendo
desenmascarar las intenciones de ascenso social de la burguesia a través del dis-
curso autosubversivo —Ia palabra bivocal— de don Pablos.

112



el otro, en toda expresion hacia fuera estd la actitud hacia el
otro, lo interno se encuentra con lo “otro” (1996, 362).

La palabra es acto ético, accion sobre el mundo y el otro,
nos hace contraer una responsabilidad concreta y ontoldgica a
la vez para con el mundo y el otro, y es nuestra manera de ser
y existir en este mundo y en la trascendencia.

Bibliografia

Batin, Mijail M., Problemas literarios y estéticos [en ruso], Mos-
cu, Judozhestvenaia Literatura, 1975.

—, Estética de la creacion verbal [en ruso], Moscu, Iskusstvo,
1979a. Hay versién en espafiol: trad. Tatiana Bubnova, México,
Siglo XXI, 1982.

—, Problemas de la obra de Dostoievski [1929; en ruso], Moscu,
Alkonost, 1994,

—, Problemas de la poética de Dostoievski [en ruso], Moscu, So-
vetskaia Rossia, 1963; 4% ed., 1979b.

—, Obras [en ruso], vol. 5, Moscu, Ed. Russkie Slovari, 1996.

—, Hacia una filosofia del acto ético y otros escritos, Barcelona,
Anthropos, 1997.

—, “lazykirech’” [lengua y discurso], en Dialog. Carnoval. Jro-
notop, 1 (2001).

BurkE, Peter, Hablar y callar. Funciones sociales del lenguaje a
través de la historia [1993], trad. Alberto L. Bixio, Barcelona,
Gedisa, 2001.

Cros, C., Ideologia y genética textual. El caso del Buscon, Madrid,
Cupsa, 1980.

DaHnLET, Véronique, “A entonagdo no dialogismo bakhtiniano”, en
Beth Brait (org.), Bakhtin, dialogismo e construcdo do sentido,
Campinas, Editora da Unicamp, 1997.

GARDNER, Clinton, Entre Oriente y Occidente [en ruso], Moscu,
Naulea, 1993.

MaLcuzynski, M.-Pierrette, “Musical Theory and Mikhail Bakhtin:
Towards a Dialectics of Listening”, Dialog. Kanranal. Xro-
notop, 1 (26), 1999, 94-132.

113



ONG, Walter, Oralidad y escritura: tecnologias de la palabra [1982],
trad. Angelika Sherp, México, Fcg, 1987.

VoLosHiNov, Valentin N., “La palabra en la vida y la palabra en la
poesia” [en ruso], en Bajtin bajo mdscara [en ruso], 5/1, Moscu,
Labirint, pp. 60-87.

ZUMTHOR, Paul, La letra y la voz de la literatura medieval, trad. Ju-
lian Presa, Madrid, Catedra, 1989.

114





