
19

Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA

2006

Yo no es un O/otro

M.-Pierrette Malcuzynski
(traducción de Luisa Puig)

Este artículo es una reflexión que parte de una teoría sociocrítica y propone articu-
lar el estudio sobre textos literarios escritos por mujeres en una combinatoria teóri-
ca tridimensional: ciertos postulados teóricos de Bajtín —en particular lo concer-
niente al estudio dialógico del discurso—, las investigaciones en sociocrítica sobre
la heterogeneidad constitutiva de la realidad textual y algunas orientaciones de la
crítica feminista, en especial las que buscan reformular la cultura desde una pers-
pectiva feminista.

This article takes as a point of departure a sociocritique theory, and proposes the
study on literary texts written by women as a combination of three theoretical di-
mensions: the combination of some postulates from Bakhtin, particularly those
concerning his dialogical theory of discourse; with research on sociocritique
about the constitutive diversity of textual reality, and with some orientations
from the feminist critique, especially those that seek to reformulate culture in a
feminist perspective.



21

Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA

2006

M.-Pierrette Malcuzynski
(traducción de Luisa Puig)

Yo no es un O/otro

Nota preliminar

Esta intervención retoma los puntos esenciales de una re-
flexión sobre teoría sociocrítica feminista, reflexión que forma
parte de un proyecto de investigación en curso sobre el surgi-
miento y el desarrollo de las formaciones discursivas en los
textos literarios hispánicos (españoles e hispanoamericanos)
escritos por mujeres. Se trata, pues, de aseveraciones que se
inspiran en una serie de intervenciones y de conferencias, así
como de publicaciones anteriores o actualmente en prensa, la
mayoría en español.1 El presente trabajo busca desarrollar
ciertos aspectos teóricos de la aportación del dialogismo bajti-
niano en lo que toca a la problemática en su conjunto. Precise-
mos, por otra parte, que si la sociocrítica es una disciplina que
no puede negar su origen bajtiniano en lo que concierne a mu-
chos de sus postulados, ningún investigador o investigadora
que, por lo demás, se considere “sociocrítico” o que se recla-
me partidario de la sociocrítica, sea cual fuere su orientación,

1 Para una selección representativa de esta investigación, véanse mis artícu-
los de 1993, 1994 y 1995, citados en la bibliografía, a los que habrá que añadir
un estudio monográfico, actualmente en preparación, sobre las Memorias de
Leonor López de Córdoba (principios del siglo XV) (1997, para el texto de estas
Memorias).



22

ha desarrollado un discurso que tome en cuenta, de manera ín-
tegra, los textos escritos por mujeres como objeto de estudio
específico.2 Es ésta una situación, por lo menos curiosa, vi-
niendo de una disciplina en vigor desde hace cerca de 25 años
y que se relaciona, entre otros temas, con el análisis del dis-
curso y de los discursos. Habremos, pues, partido de cero en
la articulación de una teoría sociocrítica pertinente con el pro-
blema particular que presenta el examen de los objetos socio-
culturales literarios, cuando el sujeto que habla y escribe en el
texto es una mujer.

Al mismo tiempo que busca articularla, la hipótesis de una
teoría sociocrítica feminista se sitúa en una combinatoria de
intersecciones tridimensionales de la siguiente manera:

1. Algunos de los postulados teóricos de los escritos de Baj-
tín,/,Voloshinov, en particular los que remiten a la coyuntura
comunicacional del trabajo dialógico sobre el discurso.

2. Las modalidades metodológicas sociocríticas de base, a
propósito del trabajo sobre la heterogeneidad constitutiva de
la realidad textual. Esto significa examinar no sólo la manera
como se dice lo que se dice, sino también leer los “blancos”
de un texto, “escuchar” y descifrar sus silencios, descodificar
los no dichos y, lo que no es lo mismo, los indecibles, los “in-
confesables”. Es decir, desarrollar, a nivel del texto, todo lo
que Michel Foucault definía en términos de lo que puede ser
dicho “aquí” y no “allá”, y viceversa.

3. Ciertas orientaciones de la crítica feminista de los años
ochenta3 que buscan reformular la cultura desde una perspec-
tiva feminista, distinguiéndose de las proposiciones que giran
alrededor de una “feminización de la cultura”, cuyas premisas
podríamos resumir como una pura y simple inversión de la

2 De hecho, ciertos sociocríticos piensan que desarrollar un discurso teórico
feminista desde el “interior” de la sociocrítica no es realmente “necesario”.

3 Esta perspectiva se basa, en parte, en las proposiciones de Adrienne Rich
(1979) como la “Re-visión” o “reescritura de la cultura patriarcal”.



23

premisa lacaniana “yo es un Otro” en “ese otro soy yo”. A pri-
mera vista, reformular la cultura en tal perspectiva consiste en
reemplazar el paradigma “la mujer como el otro” por “la mu-
jer y el otro”, “el otro” entendido en el sentido amplio, ontoló-
gico y cognitivo del término. Esta reorientación de base permite
a Myriam Díaz-Diocaretz (1989, 126) postular un acercamiento
“situado en el cruce entre una crítica feminista que considera
al lenguaje como un fenómeno no determinista y la teoría de
la comunicación de Mijaíl Bajtín” (la traducción del inglés es
mía; 1989, 126).4 Insuficiente me parece, en cambio, la con-
tinuación de esta proposición —que sin embargo no deja de
ser una de las más sugestivas en la teoría crítica feminista
contemporánea—, la cual implica el estudio de “,‘ese otro’
en el discurso, como también de las ‘voces’, las formas, las
correlaciones y los contextos de ese ‘otro’, cuando el sujeto
que habla y escribe es una mujer” (Malcuzynski 1991, 136).

Lo esencial del trabajo por hacer se sitúa, en mi opinión, a
nivel de la conjunción y del nuevo paradigma. Así, a nivel
teórico, es posible vislumbrar la construcción de una sociocrí-
tica feminista, en cierta forma como una cuarta dimensión de
la problemática de conjunto, que permite que los tres ejes de la
combinatoria interactúen recíprocamente. Pero, tengamos cui-
dado: no se trata simplemente de poner en relación y de con-
frontar elementos contiguos provenientes de prácticas críticas
que, en suma, son bastante diferentes los unos de los otros. Para
valorizar la dinámica interactiva de sus funciones respectivas,
reiteremos, con Bajtín, el hecho de que incluso la estética (lite-
raria) “necesita forzosamente de definiciones recíprocas con
los otros campos, en la unidad de la cultura” (“Le problème

4 Consultar también de M. Díaz-Diocaretz, “El sociotexto: el entimema y la ma-
triherencia en los textos de mujeres” (Malcuzynski 1991, 129-144) y “La palabra
no olvida de dónde vino”. Observemos que M. Díaz-Diocaretz es una de las raras
críticas feministas que, en vez de aplicar mecánicamente tal o cual modalidad de
origen bajtiniano al texto escrito por la mujer, aprovecha los postulados teóricos
de Bajtín, retrabajándolos en una perspectiva específicamente feminista.



24

du contenu, du matériau et de la forme dans l’oeuvre littérai-
re”, Esthétique et théorie du roman, 26). Se trata sobre todo
de acentuar los procesos dialógicos de estas interacciones, con
el fin de mitigar los riesgos de llevar a cabo, de nuevo y siem-
pre, una polarización binaria velada: los co(n)textos5 de la mu-
jer, por una parte, y los del “otro”, por la otra. A nivel de la
práctica crítica, esto significa, en cierta forma, asir cognitiva-
mente esta intersección vital y extraer los modos de articula-
ción de la preeminencia de lo interdiscursivo sobre el discur-
so, para dar cuenta de las prerrogativas ontológicas y sociales
de los diversos empleos de los discursos, ellos mismos prove-
nientes de diversas clases y categorías. Para lograr lo anterior,
propuse, hace algunos años, un concepto operador que deno-
miné monitoring,6 el cual busca precisar y profundizar, en una
perspectiva sociocrítica, el trabajo (creador, crítico) del sujeto,
trabajo que Régine Robin y Marc Angenot (1985) llamaron
“la escucha del discurso social”, pero que no considera al su-
jeto más que en su acepción neutra, agenérica (genérica en el
sentido inglés del término gendered). Por monitoring se bus-
ca, en primer lugar, interpelar la polifonía discursiva de mane-
ra comprensiva, trabajando, por una parte, las interacciones
dialógicas intersubjetivas, las que definen las relaciones entre
diversos sujetos, los cuales, a través de su práctica (textual),
manipulan materiales discursivos igualmente diversos y no
sólo lingüísticos y, por la otra, las relaciones dialécticas en-

5 Consultar Robin (1993) sobre la diferencia entre “co-texto” y “contexto”.
6 Cf. Malcuzynski 1989 y, en particular en 1991 [dir.] (“El monitoring: hacia

una semiótica social comparada”, 145-174); por otra parte, se encontrarán los
primeros esbozos de una reorientación feminista del concepto en los artículos de
1993 y 1995. En lo que concierne al término mismo, inicialmente me inspiré en
el título de un programa de la Televisión Nacional Polaca, Monitor —un one-
man show sobre la política nacional e internacional—, difundido en los años se-
senta. Observemos, en fin, que mi concepción de monitoring no tiene absoluta-
mente nada que ver con los trabajos provenientes de ciertos campos de la (psico)
lingüística, que utilizan el mismo término para designar ciertos mecanismos de la
producción del lenguaje en el individuo.



25

tre los sujetos y sus objetos. Distinguiendo, por otro lado,
entre valor de cambio y valor de uso, el monitoring requiere
de una teoría de la mediación que remita no sólo a la circula-
ción de los discursos, sino también a su producción y su ma-
terialización, en el seno de un estado de sociedad dado, es
decir al sujeto productor.

El punto de partida conceptual es la noción bajtiniana de
umbral. Ahora bien, esta noción no designa una especie de no
man’s-land, un constucto in abstracto, un topos digamos neu-
tro o indeterminado. En mi lectura de Bajtín, estar en el um-
bral significa “situarse en la frontera”, en un lugar de conver-
gencias múltiples y multidimensionales. El objetivo es el de
desdoblar el mapa (me atrevería casi a decir topográfico) de ese
complejo sociointerdiscursivo que llamamos texto, abrir un
espacio distintivo de análisis textual que interpela una serie de
relaciones concretas, materiales de producción, de orden trans-
semiótico e interdisciplinario de facto, entre una práctica so-
cioideológica definida y la práctica cultural, entre otras litera-
ria. Más que un trabajo sobre los problemas (eternos) de la
representación, damos cuenta de una reevaluación de la cons-
titución del sujeto y del discurso relativo a la construcción de
la identidad sociocultural. Por consiguiente, hablamos en efecto
de una lectura que, fundada en la premisa bajtiniana de la he-
terogeneidad social de la circulación del lenguaje y de la comu-
nicación, restituye, al análisis del sujeto, una problemática
cognitiva en el seno de una economía epistémica de “respon-
sabilidad”. En lo que concierne a la práctica feminista, se trata
sobre todo de resistir a las configuraciones constituidas por
toda clase de oposiciones maniqueístas que desembocan en la
exclusión o, en todo caso, en la relegación del sujeto femenino
(y/o feminista, poco importa), aislándolo en un proceso de
autorrepresentación periférico; todo lo relacionado con lo
que antes se llamaba, de acuerdo con Deleuze y Guattari y
en otro contexto, los procesos de desterritorialización. Resis-



26

tencia también a las síntesis metafísicas agenéricas que engen-
dran discursos “antropófagos” y que manipulan factores de
neutralización. La voz supuestamente neutra producto de una
única verdad impersonal y monolítica es, en mi opinión, un
sofisma absurdo. Hablar nunca es neutro; nos lo recuerda el tí-
tulo de la obra de Luce Irigaray.

Detengámonos un instante en este fundamento epistemoló-
gico y recordemos que una teoría bajtiniana del discurso afir-
ma que no sólo se trata de lo que acontece “al interior” de
nuestra propia conciencia, sino en la frontera de la conciencia
de otro sujeto cabal, completo, precisamente en el umbral.
Para Bajtín, el más alto grado de socialidad estriba en el hecho
de que cada experiencia interna, cada sujeto, termina por to-
parse con otro. Toda la “ontología del yo” en el sentido bajti-
niano se dialogiza, en primera instancia, en esta frontera, y no
puede realizarse más que en este lugar de encuentro lleno de
tensiones. El sujeto siempre es el producto de su interacción
con otros sujetos. “El acontecimiento en la vida del texto, su
ser auténtico, siempre tiene lugar en las fronteras de dos con-
ciencias, de dos sujetos” (“Le problème du texte”, en 1984,
315). Y también:

El acto verdaderamente creador (y, en realidad, todo acto)
evoluciona en las fronteras (en las fronteras de los valores)
del mundo estético, de la realidad de lo dado (la realidad de lo
dado es una realidad estética), en las fronteras del cuerpo, en
las fronteras del alma, evoluciona en el espíritu; en cuanto al
espíritu, no existe todavía; para el espíritu, todo está aún por
venir, y lo que ya es, para él ya fue (“L’auteur et le héros”,
1984, 209).

El otro (interlocutor/discurso) siempre es el otro del otro (in-
terlocutor/discurso). Esto permitió a Jacqueline Authiez-Revuz
(1982) afirmar que el otro del Otro (con O mayúscula, incons-
ciente) no existe en una concepción bajtiniana de la problemáti-



27

ca del sujeto. De manera que el corte interior de origen psi-
coanalítico —aquel que hace que la teoría del sujeto se deslice
en una “alteridad” del yo cuya explosión interna se interpreta,
a partir de entonces, como el origen formativo de un discurso
plural— es una fórmula que permanece ajena al pensamiento
bajtiniano. De igual forma, no confundamos las relaciones de
“ambivalencia”, de “paradoja”, de “ambigüedad”, etc., que
mantienen entre ellos los jirones fragmentarios del texto pos-
testructuralista / modernista, con el diálogo social bajtiniano.
Olvidaríamos de golpe al sujeto productor.7 No nos cansare-
mos nunca de remitir explícitamente al problema que presen-
tan estas tendencias en la teoría y la crítica literarias, en vigor
todavía hasta la fecha, aglutinadas alrededor de los conceptos
que acabo de mencionar, la mayor parte de los cuales fueron,
por lo demás, engendrados en las primeras lecturas e interpre-
taciones, bastante raras, de Julia Kristeva de los escritos bajti-
nianos, en particular del dialogismo, de lo polifónico y de la
carnavalización.

Seamos precisos: revisar el monologismo idealista hegelia-
no a través de un prisma psicoanalítico ciertamente no podía
más que conducir a una, digamos, “nueva” dialéctica que ven-
dría a ponderar un sincretismo freudiano marxista triunfante.
Habrá, en cambio, atestiguado la entronización de este doble
O/otro supremo (por lo demás, siempre “suyo”, nunca “suya”)
y que, sin embargo, logró canonizar Lacan, como un magistral
Nietzsche contemporáneo, pero con las patas al aire, si se me
permite la expresión (o, según sea el punto de vista, con la na-
riz por tierra). Hago referencia a esta óptica perfectamente a-
histórica que se precisa a partir de una ruptura interna, paraes-
quizoide, fundada en una problemática del subconsciente y
transmitida por una pseudometafísica psicoanalizante: mirada

7 Es decir, quién escribe, para quién y a quién se dirige uno, desde qué espa-
cio cronotópico (geopolítico, social, cultural, etc.) y cuándo, cómo y, sobre todo,
por qué.



28

atemorizada del [Sobre-]Mí en tanto que reflejo (post-?)es-
tructural de un deseo que no puede o no pudo obtener su obje-
to. Y así nació esta confusión masiva entre producción cultu-
ral, por una parte, y productividad de los sistemas simbólicos,
por la otra, ahí en donde, precisamente, a través de aquello
que no tengo ningún escrúpulo en llamar un lapsus monumen-
tal, Kristeva (1970) pudo afirmar que el Sujeto8 con S mayús-
cula está (bien) muerto. Sin embargo, la cultura y sus objetos
no pueden considerarse objetos de intercambio, transferidos,
por así decirlo, o “diferidos” de un sistema de referencia a otro
por un sí o por un no. En lugar de fusión, de exclusión o de
sustitución —en definitiva, de la deposición sistemática, vela-
da o no, de un discurso por otro, es decir, de una recanoniza-
ción—, el dialogismo implica una práctica de acercamientos y
de tomas de contacto entre fenómenos usualmente aislados los
unos de los otros. Evidentemente, no se trata de una simple
acumulación de saberes en la que la erudición consistiría en
recolectar discursos heterogéneos y amontonarlos, unos enci-
ma de otros, para constatar la evidencia de la “diferencia” y de
los “diferendos” en el seno de cualquier pluralidad, a reserva
de olvidar o de borrar esta evidencia lo más rápidamente posi-
ble. Hablamos, más bien, de una práctica cognitiva y ética que
interpela a la heterogeneidad de lo “plural” de manera que no
se diluyan en ella las propiedades o las particularidades que lo
constituyen.

Me opongo a las interpretaciones anaxiológicas y ahistóri-
cas que hacen de la relación dialógica, en el sentido bajtiniano
del término, una amalgama sincrética resultante, a la vez, de
Arthur Rimbaud, de Mijaíl Bajtín y de Jacques Lacan. En
otras palabras, a nivel del discurso, “Yo [no] es un O/otro”: si
yo no puedo ser yo sin aceptar la relación interactiva y partici-
pativa contigo/interlocutor —el otro sujeto/discurso íntegro—

8 Por lo demás, muy diferente del Autor (barthesiano).



29

pero que no es yo, esto no quiere decir que yo no sea yo, suje-
to/discurso también íntegro, y que no podría confundirse con
“un otro” ni con “el Otro del otro”. “Yo también soy”, dice Baj-
tín.9 Se trata, antes que nada, de desenmascarar las diversas
estrategias que, todavía y siempre, incluso en el seno de las
más radicales teorías críticas contemporáneas, hacen recaer la
“voz” de la mujer en la trampa tendida por las múltiples confi-
guraciones de polarización binaria, característica del fetichis-
mo de la lingüística. Ahora bien, en la actualidad ya no basta
con dar cuenta de la evidencia de que el lenguaje es, en sí mis-
mo, portador de la institución patriarcal, ni de asumir, incluso
de manera crítica, el discurso “minoritario” al que la ideología
(cultural) dominante —es decir, el discurso social— reduce el
sujeto femenino que escribe en el texto. En definitiva, el proble-
ma más apremiante, observaba hace poco Toril Moi, es cómo
evitar el empleo de concepciones machistas —canónicas— a
propósito de la estética, de la historia y de la tradición, cuando
el sujeto que habla y escribe es una mujer. Y esto tiene precisa-
mente que ver con un problema fundamental de ética.

Me parece mucho más urgente trabajar la formación y la
estructuración del “o” de los discursos a partir de los que se ar-
ticulan las formas de representación. Desde este ángulo, más
importantes que la línea divisoria a partir de la cual o sobre la
cual se (re)constituye un imaginario canónico, sean cuales
fueren justamente sus formas de representación,10 son las es-

9 “I, too, exist” (Bajtín, Philosophy, 9).
10 En lo que concierne a los estudios literarios, pienso en la consigna que con-

siste en afirmar que la tarea feminista por excelencia es la de reescribir el canon (cf.
“Las formas y funciones de una teoría crítica feminista. Feminismo dialógico” de
Iris M. Zavala). Es éste un argumento peligroso, sobre todo para una aproximación
que se reclama bajtiniana, y que corre el riesgo de patinarse en todos los sentidos.
En particular, vería en ello el peligro de unirse, a pesar de nosotros mismos, a esas
nuevas orientaciones radicales de recuperación ultraconservadoras de lo que podría
llamarse “el aparato o los aparatos canónicos” sobre los que la ideología disimula
mal sus premisas cripto-fundamentalistas, ahí donde Harold Bloom pudo decir que
sin el Canon, con C mayúscula, se deja de pensar (“Without the Canon, we cease to
think”, 41). Señalemos claramente que los propósitos sustentados en los cuatro vo-



30

trategias socioideológicas que negocian y potencializan una
prerrogativa que he llamado diferencial. Me inspiro aquí en lo
que en matemáticas significa un diferencial —que remite a la
diferencia creada por el aumento infinitamente pequeño de
una función, correspondiendo al aumento infinitamente pe-
queño de una variable— y, sobre todo, de lo que la noción nos
aporta a partir de su significación en el terreno de la mecánica.
Es decir, un mecanismo que entrelaza tres móviles, imponien-
do las condiciones para que cada una de sus velocidades si-
multáneas sea proporcional a la suma o a la diferencia de las
otras dos.11 Estas dos definiciones de “diferencial” nos acer-
can, respectivamente, del concepto del grado cero del dialo-
gismo y de la perspectiva desjerarquizante que nos ofrecen las
teorías bajtinianas sobre la polifonía literaria. Y sugerí, hace
ya algunos años, abordar ese grado cero como el punto o uno
de los puntos de partida metodológicos de la práctica sociocrí-
tica (cf. Malcuzynski, 1989, 1990, 1992).

Según lo que se puede deducir de las sugerencias bajtinia-
nas, el concepto del grado cero designa una especie de cuarta
dimensión en la dinámica tripartita del dialogismo, espacio o
topos en el que Bajtín introduce “el punto de vista de un ‘ter-
cero’ que no participa formalmente en el diálogo pero que lo
comprende” (Bakhtin 1978, 335). Es justo a nivel de esta re-
flexión donde se materializa el abismo que, como yo lo en-
tiendo y en una perspectiva cognitiva, se perfila entre “inter-
pretar” y “comprender” en el sentido bajtiniano del término.
Es decir, entre, por una parte, interpretar el mundo, los objetos

lúmenes ya publicados, de los cinco o seis anunciados, sobre una historia feminista
de la literatura española (Díaz-Diocaretz y Zavala, 1993 y Zavala, 1995, 1996,
1997), encierran numerosas aportaciones innovadoras que, a partir de ahora, habrá
que tomar en cuenta, tanto en lo que concierne a la historia literaria española como
a la crítica feminista en general. Ciertas proposiciones, en cambio, como la men-
cionada arriba, suscitan problemas muy delicados cuyas consecuencias teóricas no
es posible ignorar.

11 Ver Malcuzynski (1999) para una discusión sobre el “sonido diferencial”
en acústica musical.



31

´

socioculturales, etc., y considerar la diferencia (diferencia toma-
da aquí en tanto que concepto axiológico) como una entidad ce-
rrada, objetivada, siempre plural ciertamente, pero abordada y
cercada en su aislamiento en tanto que “otra extranjera” y, por
la otra, comprender la pluralidad en tanto que diversidad;
comprender el mundo en y desde la diversidad, a partir de las
relaciones y de las interrelaciones entre las diferencias que
constituyen el mundo en el sentido de totalidad en cualquier
momento dado de la historia. En el seno de una teoría socio-
crítica de la interdiscursividad, avanzaré la idea de que, a par-
tir del grado cero dialógico de Bajtín, las modalidades estraté-
gicas del diferencial feminista articulan una secularización del
discurso.

Propongo, por consiguiente, trabajar la problemática del su-
jeto no de manera “reactiva” frente a la axiología canónica en
vigor en tal o cual estado de sociedad dado, y las formas pa-
triarcales de división genérica a partir de un bloque hegemóni-
co, sino desde el interior de los procesos interdiscursivos ma-
nifiestos por y en el texto, ahí donde hablar de lo intertextual
no tiene precisamente ningún sentido si no se sitúa en relación
con las diversas prácticas sociodiscursivas que sostienen y
atraviesan el texto. Para Bajtín, “el texto no es un objeto, por
lo que es imposible eliminar de él o neutralizar en él la segun-
da conciencia, la conciencia del que cobra conocimiento del
texto” (“Le problème du texte”, en 1984, 315). Tal como alu-
díamos más arriba, no podríamos confundir la relación dialó-
gica entre dos o varias conciencias, la cual permite al aconte-
cimiento vivo, que es la idea, desarrollarse, con la relación
dialéctica que caracteriza la unión de la idea y de la palabra
(Bakhtine 1970, 129), lo que Michel Pêcheux llamaba, en otro
contexto, “el imaginario lingüístico”.

Probemos el argumento siguiente: aquello que se ha tradu-
cido en los trabajos de Bajtín en términos de lo “dado” y de lo
“creado” remite muy concretamente a una serie de interrela-



32

ciones cognitivas que no son para nada binarias. Muy por el
contrario y al igual que la relación dialógica (cf. Bakhtine/Vo-
lochinov 1977), se trata de relaciones fundamentalmente tri-
partitas que incluyen un “posé”* (“posited” en la traducción
inglesa; “planteado” de acuerdo con Tatiana Bubnova, la tra-
ductora al español de Bajtín). Yo prefiero hablar en términos
de “proyectado”, en el sentido de “proyección” de horizontes
ideológicos, epistemológicos. Bajtín señalaba que hay dos
factores que entran en juego en la determinación de un texto
(lo “creado”) y que “conforman un enunciado: el designio (la
intención) y la ejecución de ese designio” (“Le problème du
texte”, en 1984, 312),12 ahí donde se insertará el designio a la
categoría de lo “proyectado” y su ejecución a la de lo “crea-
do”, y que hace que lo “proyectado” pertenezca siempre a lo
“creado”. Lo “creado” no puede actualizarse en la sola rela-
ción que mantiene con lo “dado”. De hecho, lo “creado” no es
entonces posible, no es concebible más que en la frontera de
lo “dado” y de lo “proyectado”. En lo que concierne a una re-
formulación de la cultura en una perspectiva feminista, falta
por hacerse todo un trabajo teórico a nivel de esta distinción
incuestionable entre “discurso” y “texto” en el seno de la rela-
ción que las nociones bajtinianas de ética y de estética mantie-
nen entre sí, cuando el género (gender) del sujeto es conside-
rado como una categoría de análisis específica.

Llegamos al corazón de la problemática de la producción
del sentido. El sentido siempre es una variable coyuntural
pero que no podríamos considerar sinónima de lo polisémico.
No confundamos esta “comprensión” (en el sentido estricto
del término) de la noción de “sentido” con un punto de vista
objetivado, vago, transhistórico y por el cual se asimilaría a

* Término en francés (nota de la traductora).
12 La cita continúa: “Interrelación dinámica de esos dos factores, su lucha que im-

prime el carácter al texto. Un desacuerdo entre esos factores puede decir mucho. El
lapsus escrito, oral, según Freud (expresión del inconsciente). La modificación del
designio en curso de ejecución. La no realización de la intención fónica”.



33

una “Verdad” simbólica de significación, impersonal a nivel pa-
radigmático, es decir, “universal” en una acepción, digamos,
neutra de su formulación.

Entendámonos bien: el sentido no es una entidad sino un pro-
ceso, un proceso por lo demás dialógico y no dialéctico. Es nue-
vamente Bajtín quien da cuenta de esta afirmación. “El sentido
siempre responde a una pregunta. Lo que no responde a nada
nos parece insensato, se desliga del diálogo”, explica, agregan-
do “que no hay un ‘sentido en sí mismo’. El sentido no existe
más que para otro sentido, con el que existe conjuntamente. El
sentido no existe solo (solitario)” (“Les carnets 1970-71”, en
1984, 366). Es ésta, sin duda, una distinción clara y precisa que
permite establecer que lo que la significación sería a la dialécti-
ca es lo que el sentido es al diálogo. Así, el sentido no es una
categoría cuantificable lingüísticamente, ahí donde la palabra,
subraya Bajtín, “revela sus significaciones sólo en contexto”.
Tal como la ideología, el sentido sólo es identificable, pero no
porque el discurso no tenga frontera, como si fuera un espacio
que, por definición, transgrediera todos los límites —postulado
apreciado por los posmodernos— sino porque el discurso es, en
sí mismo, una frontera. El matiz es sutil, es cierto, pero funda-
mental: el discurso es una frontera porque se trata de una ins-
tancia dialogizada en la que múltiples conciencias, provenientes
de diversos horizontes, confluyen para constituir una coyuntura
determinada. En el seno de esta coyuntura, sociopolifónica y
epistemológica, el sujeto siempre toma posición.

La noción de imaginario canónico que hace un momento
adelantamos exige, evidentemente, desarrollos que no es posi-
ble discutir aquí,13 pero señalemos que en sus aspectos asimi-
lados o rechazados, de acuerdo con el estatus y la función del

13 Todo un trabajo taxonómico falta por hacer para desembrollar los diversos
usos de la noción de imaginario, desde su empleo en el sentido técnico lacaniano, a
las diversas acepciones de “el imaginario [de lo] social”, pasando por la noción ba-
jtiniana [Voloshinov] de subterráneo político y aquella, demasiado vaga, de in-
consciente político de Fredric Jameson, entre tantos otros.



34

sujeto en el seno de la polifonía discursiva, el contenido canó-
nico del imaginario siempre forma parte integrante del texto.
Podríamos decir que lo canónico es lo “no decible” de toda
formación imaginaria y, como tal, de cierta manera se identifi-
ca con lo que sería el hábito de su discurso. En consecuencia
podemos argumentar que cuando la contingencia genérica es
comprendida como una categoría de análisis propiamente di-
cha de la constitución del sujeto, la institución del patriarcado
aparece entonces como un hábito con ramificaciones múlti-
ples. Podemos hacer visible este hábito patriarcal explicitando
las dos etapas cognitivas que el sujeto atraviesa cuando es una
mujer la que habla y escribe, en particular cuando ese sujeto
estructura su identidad sociocultural a partir de un discurso es-
pecíficamente feminista: primeramente —y contrariamente a
lo que nos enseñaron Michel Pêcheux,14 Louis Althusser, in-

14 Remitimos, evidentemente, a la teoría de los “dos olvidos” de Michel
Pêcheux (1975 a y b), a la que habremos hecho varias veces alusión en el curso
de esta intervención. Recordemos específicamente la argumentación de Pêcheux:
el olvido nº 1 devuelve la constitución del discurso a una zona de naturaleza in-
consciente, inaccesible al sujeto: en otras palabras, por analogía a la relación que
establecía Lacan entre el yo y el Otro, con O mayúscula, el sujeto “olvida”, repri-
me el sentido que se forma en procesos que le son exteriores. Por otra parte, el
olvido nº 2 que, de manera no simétrica, sitúa los procesos de enunciación en la
zona del preconsciente, al mismo tiempo que remite a un problema de identifica-
ción imaginaria en el que el otro, con o minúscula, se vuelve otro yo. Así se pos-
tulaba la hipótesis de la ilusión discursiva: “ilusión”, en primer lugar, por parte
del sujeto, de estar en el origen del sentido bajo la forma de la recaptura por
[él] de un sentido preexistente universal y, en consecuencia, de producir efectos
de ocultación (“todo aquello que le habría sido posible decir al sujeto” pero que
no dijo o de “todo aquello que se opone a lo que dijo el sujeto”). Impresión “de
realidad del pensamiento”, en consecuencia, “ahí donde reside la ‘libertad’ —que
Pêcheux pone entre comillas— del sujeto hablante (‘sé lo que digo’, ‘sé de qué
hablo’)”. La diferencia, la desigualdad entre los dos olvidos (“lo no afirmado
precede y domina lo afirmado”) corresponde a una relación de dominación: la re-
presión que caracteriza el olvido nº 1 regula, a fin de cuentas, la relación entre lo
dicho y lo no dicho en el olvido nº 2, donde se estructura la secuencia discursi-
va”. Y Pêcheux nos permite recordar, citando a Lacan, que todo discurso es ocul-
tación del inconsciente. “El efecto de la forma-sujeto del discurso es, pues, en
primer lugar, el de ocultar el objeto del […] olvido nº 1, por el sesgo del funcio-
namiento del olvido nº 2”, agrega éste, de manera que “de reformulación-paráfra-
sis que caracteriza una formación discursiva dada aparece como el lugar de cons-
titución [de un imaginario lingüístico]”.



35

cluso Fredric Jameson (el de El inconsciente político) y tantos
otros que fundaban sus reflexiones en una episteme de la am-
nesia, en cuya base se encuentran las teorías neofreudianas
contemporáneas—, sin olvidar sobre todo que las “voces” que
articulan la hegemonía patriarcal desde el interior del discurso
son, ellas mismas, las que encuadran, dirigen y legitiman, des-
de el exterior, las estructuras discursivas oprimidas, en ocasio-
nes llamadas “minoritarias” frente a las consideradas “mayori-
tarias” del discurso social. Y en una segunda etapa, tal vez
aún más importante, sin olvidar tampoco el hecho de que, al
aceptar las formas de su propia contradicción interna, el sujeto
tiende a marginalizarse y a proyectar al exterior ese constructo
binario, esencial para esta misma axiología hegemónica, cuya
ideología constituye el fundamento de nuestra epistemología
occidental, y que la coyuntura posmoderna expresa en térmi-
nos de “la ambivalencia”, de “la paradoja”, de “la ambigüe-
dad”, etcétera.15 Antes que nada y sobre todo, por teoría so-
ciocrítica feminista se afirma una práctica irreductible a las
modalidades monolíticas que confronta; modalidades que, en
nuestra época llamada “pluralista”, tal vez más que en otras,
pero en ningún caso exclusivas de ésta, fundan su eficacia
apropiándose del diferencial como suyo y, al mismo tiempo,
fijan o “canonizan” los contenidos periféricos en tanto que or-
den legítimo y aceptado como tal, en la óptica de esta misma
hegemonía.16 Frente a este aparente callejón sin salida, es des-
de ahora necesario cambiar de pie, recobrar una focalización
crítica que extraiga las estrategias a las que recurre el sujeto
cuando estructura su socialidad, para poder plantear el proble-
ma de la tensión inherente de la heterogeneidad y lograr re-

15 De igual forma, los conceptos de “indeterminación” y de “diferencia” (cf.
Derrida) no son sinónimos de “diferencia” y aún menos de “diferencial”; tam-
poco sería posible confundir el de “diseminación” con el de “diversidad polifó-
nica”.

16 Hace ya tiempo, Jean-François Lyotard calificaba este mecanismo de re-
apropiación posmoderna como paralogía.



36

configurar las relaciones entre lo comunicacional y las formas
de las significaciones. Más que buscar inventarse un, diga-
mos, “nuevo” lenguaje, remito a una política sociocrítica que
lleve a cabo una hermenéutica responsable de mediación cul-
tural; es decir, que descolonice, por decirlo así, la problemáti-
ca genérica impuesta por el patriarcado, y desmarginalice al
sujeto femenino sin por ello neutralizar su toma de posición.

En lo que concierne a los procesos de la puesta en texto,
esta toma de posición se enuncia dialógicamente para recubrir
una prerrogativa discursiva que surge de la conjugación entre
lo que llamé en otra parte, lo “ya ahí” y “lo que todavía no
está”. Entendemos esta conjugación no como un cierto volun-
tarismo dogmático sino como una manera de repensar el mun-
do; se trata menos de atacar o de negar, que de concebir hori-
zontes diferenciales —restituir un poco de utopía, sobre todo
ahí donde parece ya no haber, nunca ha hecho daño, que yo
sepa—. Hago alusión a lo que quisiera ser la ilustración del
diferencial como función del “cambio”. Ahora bien, todos sa-
bemos que el cambio no puede ser abordado en términos de
una división entre el poder y el saber, sino en una óptica que
pone en relación específicamente el ejercicio del poder y la
adquisición del saber. Y esto significa confrontar ciertas opi-
niones que afirman que el cambio no es visible más que a pos-
teriori, a título de hecho realizado. Ahora bien, si es posible
afirmar que el cambio no puede asumirse más que en una
puesta en perspectiva retroactiva, creo, sin embargo, que no
sólo se debe buscar delimitar los factores que potencializan el
cambio, sino igualmente que el cambio en sí mismo puede
identificarse como tal en lo inmediato de su manifestación. Es
sólo a ese nivel ético de “responsabilidad” cognitiva donde
puede utilizarse una re-territorialización. Me parece entonces
posible concebir una semiosis diferencial en la que los cam-
pos del saber y de la experiencia no se confundan recíproca-
mente, según los principios del recorte de la semiología tradi-



37

cional. Y no olvidemos que las formas manifiestas de ese re-
corte —hábito negativo semiológico del fetichismo lingüísti-
co— proyectan una dicotomía maniqueísta que, en sus formas
binarias de representación, sirven de fundamento y de razón
de ser al poder que la noción misma de canon ejerce sobre la
legitimación de la cultura, e igualmente sobre la formación y
la circulación de los discursos, así como sobre sus diversas in-
terpretaciones.

Bajtín escribía en su primera publicación conocida (Art et
responsabilité, 1919)17 que “el arte y la vida no son la misma
cosa, pero deben convertirse en mí en algo unitario, al interior
de la unidad de mi responsabilidad”, fundamento ético reto-
mado a propósito del acto (cf. Bakhtin 1993) y que elaboraría
ulteriormente en diversas direcciones estéticas, a medida que
fue desarrollando su reflexión sobre la cultura literaria. Para vol-
ver a dar vigor a esta constatación propongo, junto con Walter
Benjamin —ese contemporáneo de Bajtín cuyo pensamiento
crítico aún queda por examinar de manera sistemática en rela-
ción con el de Bajtín—,18 considerar la literatura como un or-
ganon de la historia (cf. 1979-1983).19 Sin perder de vista lo
que “organon” significaba para Aristóteles en sus tratados de
Lógica, la sugerencia nos permite abordar la literatura, en pri-
mer lugar, como un sistema de demostraciones que ayudan a
organizar un determinado razonamiento del conocimiento. Es
en este sentido preciso como Francis Bacon empleaba el tér-

17 Este artículo ha sido omitido de la traducción francesa de Estetika sloves-
nogo tvortchestva; figura sin embargo en versión española (trad. de Tatiana
Bubnova) al principio de Estética de la creación verbal, México, Siglo XXI,
1982.

18 Recordemos al respecto el trabajo de Terry Eagleton (143-172), relativa-
mente desconocido de la crítica francófona.

19 Sería efectivamente interesante, por ejemplo, examinar de manera crítica,
en una perspectiva comparativa, ciertas propuestas de Benjamin sobre la histo-
ria literaria con las de Bajtín, entre otros en sus artículos “Les études littéraires
aujourd’hui” (1970), “Les carnets 1970-71” y “Remarques sur l’épistémologie
des sciences humaines” (cf. 1984, 338-393).



38

mino latino, en su Novum organum en lo concerniente al saber
y al razonamiento científico. Tal aproximación a la pragmáti-
ca de los saberes difiere radicalmente de lo que sugiere la no-
ción de canon, por lo demás muy bien resumida por Leibniz:
“Llamo cánones las fórmulas generales que antes que nada y
sobre todo nos ofrecen lo que pedimos”. Queda por precisar,
desde luego, quién pide qué y en qué contexto.

Esta diferencia se vuelve aún más clara si nos referimos al
canon musical y al advenimiento de las técnicas contrapuntis-
tas de composición en la época medieval, cuando el término
de “canon” en ese sentido se asimila al de repetición, de ma-
nera análoga a una “norma” o modelo a seguir. El canon mu-
sical consiste efectivamente en la rigurosa imitación de un
canto principal dominante, llamado más o menos el antece-
dente, por una segunda o por varias voces, la o las consecuen-
tes, que entran sucesivamente las unas después de las otras al
unísono o a intervalos regulares superiores o inferiores. Es im-
portante subrayar aquí que la melodía principal es la que da la
regla y el paso a todas las otras que deben imitarla, nota a
nota. A este nivel de asociaciones teóricas musicales, pienso
igualmente en este otro aspecto del desarrollo del contrapunto,
que llevará a constituir técnicamente la polifonía: es decir, una
multiplicidad de voces que cantan simultáneamente diferentes
melodías y cuyo principio de equipolencia retuvo Bajtín, mu-
cho más escrupulosamente, por lo demás, que lo que parece a
primera vista, cuando concebía y definía el discurso polifóni-
co a partir de una lectura de Dostoievski, y lo oponía a un dis-
curso monológico literario, de la misma manera como la polifo-
nía se opone a la monodia en música. Es importante subrayar
aquí que la aproximación bajtiniana consiste menos en fabricar
un paradigma literatura/música sobre el que él mismo señala las
dificultades, que en determinar lo que la oposición monodia/po-
lifonía en la historia de la música puede enseñarnos, al estable-
cer una relación de la función de esta oposición en lo concer-



39

niente a la historia de la literatura y, en particular, de la nove-
la.20 Esta aportación teórica es la que buscamos retomar en
una óptica específicamente feminista.

El primer tratado de música que hace una clara referencia a
la posibilidad de componer canciones para diversas partes
data de la primera mitad del siglo VII. Habrá de todas maneras
que esperar el fin del siglo IX para que aparezca una definición
explicativa y teórica de las técnicas de composición polifó-
nicas. Así, fundada en la doctrina pitagórica de las conso-
nancias, la técnica de la diafonía consistía en la concordancia
simultánea de dos voces o grupos de voces que cantaban hori-
zontalmente la misma melodía en una textura diferente. La
vox principalis designaba la melodía principal, mientras que
la vox organalis era la que reproducía, simultáneamente y a
un intervalo determinado, la melodía a título de acompaña-
miento de la voz principal. Dicho de otro modo, la palabra la-
tina organon, organum designaba, en el origen, una parte can-
tada a una cuarta o a una quinta de intervalo en tanto que
acompañamiento de la melodía principal. Es aquí donde, des-
de un punto de vista teórico, todo un mundo musical de dife-
rencia puede concebirse, toda una musicología tal vez bien di-
ferencial entre, por una parte, el mecanismo de repetición
cuya función canónica es la de imitar (lo anterior sin olvidar
los preceptos ortodoxos de la antigua mimesis), confiriendo a
la melodía dominante su irrefutable especificidad de ideal y,
por la otra, el organon, es decir el principio que rige, en esta
primera etapa del desarrollo de la polifonía, la concepción de
acompañamiento de una melodía principal. Esta función de a-
compañamiento y no de imitación es determinante para la his-

20 “La imagen de la polifonía y del contrapunto sólo indica los nuevos proble-
mas que surgen cuando la estructura de la novela sale de la unidad monológica
habitual, de la misma manera como, en la música, aparecieron nuevos problemas
cuando se rebasó el estadio del monovocalismo. Pero los materiales de la música
y de la novela son demasiado diferentes como para no hacer más que una compa-
ración aproximativa de metáfora” (Bakhtine 1970, 53).



40

toria de la teoría musical, ya que la consonancia es un fenó-
meno cambiante que encierra, además, el potencial de poder
convertirse poco a poco en disonancia según las leyes de la
evolución de la escucha. Se trata de un hecho que amerita no
ser descuidado cuando se sabe que las técnicas de composición
del contrapunto se orientan progresivamente hacia una mayor
libertad de movimiento melódico, hacia la posibilidad de diver-
sificación vocal en relación con el tema musical principal, hasta
desembocar en la polifonía propiamente dicha. Y, nota intere-
sante, es en el siglo XIV, en España, cuando el organum adquie-
re el sentido general de polifonía; “canto de órgano” en castella-
no significa, ni más ni menos, que canto polifónico. En relación
con la noción de canon literario, la contrapropuesta que afirma
la de un organon sugiere posibilidades de pensar el trabajo in-
telectual y discursivo en términos de una cultura que “canta” o
“habla” la historia con el fin de abrir ésta a diferentes “voces”
coexistiendo en sus interacciones. Esto significa reconocer la
función del trabajo del discurso en el seno de su propia actua-
lización sociohistórica, y no únicamente en relación con la
historia (patriarcal) ya hecha. Se puede entonces concebir un
registro de prácticas sobre una base diferencial que, al distan-
ciarse de la práctica dominante lleva a subrayar el carácter
fundamentalmente secular del discurso feminista cuando se
comprende éste en una óptica sociocrítica.

Un último detalle, sacado de algunos estudios sobre los orí-
genes de la polifonía musical, apoya la hipótesis de tal proce-
so de secularización del discurso. De acuerdo con estos estu-
dios, parecería ser que la polifonía misma tiene sus raíces en
la música folklórica tradicional. La división axiológicamente
jerarquizada entre una música folklórica unisonante y supues-
tamente “natural” del orden de una cultura oficiosa, por una
parte, y la polifonía “cultural”, por la otra, producto de la cul-
tura oficial, no sería más que una pura invención teórica para
justificar, es decir legitimar, post factum, el hecho de que, en la



41

época gótica, haya sido la Iglesia quien cultivó las técnicas po-
lifónicas de manera más intensa que los trovadores en la músi-
ca profana. En efecto, es en el seno de la música sagrada litúr-
gica donde la técnica de organum (justamente a partir de fines
del siglo IX) adquiere la función de ornar el canto y de embelle-
cer el repertorio gregoriano. Esta función similar a la de los tro-
pos —en lo musical, la polifonía operaba por medio de la su-
perposición la misma cosa que los tropos en literatura por
medio de la interposición— viene a confirmar la canonización
precoz del binomio naturaleza/cultura, y esto incluso en un te-
rreno tan abstracto como es el de la teoría musical.

Esta breve excursión en el terreno musical —terreno al que
vienen unirse el de las matemáticas y de la mecánica— quisie-
ra ser un modesto ejemplo de ensayo transdisciplinario de lite-
ratura comparada. No es ciertamente gratuito si se entiende
este tipo de excursión como una proposición sugestiva con
respecto al valor cognitivo, transformador, de la práctica cul-
tural. Después de todo, y tal como lo señalan los musicólogos,
la emergencia de la polifonía medieval es históricamente el
producto de una convergencia de dos hechos musicales, dos
técnicas de composición conceptualmente muy diferentes, in-
cluso opuestas: la técnica instrumental y la vocal. Pero hay
más, ya que no hay que olvidar que Bajtín mismo nos sugiere
que la novela no es más que conjugación e integración (tex-
tual) de varios géneros o clases de discurso socioculturales di-
ferentes, literarios o no literarios. Es, por lo demás, el funda-
mento de su pensamiento a propósito de la emergencia de
elementos embrionarios novelescos a fines de la Antigüedad
clásica, combinatoria que opone a la que constituía la epope-
ya. ¿Y qué decir de la música de Gustave Mahler?, contempo-
ráneo, o casi, de Dostoievski, y para quien la verdadera polifo-
nía es el producto de la interacción de sonidos musicales y no
musicales, a la manera de los diferentes ruidos producidos en
una fiesta foránea que le inspiraron estas afirmaciones (ver



42

Malcuzynski 1992, 184-185, 208). La polifonía sirvió a Bajtín
no sólo como metáfora conceptual para describir, identificar
“narratológicamente” la novela dostoievskiana, sino también
para considerar, al concluir de su libro sobre Dostoievski, la no-
vela polifónica como un gran paso adelante, no sólo en la evo-
lución de la prosa novelesca, es decir de todos los géneros que
gravitan alrededor de la novela, sino incluso en la evolución
del pensamiento estético en general. Nos parece que es posi-
ble rebasar el marco del género literario de la “novela” y ha-
blar de una polifonía del pensamiento estético. Ésta es capaz
de introducirse en los rincones más secretos del ser humano
y, antes que nada, en la conciencia humana y en la esfera
dialógica de su ser, que no ofrecen ningún asidero artístico
si uno se sitúa desde el punto de vista monológico (Bajtín
1970, 345).

Dejando de lado lo que esto suscita como reflexión a propó-
sito de la concepción misma de la noción de “género” (literario
o no), el pensamiento de Bajtín sobre la cultura literaria es, en sí
mismo, un discurso teórico sociodinámico, “participativo”, “in-
teractivo”, eminentemente dialógico y transdisciplinario. Se tra-
ta de un discurso compuesto, que se abre y se mueve concreta-
mente entre la filosofía del lenguaje y de la estética, las teorías
literarias y las que llamamos en la actualidad culturales (por
ejemplo, el carnaval, un espectáculo gestual, sincrético y ritual,
nos recuerda a Bajtín); un discurso que se nutre de “préstamos”
de diversos saberes, tales como las ciencias “puras” (la biología
y la física cuántica, en relación con la noción de cronotopo, por
ejemplo) o la teoría musical (las técnicas del contrapunto en
composición), préstamos que, en los escritos de Bajtín, cum-
plen funciones mucho más fundamentales que simplemente
metafóricas. Todo su pensamiento dialógico es sociointerdis-
cursivo en el sentido propio del término; una forma de hetero-
geneidad que no puede abordarse y comprenderse más que en
una perspectiva crítica multidisciplinaria.



43

La formulación de la práctica feminista que surge a partir
de esta reflexión se presenta entonces bajo la forma de un pro-
yecto heterodoxo que deslegitimiza la brecha contradictoria de
la jerarquía canónica entre el discurso cultural y la historia. La
tarea interactiva sociocrítica consiste en poner de relieve las
posibilidades de engendrar tomas de posición socioideológi-
cas que desenmascaren el sistema mitológico, no sólo de lo
“no dicho” de la razón genéricamente determinista, sino tam-
bién su espejo deformador “no decible”. Mi hipótesis es que
la práctica feminista comprendida en este sentido, entre todas
las prácticas de desritualización y de desfetichización, aborda-
da en su valor específico y no transferible de secularización
del discurso normativo, constituye en la actualidad tal vez el
más grande poder de emancipación diversificadora, en lo que
concierne a las relaciones de fuerza entre la problemática canó-
nica y la pragmática de los saberes en el seno de la producción
y de la circulación socioculturales.

Bibliografía

AUTHIEZ-REVUZ, Jacqueline, “Hétérogénéité montrée et hétérogénéi-
té constitutive”, D. R. L. A. V., 26 (1982), 91-151.

BAKHTINE, Mikhaïl, La poétique de Dostoëvski, trad. Isabelle Kolit-
cheff, Paris, Senil, 1970.

—, Eshtétique de la création verbale, trad. Alfredo Aucouturier,
Paris, Gallimard, 1984.

—, Toward a Philosophy of the Act, trad. Vadim Liapunov, Austin,
Texas University Press, 1993.

— et V. N. VOLOCHINOV, Le marxisme et la philosophie du langua-
ge, trad. Marina Yaguello, Paris, Minuit, 1977.

BLOOM, Harold, The Western Canon. The Books and School of the
Ages, New York, Harcourt, 1994.

DÍAZ-DIOCARETZ, Myriam, y Iris M. ZAVALA, Breve historia feminis-
ta de la literatura española (en lengua castellana), Barcelona,
Anthropos, 1993.



44

JAMESON, Fredrick, Political Unconscious, Ithaca, Cornell Universi-
ty Press, 1982.

KRISTEVA, Julia, “Une poétique ruinée”, en Bakhtine, La poétique
de Dostoïevski, Paris, Seuil, 1970, pp. 1-27.

MALCUZYNSKI, M.-Pierrette, “The Sociocritical Perspective and Cul-
tural Studies”, Critical Studies, 1:1 (1989), 1-22.

—, “Mikhail Bakhtin and the Sociocritical Practice”, Discours so-
cial/Social Discourse, 3:1-2 (1990), 83-97.

—, Entre-dialogues avec Bakhtin ou Sociocritique de la (dé)raison
polyphonique, Amsterdam, Atlanta, Rodopi, 1992.

—, “Quelques réflexions sur le discours musical chez Bakhtine”,
Recherches sémiotiques/Semiotic Inquirí, 18:1-2 (1999), 1-22.

PÊCHEUX, Michel, “Analyse du discours, langue et idéologie”, Lan-
gages, 73 (1975a), 3-6.

—, “Mise au point et perspectives à propos de l’analyse automati-
que du discourse”. En colaboración con C. Fuchs, Langage, 37
(1975b), 7-80.

—, Les vérités de la Palice, Paris, Maspero, 1975c.
ROBIN, Régine, et Marc ANGENOT, “L’inscription du discours social

dans le texte littéraire”, Sociocriticism, 1.1 (1985), 53-82.
ROBIN, Regine, “Pour une socio-poétique de l’imaginaire social”,

Discours social / Social Discours, 5:1-2 (1993), 7-32.


	Untitled
	Untitled



