Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA
2006

Yo no es un O/otro

M.-Pierrette Malcuzynski
(traduccidn de Luisa Puig)

Este articulo es una reflexidén que parte de una teorfa sociocritica y propone articu-
lar el estudio sobre textos literarios escritos por mujeres en una combinatoria tedri-
ca tridimensional: ciertos postulados tedricos de Bajtin —en particular lo concer-
niente al estudio dialégico del discurso—, las investigaciones en sociocritica sobre
la heterogeneidad constitutiva de la realidad textual y algunas orientaciones de la
critica feminista, en especial las que buscan reformular la cultura desde una pers-
pectiva feminista.

This article takes as a point of departure a sociocritique theory, and proposes the
study on literary texts written by women as a combination of three theoretical di-
mensions: the combination of some postulates from Bakhtin, particularly those
concerning his dialogical theory of discourse; with research on sociocritique
about the constitutive diversity of textual reality, and with some orientations
from the feminist critique, especially those that seek to reformulate culture in a
feminist perspective.

19



Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA
2006

M.-Pierrette Malcuzynski
(traduccidén de Luisa Puig)

Yo no es un O/otro
Nota preliminar

Esta intervencion retoma los puntos esenciales de una re-
flexién sobre teoria sociocritica feminista, reflexion que forma
parte de un proyecto de investigacion en curso sobre el surgi-
miento y el desarrollo de las formaciones discursivas en los
textos literarios hispdnicos (espafoles e hispanoamericanos)
escritos por mujeres. Se trata, pues, de aseveraciones que se
inspiran en una serie de intervenciones y de conferencias, asi
como de publicaciones anteriores o actualmente en prensa, la
mayoria en espafiol.! El presente trabajo busca desarrollar
ciertos aspectos tedricos de la aportacion del dialogismo bajti-
niano en lo que toca a la problematica en su conjunto. Precise-
mos, por otra parte, que si la sociocritica es una disciplina que
no puede negar su origen bajtiniano en lo que concierne a mu-
chos de sus postulados, ningtin investigador o investigadora
que, por lo demds, se considere ‘“sociocritico” o que se recla-
me partidario de la sociocritica, sea cual fuere su orientacion,

! Para una seleccién representativa de esta investigacién, véanse mis articu-
los de 1993, 1994 y 1995, citados en la bibliografia, a los que habra que afadir
un estudio monografico, actualmente en preparacion, sobre las Memorias de
Leonor Lépez de Cérdoba (principios del siglo xv) (1997, para el texto de estas
Memorias).

21



ha desarrollado un discurso que tome en cuenta, de manera in-
tegra, los textos escritos por mujeres como objeto de estudio
especifico.? Es ésta una situacién, por lo menos curiosa, vi-
niendo de una disciplina en vigor desde hace cerca de 25 afios
y que se relaciona, entre otros temas, con el andlisis del dis-
curso y de los discursos. Habremos, pues, partido de cero en
la articulacién de una teoria sociocritica pertinente con el pro-
blema particular que presenta el examen de los objetos socio-
culturales literarios, cuando el sujeto que habla y escribe en el
texto es una mujer.

Al mismo tiempo que busca articularla, la hipétesis de una
teoria sociocritica feminista se sitia en una combinatoria de
intersecciones tridimensionales de la siguiente manera:

1. Algunos de los postulados tedricos de los escritos de Baj-
tin / Voloshinov, en particular los que remiten a la coyuntura
comunicacional del trabajo dialégico sobre el discurso.

2. Las modalidades metodoldgicas sociocriticas de base, a
proposito del trabajo sobre la heterogeneidad constitutiva de
la realidad textual. Esto significa examinar no sélo la manera
como se dice lo que se dice, sino también leer los “blancos”
de un texto, “escuchar” y descifrar sus silencios, descodificar
los no dichos y, lo que no es lo mismo, los indecibles, los “in-
confesables”. Es decir, desarrollar, a nivel del texto, todo lo
que Michel Foucault definia en términos de lo que puede ser
dicho “aqui” y no “alld”, y viceversa.

3. Ciertas orientaciones de la critica feminista de los afios
ochenta® que buscan reformular la cultura desde una perspec-
tiva feminista, distinguiéndose de las proposiciones que giran
alrededor de una “feminizacion de la cultura”, cuyas premisas
podriamos resumir como una pura y simple inversion de la

2 De hecho, ciertos sociocriticos piensan que desarrollar un discurso teérico
feminista desde el “interior” de la sociocritica no es realmente “necesario”.

3 Esta perspectiva se basa, en parte, en las proposiciones de Adrienne Rich
(1979) como la “Re-visién” o “reescritura de la cultura patriarcal”.

22



premisa lacaniana “yo es un Otro” en “ese otro soy yo”. A pri-
mera vista, reformular la cultura en tal perspectiva consiste en
reemplazar el paradigma “la mujer como el otro” por “la mu-
jer y el otro”, “el otro” entendido en el sentido amplio, ontol6-
gico y cognitivo del término. Esta reorientacion de base permite
a Myriam Diaz-Diocaretz (1989, 126) postular un acercamiento
“situado en el cruce entre una critica feminista que considera
al lenguaje como un fendmeno no determinista y la teoria de
la comunicacién de Mijail Bajtin” (la traduccién del inglés es
mia; 1989, 126).4 Insuficiente me parece, en cambio, la con-
tinuacion de esta proposicion —que sin embargo no deja de
ser una de las mds sugestivas en la teoria critica feminista
contempordanea—, la cual implica el estudio de “ ‘ese otro’
en el discurso, como también de las ‘voces’, las formas, las
correlaciones y los contextos de ese ‘otro’, cuando el sujeto
que habla y escribe es una mujer” (Malcuzynski 1991, 136).

Lo esencial del trabajo por hacer se situa, en mi opinidn, a
nivel de la conjuncién y del nuevo paradigma. Asi, a nivel
tedrico, es posible vislumbrar la construcciéon de una sociocri-
tica feminista, en cierta forma como una cuarta dimensién de
la problemética de conjunto, que permite que los tres ejes de la
combinatoria interactien reciprocamente. Pero, tengamos cui-
dado: no se trata simplemente de poner en relacién y de con-
frontar elementos contiguos provenientes de practicas criticas
que, en suma, son bastante diferentes los unos de los otros. Para
valorizar la dindmica interactiva de sus funciones respectivas,
reiteremos, con Bajtin, el hecho de que incluso la estética (lite-
raria) “necesita forzosamente de definiciones reciprocas con
los otros campos, en la unidad de la cultura” (“Le probleme

4 Consultar también de M. Diaz-Diocaretz, “El sociotexto: el entimema y la ma-
triherencia en los textos de mujeres” (Malcuzynski 1991, 129-144) y “La palabra
no olvida de dénde vino”. Observemos que M. Diaz-Diocaretz es una de las raras
criticas feministas que, en vez de aplicar mecdnicamente tal o cual modalidad de
origen bajtiniano al texto escrito por la mujer, aprovecha los postulados tedricos
de Bajtin, retrabajandolos en una perspectiva especificamente feminista.

23



du contenu, du matériau et de la forme dans 1’oeuvre littérai-
re”, Esthétique et théorie du roman, 26). Se trata sobre todo
de acentuar los procesos dialdgicos de estas interacciones, con
el fin de mitigar los riesgos de llevar a cabo, de nuevo y siem-
pre, una polarizacién binaria velada: los co(n)textos> de la mu-
jer, por una parte, y los del “otro”, por la otra. A nivel de la
practica critica, esto significa, en cierta forma, asir cognitiva-
mente esta interseccion vital y extraer los modos de articula-
cién de la preeminencia de lo interdiscursivo sobre el discur-
so, para dar cuenta de las prerrogativas ontoldgicas y sociales
de los diversos empleos de los discursos, ellos mismos prove-
nientes de diversas clases y categorias. Para lograr lo anterior,
propuse, hace algunos afios, un concepto operador que deno-
miné monitoring,% el cual busca precisar y profundizar, en una
perspectiva sociocritica, el trabajo (creador, critico) del sujeto,
trabajo que Régine Robin y Marc Angenot (1985) llamaron
“la escucha del discurso social”, pero que no considera al su-
jeto mds que en su acepcion neutra, agenérica (genérica en el
sentido inglés del término gendered). Por monitoring se bus-
ca, en primer lugar, interpelar la polifonia discursiva de mane-
ra comprensiva, trabajando, por una parte, las interacciones
dialdgicas intersubjetivas, las que definen las relaciones entre
diversos sujetos, los cuales, a través de su practica (textual),
manipulan materiales discursivos igualmente diversos y no
sOlo lingiiisticos y, por la otra, las relaciones dialécticas en-

5 Consultar Robin (1993) sobre la diferencia entre “co-texto” y “contexto”.

6 Cf. Malcuzynski 1989 y, en particular en 1991 [dir.] (“El monitoring: hacia
una semidtica social comparada”, 145-174); por otra parte, se encontrardn los
primeros esbozos de una reorientacién feminista del concepto en los articulos de
1993 y 1995. En lo que concierne al término mismo, inicialmente me inspiré en
el titulo de un programa de la Televisién Nacional Polaca, Monitor —un one-
man show sobre la politica nacional e internacional—, difundido en los afios se-
senta. Observemos, en fin, que mi concepcién de monitoring no tiene absoluta-
mente nada que ver con los trabajos provenientes de ciertos campos de la (psico)
lingiifstica, que utilizan el mismo término para designar ciertos mecanismos de la
produccién del lenguaje en el individuo.

24



tre los sujetos y sus objetos. Distinguiendo, por otro lado,
entre valor de cambio y valor de uso, el monitoring requiere
de una teoria de la mediacién que remita no sélo a la circula-
cién de los discursos, sino también a su produccién y su ma-
terializacion, en el seno de un estado de sociedad dado, es
decir al sujeto productor.

El punto de partida conceptual es la nocién bajtiniana de
umbral. Ahora bien, esta nocidén no designa una especie de no
man’s-land, un constucto in abstracto, un topos digamos neu-
tro o indeterminado. En mi lectura de Bajtin, estar en el um-
bral significa “situarse en la frontera”, en un lugar de conver-
gencias multiples y multidimensionales. El objetivo es el de
desdoblar el mapa (me atreveria casi a decir topografico) de ese
complejo sociointerdiscursivo que llamamos texto, abrir un
espacio distintivo de andlisis textual que interpela una serie de
relaciones concretas, materiales de produccion, de orden trans-
semiotico e interdisciplinario de facto, entre una practica so-
cioideoldgica definida y la practica cultural, entre otras litera-
ria. Mas que un trabajo sobre los problemas (eternos) de la
representacion, damos cuenta de una reevaluacion de la cons-
titucién del sujeto y del discurso relativo a la construccion de
la identidad sociocultural. Por consiguiente, hablamos en efecto
de una lectura que, fundada en la premisa bajtiniana de la he-
terogeneidad social de la circulacién del lenguaje y de la comu-
nicacion, restituye, al andlisis del sujeto, una problemaética
cognitiva en el seno de una economia epistémica de “respon-
sabilidad”. En lo que concierne a la prictica feminista, se trata
sobre todo de resistir a las configuraciones constituidas por
toda clase de oposiciones maniqueistas que desembocan en la
exclusion o, en todo caso, en la relegacion del sujeto femenino
(y/o feminista, poco importa), aislandolo en un proceso de
autorrepresentacion periférico; todo lo relacionado con lo
que antes se llamaba, de acuerdo con Deleuze y Guattari y
en otro contexto, los procesos de desterritorializacion. Resis-

25



tencia también a las sintesis metafisicas agenéricas que engen-
dran discursos ‘“‘antropéfagos” y que manipulan factores de
neutralizacion. La voz supuestamente neutra producto de una
unica verdad impersonal y monolitica es, en mi opinién, un
sofisma absurdo. Hablar nunca es neutro; nos lo recuerda el ti-
tulo de la obra de Luce Irigaray.

Detengdmonos un instante en este fundamento epistemol6-
gico y recordemos que una teoria bajtiniana del discurso afir-
ma que no solo se trata de lo que acontece “al interior” de
nuestra propia conciencia, sino en la frontera de la conciencia
de otro sujeto cabal, completo, precisamente en el umbral.
Para Bajtin, el mas alto grado de socialidad estriba en el hecho
de que cada experiencia interna, cada sujeto, termina por to-
parse con otro. Toda la “ontologia del yo” en el sentido bajti-
niano se dialogiza, en primera instancia, en esta frontera, y no
puede realizarse mas que en este lugar de encuentro lleno de
tensiones. El sujeto siempre es el producto de su interaccion
con otros sujetos. “El acontecimiento en la vida del texto, su
ser auténtico, siempre tiene lugar en las fronteras de dos con-
ciencias, de dos sujetos” (“Le probleme du texte”, en 1984,
315). Y también:

El acto verdaderamente creador (y, en realidad, todo acto)
evoluciona en las fronteras (en las fronteras de los valores)
del mundo estético, de la realidad de lo dado (la realidad de lo
dado es una realidad estética), en las fronteras del cuerpo, en
las fronteras del alma, evoluciona en el espiritu; en cuanto al
espiritu, no existe todavia; para el espiritu, todo estd ain por
venir, y lo que ya es, para €l ya fue (“L’auteur et le héros”,
1984, 209).

El otro (interlocutor/discurso) siempre es el otro del otro (in-
terlocutor/discurso). Esto permitié a Jacqueline Authiez-Revuz
(1982) afirmar que el otro del Otro (con O maytscula, incons-
ciente) no existe en una concepcidn bajtiniana de la problemati-

26



ca del sujeto. De manera que el corte interior de origen psi-
coanalitico —aquel que hace que la teoria del sujeto se deslice
en una “alteridad” del yo cuya explosion interna se interpreta,
a partir de entonces, como el origen formativo de un discurso
plural— es una férmula que permanece ajena al pensamiento
bajtiniano. De igual forma, no confundamos las relaciones de
“ambivalencia”, de “paradoja”, de “ambigiiedad”, etc., que
mantienen entre ellos los jirones fragmentarios del texto pos-
testructuralista / modernista, con el didlogo social bajtiniano.
Olvidariamos de golpe al sujeto productor.” No nos cansare-
mos nunca de remitir explicitamente al problema que presen-
tan estas tendencias en la teoria y la critica literarias, en vigor
todavia hasta la fecha, aglutinadas alrededor de los conceptos
que acabo de mencionar, la mayor parte de los cuales fueron,
por lo demads, engendrados en las primeras lecturas e interpre-
taciones, bastante raras, de Julia Kristeva de los escritos bajti-
nianos, en particular del dialogismo, de lo polifénico y de la
carnavalizacion.

Seamos precisos: revisar el monologismo idealista hegelia-
no a través de un prisma psicoanalitico ciertamente no podia
mas que conducir a una, digamos, “nueva” dialéctica que ven-
dria a ponderar un sincretismo freudiano marxista triunfante.
Habra, en cambio, atestiguado la entronizacién de este doble
O/otro supremo (por lo demds, siempre “suyo’”, nunca “suya’)
y que, sin embargo, logré canonizar Lacan, como un magistral
Nietzsche contemporaneo, pero con las patas al aire, si se me
permite la expresion (o, segun sea el punto de vista, con la na-
riz por tierra). Hago referencia a esta Optica perfectamente a-
histdrica que se precisa a partir de una ruptura interna, paraes-
quizoide, fundada en una problematica del subconsciente y
transmitida por una pseudometafisica psicoanalizante: mirada

7 Es decir, quién escribe, para quién y a quién se dirige uno, desde qué espa-
cio cronotdpico (geopolitico, social, cultural, etc.) y cudndo, cémo y, sobre todo,
por qué.

27



atemorizada del [Sobre-]Mi en tanto que reflejo (post-?)es-
tructural de un deseo que no puede o no pudo obtener su obje-
to. Y asi naci6 esta confusion masiva entre produccién cultu-
ral, por una parte, y productividad de los sistemas simbdlicos,
por la otra, ahi en donde, precisamente, a través de aquello
que no tengo ningtin escripulo en llamar un lapsus monumen-
tal, Kristeva (1970) pudo afirmar que el Sujeto® con S maytis-
cula esta (bien) muerto. Sin embargo, la cultura y sus objetos
no pueden considerarse objetos de intercambio, transferidos,
por asi decirlo, o “diferidos” de un sistema de referencia a otro
por un si o por un no. En lugar de fusion, de exclusién o de
sustituciéon —en definitiva, de la deposicidn sistematica, vela-
da o no, de un discurso por otro, es decir, de una recanoniza-
cion—, el dialogismo implica una practica de acercamientos y
de tomas de contacto entre fendmenos usualmente aislados los
unos de los otros. Evidentemente, no se trata de una simple
acumulacion de saberes en la que la erudicion consistiria en
recolectar discursos heterogéneos y amontonarlos, unos enci-
ma de otros, para constatar la evidencia de la “diferencia” y de
los “diferendos” en el seno de cualquier pluralidad, a reserva
de olvidar o de borrar esta evidencia lo mas rdpidamente posi-
ble. Hablamos, més bien, de una practica cognitiva y ética que
interpela a la heterogeneidad de lo “plural” de manera que no
se diluyan en ella las propiedades o las particularidades que lo
constituyen.

Me opongo a las interpretaciones anaxioldgicas y ahistori-
cas que hacen de la relacion dialdgica, en el sentido bajtiniano
del término, una amalgama sincrética resultante, a la vez, de
Arthur Rimbaud, de Mijail Bajtin y de Jacques Lacan. En
otras palabras, a nivel del discurso, “Yo [no] es un O/otro”: si
yo no puedo ser yo sin aceptar la relacién interactiva y partici-
pativa contigo/interlocutor —el otro sujeto/discurso integro—

8 Por lo demds, muy diferente del Autor (barthesiano).

28



pero que no es yo, esto no quiere decir que yo no sea yo, suje-
to/discurso también integro, y que no podria confundirse con
“un otro” ni con “el Otro del otro”. ““Yo también soy”, dice Baj-
tin.? Se trata, antes que nada, de desenmascarar las diversas
estrategias que, todavia y siempre, incluso en el seno de las
mas radicales teorias criticas contempordneas, hacen recaer la
“voz” de la mujer en la trampa tendida por las multiples confi-
guraciones de polarizacion binaria, caracteristica del fetichis-
mo de la lingiiistica. Ahora bien, en la actualidad ya no basta
con dar cuenta de la evidencia de que el lenguaje es, en si mis-
mo, portador de la institucién patriarcal, ni de asumir, incluso
de manera critica, el discurso “minoritario” al que la ideologia
(cultural) dominante —es decir, el discurso social— reduce el
sujeto femenino que escribe en el texto. En definitiva, el proble-
ma mds apremiante, observaba hace poco Toril Moi, es cdmo
evitar el empleo de concepciones machistas —canénicas— a
propésito de la estética, de la historia y de la tradicién, cuando
el sujeto que habla y escribe es una mujer. Y esto tiene precisa-
mente que ver con un problema fundamental de ética.

Me parece mucho mds urgente trabajar la formacién y la
estructuracion del “o” de los discursos a partir de los que se ar-
ticulan las formas de representacion. Desde este angulo, mas
importantes que la linea divisoria a partir de la cual o sobre la
cual se (re)constituye un imaginario candnico, sean cuales
fueren justamente sus formas de 1rep1resentaci(’)n,10 son las es-

9 “I, too, exist” (Bajtin, Philosophy, 9).

10'En 1o que concierne a los estudios literarios, pienso en la consigna que con-
siste en afirmar que la tarea feminista por excelencia es la de reescribir el canon (cf.
“Las formas y funciones de una teorfa critica feminista. Feminismo dialégico” de
Iris M. Zavala). Es éste un argumento peligroso, sobre todo para una aproximacion
que se reclama bajtiniana, y que corre el riesgo de patinarse en todos los sentidos.
En particular, veria en ello el peligro de unirse, a pesar de nosotros mismos, a esas
nuevas orientaciones radicales de recuperacion ultraconservadoras de lo que podria
Ilamarse “el aparato o los aparatos candnicos” sobre los que la ideologia disimula
mal sus premisas cripto-fundamentalistas, ahi donde Harold Bloom pudo decir que
sin el Canon, con C mayuscula, se deja de pensar (“Without the Canon, we cease to
think™, 41). Sefialemos claramente que los propdsitos sustentados en los cuatro vo-

29



trategias socioideoldgicas que negocian y potencializan una
prerrogativa que he llamado diferencial. Me inspiro aqui en lo
que en matematicas significa un diferencial —que remite a la
diferencia creada por el aumento infinitamente pequefio de
una funcién, correspondiendo al aumento infinitamente pe-
quefio de una variable— y, sobre todo, de lo que la nocién nos
aporta a partir de su significacion en el terreno de la mecénica.
Es decir, un mecanismo que entrelaza tres méviles, imponien-
do las condiciones para que cada una de sus velocidades si-
multaneas sea proporcional a la suma o a la diferencia de las
otras dos.!! Estas dos definiciones de “diferencial” nos acer-
can, respectivamente, del concepto del grado cero del dialo-
gismo y de la perspectiva desjerarquizante que nos ofrecen las
teorias bajtinianas sobre la polifonia literaria. Y sugeri, hace
ya algunos afios, abordar ese grado cero como el punto o uno
de los puntos de partida metodoldgicos de la prictica sociocri-
tica (cf. Malcuzynski, 1989, 1990, 1992).

Segtn lo que se puede deducir de las sugerencias bajtinia-
nas, el concepto del grado cero designa una especie de cuarta
dimension en la dindmica tripartita del dialogismo, espacio o
topos en el que Bajtin introduce “el punto de vista de un ‘ter-
cero’ que no participa formalmente en el didlogo pero que lo
comprende” (Bakhtin 1978, 335). Es justo a nivel de esta re-
flexiéon donde se materializa el abismo que, como yo lo en-
tiendo y en una perspectiva cognitiva, se perfila entre “inter-
pretar” y “comprender” en el sentido bajtiniano del término.
Es decir, entre, por una parte, interpretar el mundo, los objetos

Iimenes ya publicados, de los cinco o seis anunciados, sobre una historia feminista
de la literatura espafiola (Diaz-Diocaretz y Zavala, 1993 y Zavala, 1995, 1996,
1997), encierran numerosas aportaciones innovadoras que, a partir de ahora, habra
que tomar en cuenta, tanto en lo que concierne a la historia literaria espafiola como
a la critica feminista en general. Ciertas proposiciones, en cambio, como la men-
cionada arriba, suscitan problemas muy delicados cuyas consecuencias tedricas no
es posible ignorar.

11 Ver Malcuzynski (1999) para una discusién sobre el “sonido diferencial”
en actstica musical.

30



socioculturales, etc., y considerar la diferencia (diferencia toma-
da aqui en tanto que concepto axioldgico) como una entidad ce-
rrada, objetivada, siempre plural ciertamente, pero abordada y
cercada en su aislamiento en tanto que “otra extranjera” y, por
la otra, comprender la pluralidad en tanto que diversidad;
comprender el mundo en y desde la diversidad, a partir de las
relaciones y de las interrelaciones entre las diferencias que
constituyen el mundo en el sentido de totalidad en cualquier
momento dado de la historia. En el seno de una teoria socio-
critica de la interdiscursividad, avanzaré la idea de que, a par-
tir del grado cero dialégico de Bajtin, las modalidades estraté-
gicas del diferencial feminista articulan una secularizacion del
discurso.

Propongo, por consiguiente, trabajar la problemética del su-
jeto no de manera “reactiva” frente a la axiologia candnica en
vigor en tal o cual estado de sociedad dado, y las formas pa-
triarcales de division genérica a partir de un bloque hegemoni-
co, sino desde el interior de los procesos interdiscursivos ma-
nifiestos por y en el texto, ahi donde hablar de lo intertextual
no tiene precisamente ningtn sentido si no se sitia en relacion
con las diversas practicas sociodiscursivas que sostienen y
atraviesan el texto. Para Bajtin, “el texto no es un objeto, por
lo que es imposible eliminar de €l o neutralizar en €l la segun-
da conciencia, la conciencia del que cobra conocimiento del
texto” (“Le probleme du texte”, en 1984, 315). Tal como alu-
diamos mds arriba, no podriamos confundir la relacién dial6-
gica entre dos o varias conciencias, la cual permite al aconte-
cimiento vivo, que es la idea, desarrollarse, con la relacion
dialéctica que caracteriza la unién de la idea y de la palabra
(Bakhtine 1970, 129), lo que Michel Pécheux llamaba, en otro
contexto, “el imaginario lingiiistico”.

Probemos el argumento siguiente: aquello que se ha tradu-
cido en los trabajos de Bajtin en términos de lo “dado” y de lo
“creado” remite muy concretamente a una serie de interrela-

31



ciones cognitivas que no son para nada binarias. Muy por el
contrario y al igual que la relacién dialdgica (cf. Bakhtine/Vo-
lochinov 1977), se trata de relaciones fundamentalmente tri-
partitas que incluyen un “posé”” (“posited” en la traduccién
inglesa; “planteado” de acuerdo con Tatiana Bubnova, la tra-
ductora al espafiol de Bajtin). Yo prefiero hablar en términos
de “proyectado”, en el sentido de “proyeccién” de horizontes
ideoldgicos, epistemoldgicos. Bajtin sefialaba que hay dos
factores que entran en juego en la determinacién de un texto
(lo “creado”) y que “conforman un enunciado: el designio (la
intencién) y la ejecucién de ese designio” (“Le probleme du
texte”, en 1984, 312),!2 ahi donde se insertard el designio a la
categoria de lo “proyectado” y su ejecucién a la de lo “crea-
do”, y que hace que lo “proyectado” pertenezca siempre a lo
“creado”. Lo “creado” no puede actualizarse en la sola rela-
cién que mantiene con lo “dado”. De hecho, lo “creado” no es
entonces posible, no es concebible mas que en la frontera de
lo “dado” y de lo “proyectado”. En lo que concierne a una re-
formulacion de la cultura en una perspectiva feminista, falta
por hacerse todo un trabajo tedrico a nivel de esta distincion
incuestionable entre “discurso” y “texto” en el seno de la rela-
cién que las nociones bajtinianas de ética y de estética mantie-
nen entre si, cuando el género (gender) del sujeto es conside-
rado como una categoria de andlisis especifica.

Llegamos al corazén de la problematica de la produccion
del sentido. El sentido siempre es una variable coyuntural
pero que no podriamos considerar sinénima de lo polisémico.
No confundamos esta “comprension” (en el sentido estricto
del término) de la nocién de “sentido” con un punto de vista
objetivado, vago, transhistérico y por el cual se asimilaria a

* Término en francés (nota de la traductora).

121 a cita continta: “Interrelacién dindmica de esos dos factores, su lucha que im-
prime el caracter al texto. Un desacuerdo entre esos factores puede decir mucho. El

lapsus escrito, oral, segtin Freud (expresion del inconsciente). La modificacion del
designio en curso de ejecucion. La no realizacion de la intencion fénica”.

32



una “Verdad” simbdlica de significacion, impersonal a nivel pa-
radigmatico, es decir, “universal” en una acepcion, digamos,
neutra de su formulacion.

Entenddmonos bien: el sentido no es una entidad sino un pro-
ceso, un proceso por lo demas dialégico y no dialéctico. Es nue-
vamente Bajtin quien da cuenta de esta afirmacion. “El sentido
siempre responde a una pregunta. Lo que no responde a nada
nos parece insensato, se desliga del didlogo”, explica, agregan-
do “que no hay un ‘sentido en si mismo’. El sentido no existe
mas que para otro sentido, con el que existe conjuntamente. El
sentido no existe solo (solitario)” (“Les carnets 1970-71”, en
1984, 366). Es ésta, sin duda, una distincion clara y precisa que
permite establecer que lo que la significacion seria a la dialécti-
ca es lo que el sentido es al didlogo. Asi, el sentido no es una
categoria cuantificable lingiiisticamente, ahi donde la palabra,
subraya Bajtin, “revela sus significaciones sélo en contexto”.
Tal como la ideologia, el sentido sélo es identificable, pero no
porque el discurso no tenga frontera, como si fuera un espacio
que, por definicién, transgrediera todos los limites —postulado
apreciado por los posmodernos— sino porque el discurso es, en
si mismo, una frontera. El matiz es sutil, es cierto, pero funda-
mental: el discurso es una frontera porque se trata de una ins-
tancia dialogizada en la que miiltiples conciencias, provenientes
de diversos horizontes, confluyen para constituir una coyuntura
determinada. En el seno de esta coyuntura, sociopolifénica y
epistemoldgica, el sujeto siempre toma posicion.

La nocién de imaginario canénico que hace un momento
adelantamos exige, evidentemente, desarrollos que no es posi-
ble discutir aqui,!? pero sefialemos que en sus aspectos asimi-
lados o rechazados, de acuerdo con el estatus y la funcion del

13 Todo un trabajo taxonémico falta por hacer para desembrollar los diversos
usos de la nocién de imaginario, desde su empleo en el sentido técnico lacaniano, a
las diversas acepciones de “el imaginario [de lo] social”, pasando por la nocién ba-

jtiniana [Voloshinov] de subterrdneo politico y aquella, demasiado vaga, de in-
consciente politico de Fredric Jameson, entre tantos otros.

33



sujeto en el seno de la polifonia discursiva, el contenido can6-
nico del imaginario siempre forma parte integrante del texto.
Podriamos decir que lo candnico es lo “no decible” de toda
formacion imaginaria y, como tal, de cierta manera se identifi-
ca con lo que seria el hdbito de su discurso. En consecuencia
podemos argumentar que cuando la contingencia genérica es
comprendida como una categoria de andlisis propiamente di-
cha de la constitucion del sujeto, la institucion del patriarcado
aparece entonces como un hdbito con ramificaciones multi-
ples. Podemos hacer visible este habito patriarcal explicitando
las dos etapas cognitivas que el sujeto atraviesa cuando es una
mujer la que habla y escribe, en particular cuando ese sujeto
estructura su identidad sociocultural a partir de un discurso es-
pecificamente feminista: primeramente —y contrariamente a
lo que nos ensefiaron Michel Pécheux,!4 Louis Althusser, in-

14 Remitimos, evidentemente, a la teoria de los “dos olvidos” de Michel
Pécheux (1975 ay b), a la que habremos hecho varias veces alusién en el curso
de esta intervencion. Recordemos especificamente la argumentacién de Pécheux:
el olvido n°® 1 devuelve la constitucion del discurso a una zona de naturaleza in-
consciente, inaccesible al sujeto: en otras palabras, por analogia a la relacién que
establecia Lacan entre el yo y el Otro, con O mayuscula, el sujeto “olvida”, repri-
me el sentido que se forma en procesos que le son exteriores. Por otra parte, el
olvido n° 2 que, de manera no simétrica, sitia los procesos de enunciacién en la
zona del preconsciente, al mismo tiempo que remite a un problema de identifica-
cién imaginaria en el que el otro, con o mindscula, se vuelve otro yo. Asi se pos-
tulaba la hipétesis de la ilusién discursiva: “ilusién”, en primer lugar, por parte
del sujeto, de estar en el origen del sentido bajo la forma de la recaptura por
[é1] de un sentido preexistente universal y, en consecuencia, de producir efectos
de ocultacién (“todo aquello que le habria sido posible decir al sujeto” pero que
no dijo o de “todo aquello que se opone a lo que dijo el sujeto”). Impresion “de
realidad del pensamiento”, en consecuencia, “ahi donde reside la ‘libertad’ —que
Pécheux pone entre comillas— del sujeto hablante (‘sé lo que digo’, ‘sé de qué
hablo’)”. La diferencia, la desigualdad entre los dos olvidos (“lo no afirmado
precede y domina lo afirmado”) corresponde a una relacion de dominacién: la re-
presion que caracteriza el olvido n° 1 regula, a fin de cuentas, la relacién entre lo
dicho y lo no dicho en el olvido n° 2, donde se estructura la secuencia discursi-
va”. Y Pécheux nos permite recordar, citando a Lacan, que todo discurso es ocul-
tacion del inconsciente. “El efecto de la forma-sujeto del discurso es, pues, en
primer lugar, el de ocultar el objeto del [...] olvido n° 1, por el sesgo del funcio-
namiento del olvido n® 2”, agrega éste, de manera que “de reformulacién-parafra-
sis que caracteriza una formacidén discursiva dada aparece como el lugar de cons-
titucién [de un imaginario lingiiistico]”.

34



cluso Fredric Jameson (el de El inconsciente politico) y tantos
otros que fundaban sus reflexiones en una episteme de la am-
nesia, en cuya base se encuentran las teorias neofreudianas
contemporaneas—, sin olvidar sobre todo que las “voces” que
articulan la hegemonia patriarcal desde el interior del discurso
son, ellas mismas, las que encuadran, dirigen y legitiman, des-
de el exterior, las estructuras discursivas oprimidas, en ocasio-
nes llamadas “minoritarias” frente a las consideradas “mayori-
tarias” del discurso social. Y en una segunda etapa, tal vez
aun mas importante, sin olvidar tampoco el hecho de que, al
aceptar las formas de su propia contradiccién interna, el sujeto
tiende a marginalizarse y a proyectar al exterior ese constructo
binario, esencial para esta misma axiologia hegemonica, cuya
ideologia constituye el fundamento de nuestra epistemologia
occidental, y que la coyuntura posmoderna expresa en térmi-
nos de “la ambivalencia”, de “la paradoja”, de “la ambigiie-
dad”, etcétera.!> Antes que nada y sobre todo, por teoria so-
ciocritica feminista se afirma una practica irreductible a las
modalidades monoliticas que confronta; modalidades que, en
nuestra época llamada “pluralista”, tal vez mas que en otras,
pero en ningln caso exclusivas de ésta, fundan su eficacia
apropiandose del diferencial como suyo y, al mismo tiempo,
fijan o “canonizan” los contenidos periféricos en tanto que or-
den legitimo y aceptado como tal, en la 6ptica de esta misma
hegemonia.!% Frente a este aparente callején sin salida, es des-
de ahora necesario cambiar de pie, recobrar una focalizacion
critica que extraiga las estrategias a las que recurre el sujeto
cuando estructura su socialidad, para poder plantear el proble-
ma de la tension inherente de la heterogeneidad y lograr re-

15 De igual forma, los conceptos de “indeterminacién” y de “diferencia” (cf.
Derrida) no son sindénimos de “diferencia” y ain menos de “diferencial”; tam-
poco seria posible confundir el de “diseminacién” con el de “diversidad polif6-
nica”.

16 Hace ya tiempo, Jean-Francois Lyotard calificaba este mecanismo de re-
apropiacién posmoderna como paralogia.

35



configurar las relaciones entre lo comunicacional y las formas
de las significaciones. Mas que buscar inventarse un, diga-
mos, “nuevo” lenguaje, remito a una politica sociocritica que
lleve a cabo una hermenéutica responsable de mediacién cul-
tural; es decir, que descolonice, por decirlo asi, la problemati-
ca genérica impuesta por el patriarcado, y desmarginalice al
sujeto femenino sin por ello neutralizar su toma de posicion.
En lo que concierne a los procesos de la puesta en texto,
esta toma de posicién se enuncia dialégicamente para recubrir
una prerrogativa discursiva que surge de la conjugacion entre
lo que llamé en otra parte, lo “ya ahi” y “lo que todavia no
estd”. Entendemos esta conjugacién no como un cierto volun-
tarismo dogmatico sino como una manera de repensar el mun-
do; se trata menos de atacar o de negar, que de concebir hori-
zontes diferenciales —restituir un poco de utopia, sobre todo
ahi donde parece ya no haber, nunca ha hecho dafio, que yo
sepa—. Hago alusion a lo que quisiera ser la ilustracion del
diferencial como funcién del “cambio”. Ahora bien, todos sa-
bemos que el cambio no puede ser abordado en términos de
una division entre el poder y el saber, sino en una Optica que
pone en relacion especificamente el ejercicio del poder y la
adquisicion del saber. Y esto significa confrontar ciertas opi-
niones que afirman que el cambio no es visible mas que a pos-
teriori, a titulo de hecho realizado. Ahora bien, si es posible
afirmar que el cambio no puede asumirse mas que en una
puesta en perspectiva retroactiva, creo, sin embargo, que no
sOlo se debe buscar delimitar los factores que potencializan el
cambio, sino igualmente que el cambio en si mismo puede
identificarse como tal en lo inmediato de su manifestacion. Es
sOlo a ese nivel ético de “responsabilidad” cognitiva donde
puede utilizarse una re-territorializacién. Me parece entonces
posible concebir una semiosis diferencial en la que los cam-
pos del saber y de la experiencia no se confundan reciproca-
mente, segun los principios del recorte de la semiologia tradi-

36



cional. Y no olvidemos que las formas manifiestas de ese re-
corte —habito negativo semioldgico del fetichismo lingiiisti-
co— proyectan una dicotomia maniqueista que, en sus formas
binarias de representacion, sirven de fundamento y de razén
de ser al poder que la nocién misma de canon ejerce sobre la
legitimacién de la cultura, e igualmente sobre la formacion y
la circulacién de los discursos, asi como sobre sus diversas in-
terpretaciones.

Bajtin escribia en su primera publicacién conocida (Art et
responsabilité, 1919)!7 que “el arte y la vida no son la misma
cosa, pero deben convertirse en mi en algo unitario, al interior
de la unidad de mi responsabilidad”, fundamento ético reto-
mado a propésito del acto (cf. Bakhtin 1993) y que elaboraria
ulteriormente en diversas direcciones estéticas, a medida que
fue desarrollando su reflexion sobre la cultura literaria. Para vol-
ver a dar vigor a esta constatacién propongo, junto con Walter
Benjamin —ese contempordaneo de Bajtin cuyo pensamiento
critico ain queda por examinar de manera sistemadtica en rela-
¢ion con el de Bajtin—,18 considerar la literatura como un or-
ganon de la historia (cf. 1979-1983).1° Sin perder de vista lo
que “organon” significaba para Aristételes en sus tratados de
Logica, la sugerencia nos permite abordar la literatura, en pri-
mer lugar, como un sistema de demostraciones que ayudan a
organizar un determinado razonamiento del conocimiento. Es
en este sentido preciso como Francis Bacon empleaba el tér-

17 Este articulo ha sido omitido de la traduccién francesa de Estetika sloves-
nogo tvortchestva; figura sin embargo en versién espaifiola (trad. de Tatiana
Bubnova) al principio de Estética de la creacion verbal, México, Siglo XXI,
1982.

18 Recordemos al respecto el trabajo de Terry Eagleton (143-172), relativa-
mente desconocido de la critica franc6fona.

19 Serfa efectivamente interesante, por ejemplo, examinar de manera critica,
en una perspectiva comparativa, ciertas propuestas de Benjamin sobre la histo-
ria literaria con las de Bajtin, entre otros en sus articulos “Les études littéraires
aujourd’hui” (1970), “Les carnets 1970-71” y “Remarques sur 1’épistémologie
des sciences humaines” (cf. 1984, 338-393).

37



mino latino, en su Novum organum en lo concerniente al saber
y al razonamiento cientifico. Tal aproximacién a la pragmati-
ca de los saberes difiere radicalmente de lo que sugiere la no-
cién de canon, por lo demds muy bien resumida por Leibniz:
“Llamo cénones las férmulas generales que antes que nada y
sobre todo nos ofrecen lo que pedimos”. Queda por precisar,
desde luego, quién pide qué y en qué contexto.

Esta diferencia se vuelve ain mas clara si nos referimos al
canon musical y al advenimiento de las técnicas contrapuntis-
tas de composicion en la época medieval, cuando el término
de “canon” en ese sentido se asimila al de repeticién, de ma-
nera analoga a una “norma” o modelo a seguir. El canon mu-
sical consiste efectivamente en la rigurosa imitacion de un
canto principal dominante, llamado méis o menos el antece-
dente, por una segunda o por varias voces, la o las consecuen-
tes, que entran sucesivamente las unas después de las otras al
unisono o a intervalos regulares superiores o inferiores. Es im-
portante subrayar aqui que la melodia principal es la que da la
regla y el paso a todas las otras que deben imitarla, nota a
nota. A este nivel de asociaciones tedricas musicales, pienso
igualmente en este otro aspecto del desarrollo del contrapunto,
que llevara a constituir técnicamente la polifonia: es decir, una
multiplicidad de voces que cantan simultdneamente diferentes
melodias y cuyo principio de equipolencia retuvo Bajtin, mu-
cho més escrupulosamente, por lo demds, que lo que parece a
primera vista, cuando concebia y definia el discurso poliféni-
co a partir de una lectura de Dostoievski, y lo oponia a un dis-
curso monoldgico literario, de la misma manera como la polifo-
nia se opone a la monodia en miusica. Es importante subrayar
aqui que la aproximacién bajtiniana consiste menos en fabricar
un paradigma literatura/musica sobre el que €l mismo sefala las
dificultades, que en determinar lo que la oposicién monodia/po-
lifonia en la historia de la musica puede ensefiarnos, al estable-
cer una relacion de la funcion de esta oposicion en lo concer-

38



niente a la historia de la literatura y, en particular, de la nove-
1a.20 Esta aportacion teérica es la que buscamos retomar en
una dptica especificamente feminista.

El primer tratado de musica que hace una clara referencia a
la posibilidad de componer canciones para diversas partes
data de la primera mitad del siglo vii. Habra de todas maneras
que esperar el fin del siglo 1x para que aparezca una definicion
explicativa y tedrica de las técnicas de composicion polifo-
nicas. Asi, fundada en la doctrina pitagérica de las conso-
nancias, la técnica de la diafonia consistia en la concordancia
simultdnea de dos voces o grupos de voces que cantaban hori-
zontalmente la misma melodia en una textura diferente. La
vox principalis designaba la melodia principal, mientras que
la vox organalis era la que reproducia, simultineamente y a
un intervalo determinado, la melodia a titulo de acompana-
miento de la voz principal. Dicho de otro modo, la palabra la-
tina organon, organum designaba, en el origen, una parte can-
tada a una cuarta o a una quinta de intervalo en tanto que
acompanamiento de la melodia principal. Es aqui donde, des-
de un punto de vista tedrico, todo un mundo musical de dife-
rencia puede concebirse, toda una musicologia tal vez bien di-
ferencial entre, por una parte, el mecanismo de repeticion
cuya funcién canodnica es la de imitar (lo anterior sin olvidar
los preceptos ortodoxos de la antigua mimesis), confiriendo a
la melodia dominante su irrefutable especificidad de ideal vy,
por la otra, el organon, es decir el principio que rige, en esta
primera etapa del desarrollo de la polifonia, la concepcion de
acompanamiento de una melodia principal. Esta funcién de a-
compafiamiento y no de imitacion es determinante para la his-

20 “La imagen de la polifonia y del contrapunto sélo indica los nuevos proble-
mas que surgen cuando la estructura de la novela sale de la unidad monoldgica
habitual, de la misma manera como, en la musica, aparecieron nuevos problemas
cuando se rebasé el estadio del monovocalismo. Pero los materiales de la musica
y de la novela son demasiado diferentes como para no hacer mas que una compa-
racion aproximativa de metdfora” (Bakhtine 1970, 53).

39



toria de la teoria musical, ya que la consonancia es un feno-
meno cambiante que encierra, ademds, el potencial de poder
convertirse poco a poco en disonancia segun las leyes de la
evolucion de la escucha. Se trata de un hecho que amerita no
ser descuidado cuando se sabe que las técnicas de composicion
del contrapunto se orientan progresivamente hacia una mayor
libertad de movimiento melddico, hacia la posibilidad de diver-
sificacion vocal en relacion con el tema musical principal, hasta
desembocar en la polifonia propiamente dicha. Y, nota intere-
sante, es en el siglo x1v, en Espafia, cuando el organum adquie-
re el sentido general de polifonia; “canto de 6rgano” en castella-
no significa, ni mas ni menos, que canto polifénico. En relacion
con la nocién de canon literario, la contrapropuesta que afirma
la de un organon sugiere posibilidades de pensar el trabajo in-
telectual y discursivo en términos de una cultura que “canta” o
“habla” la historia con el fin de abrir ésta a diferentes “voces”
coexistiendo en sus interacciones. Esto significa reconocer la
funcién del trabajo del discurso en el seno de su propia actua-
lizacién sociohistérica, y no Unicamente en relaciéon con la
historia (patriarcal) ya hecha. Se puede entonces concebir un
registro de practicas sobre una base diferencial que, al distan-
ciarse de la prictica dominante lleva a subrayar el caricter
fundamentalmente secular del discurso feminista cuando se
comprende éste en una Optica sociocritica.

Un ultimo detalle, sacado de algunos estudios sobre los ori-
genes de la polifonia musical, apoya la hipétesis de tal proce-
so de secularizacion del discurso. De acuerdo con estos estu-
dios, pareceria ser que la polifonia misma tiene sus raices en
la miusica folklorica tradicional. La divisién axiolégicamente
jerarquizada entre una musica folklérica unisonante y supues-
tamente “natural” del orden de una cultura oficiosa, por una
parte, y la polifonia “cultural”, por la otra, producto de la cul-
tura oficial, no seria mas que una pura invencién tedrica para
justificar, es decir legitimar, post factum, el hecho de que, en la

40



época gotica, haya sido la Iglesia quien cultivé las técnicas po-
lifénicas de manera més intensa que los trovadores en la musi-
ca profana. En efecto, es en el seno de la musica sagrada litdr-
gica donde la técnica de organum (justamente a partir de fines
del siglo 1x) adquiere la funcién de ornar el canto y de embelle-
cer el repertorio gregoriano. Esta funcién similar a la de los tro-
pos —en lo musical, la polifonia operaba por medio de la su-
perposiciéon la misma cosa que los tropos en literatura por
medio de la interposicion— viene a confirmar la canonizacién
precoz del binomio naturaleza/cultura, y esto incluso en un te-
rreno tan abstracto como es el de la teoria musical.

Esta breve excursion en el terreno musical —terreno al que
vienen unirse el de las matematicas y de la mecénica— quisie-
ra ser un modesto ejemplo de ensayo transdisciplinario de lite-
ratura comparada. No es ciertamente gratuito si se entiende
este tipo de excursibn como una proposicién sugestiva con
respecto al valor cognitivo, transformador, de la practica cul-
tural. Después de todo, y tal como lo sefialan los musicélogos,
la emergencia de la polifonia medieval es histéricamente el
producto de una convergencia de dos hechos musicales, dos
técnicas de composicion conceptualmente muy diferentes, in-
cluso opuestas: la técnica instrumental y la vocal. Pero hay
mas, ya que no hay que olvidar que Bajtin mismo nos sugiere
que la novela no es mas que conjugacién e integracion (tex-
tual) de varios géneros o clases de discurso socioculturales di-
ferentes, literarios o no literarios. Es, por lo demaés, el funda-
mento de su pensamiento a propodsito de la emergencia de
elementos embrionarios novelescos a fines de la Antigiiedad
clasica, combinatoria que opone a la que constituia la epope-
ya. /Y qué decir de la musica de Gustave Mahler?, contempo-
rdneo, o casi, de Dostoievski, y para quien la verdadera polifo-
nia es el producto de la interacciéon de sonidos musicales y no
musicales, a la manera de los diferentes ruidos producidos en
una fiesta fordnea que le inspiraron estas afirmaciones (ver

41



Malcuzynski 1992, 184-185, 208). La polifonia sirvio a Bajtin
no s6lo como metéafora conceptual para describir, identificar
“narratol6gicamente” la novela dostoievskiana, sino también
para considerar, al concluir de su libro sobre Dostoievski, la no-
vela polifénica como un gran paso adelante, no sélo en la evo-
lucion de la prosa novelesca, es decir de todos los géneros que
gravitan alrededor de la novela, sino incluso en la evolucion
del pensamiento estético en general. Nos parece que es posi-
ble rebasar el marco del género literario de la “novela” y ha-
blar de una polifonia del pensamiento estético. Esta es capaz
de introducirse en los rincones mas secretos del ser humano
y, antes que nada, en la conciencia humana y en la esfera
dialdgica de su ser, que no ofrecen ningun asidero artistico
si uno se sitia desde el punto de vista monoldgico (Bajtin
1970, 345).

Dejando de lado lo que esto suscita como reflexién a prop6-
sito de la concepcion misma de la nocién de “género” (literario
0 no), el pensamiento de Bajtin sobre la cultura literaria es, en si
mismo, un discurso tedrico sociodindmico, “participativo”, “in-
teractivo”, eminentemente dialdgico y transdisciplinario. Se tra-
ta de un discurso compuesto, que se abre y se mueve concreta-
mente entre la filosofia del lenguaje y de la estética, las teorias
literarias y las que llamamos en la actualidad culturales (por
ejemplo, el carnaval, un espectaculo gestual, sincrético y ritual,
nos recuerda a Bajtin); un discurso que se nutre de “préstamos”
de diversos saberes, tales como las ciencias “puras” (la biologia
y la fisica cudntica, en relacion con la nocién de cronotopo, por
ejemplo) o la teoria musical (las técnicas del contrapunto en
composicion), préstamos que, en los escritos de Bajtin, cum-
plen funciones mucho mas fundamentales que simplemente
metaféricas. Todo su pensamiento dialégico es sociointerdis-
cursivo en el sentido propio del término; una forma de hetero-
geneidad que no puede abordarse y comprenderse mas que en
una perspectiva critica multidisciplinaria.

42



La formulacion de la practica feminista que surge a partir
de esta reflexion se presenta entonces bajo la forma de un pro-
yecto heterodoxo que deslegitimiza la brecha contradictoria de
la jerarquia candnica entre el discurso cultural y la historia. La
tarea interactiva sociocritica consiste en poner de relieve las
posibilidades de engendrar tomas de posicién socioideoldgi-
cas que desenmascaren el sistema mitologico, no sélo de lo
“no dicho” de la razén genéricamente determinista, sino tam-
bién su espejo deformador “no decible”. Mi hipétesis es que
la préctica feminista comprendida en este sentido, entre todas
las practicas de desritualizacion y de desfetichizacion, aborda-
da en su valor especifico y no transferible de secularizacion
del discurso normativo, constituye en la actualidad tal vez el
mas grande poder de emancipacién diversificadora, en lo que
concierne a las relaciones de fuerza entre la problematica cano-
nica y la pragmatica de los saberes en el seno de la produccién
y de la circulacion socioculturales.

Bibliografia

AutHIEZ-REVUZ, Jacqueline, “Hétérogénéité montrée et hétérogénéi-
té constitutive”, D. R. L. A. V., 26 (1982), 91-151.

BAKHTINE, Mikhail, La poétique de Dostoévski, trad. Isabelle Kolit-
cheff, Paris, Senil, 1970.

—, Eshtétique de la création verbale, trad. Alfredo Aucouturier,
Paris, Gallimard, 1984.

—, Toward a Philosophy of the Act, trad. Vadim Liapunov, Austin,
Texas University Press, 1993.

— et V. N. VorLocHiNov, Le marxisme et la philosophie du langua-
ge, trad. Marina Yaguello, Paris, Minuit, 1977.

BLoowm, Harold, The Western Canon. The Books and School of the
Ages, New York, Harcourt, 1994.

Diaz-DiocaRETZ, Myriam, y Iris M. ZAvALA, Breve historia feminis-
ta de la literatura espaiiola (en lengua castellana), Barcelona,
Anthropos, 1993.

43



JaMEsoN, Fredrick, Political Unconscious, Ithaca, Cornell Universi-
ty Press, 1982.

KRrisTEVA, Julia, “Une poétique ruinée”, en Bakhtine, La poétique
de Dostoievski, Paris, Seuil, 1970, pp. 1-27.

MaLcuzynskl, M.-Pierrette, “The Sociocritical Perspective and Cul-
tural Studies”, Critical Studies, 1:1 (1989), 1-22.

—, “Mikhail Bakhtin and the Sociocritical Practice”, Discours so-
cial/Social Discourse, 3:1-2 (1990), 83-97.

—, Entre-dialogues avec Bakhtin ou Sociocritique de la (dé)raison
polyphonique, Amsterdam, Atlanta, Rodopi, 1992.

—, “Quelques réflexions sur le discours musical chez Bakhtine”,
Recherches sémiotiques/Semiotic Inquiri, 18:1-2 (1999), 1-22.
PEcHEUX, Michel, “Analyse du discours, langue et idéologie”, Lan-

gages, 73 (1975a), 3-6.

—, “Mise au point et perspectives a propos de I’analyse automati-
que du discourse”. En colaboracién con C. Fuchs, Langage, 37
(1975b), 7-80.

—, Les vérités de la Palice, Paris, Maspero, 1975c.

RogIN, Régine, et Marc ANGENoOT, “L’inscription du discours social
dans le texte littéraire”, Sociocriticism, 1.1 (1985), 53-82.

RogIN, Regine, “Pour une socio-poétique de I’imaginaire social”,
Discours social / Social Discours, 5:1-2 (1993), 7-32.

44



	Untitled
	Untitled



