Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA
2006

El yo, el otro y el tercero: el legado de Bajtin en Todorov

Karine Zbinden

Este articulo estudia la influencia del pensador ruso M. Bajtin en los trabajos del
tedrico francés Tzvetan Todorov, uno de los promotores intelectuales mas impor-
tantes del primero. Confrontando la inferencia de los conceptos del yo, el otro y el
tercero, asi como la exotopia, en la definicién de las ciencias humanas que hacen
ambos tedricos, la autora llega a la conclusion de que, a pesar de superar ciertas li-
mitaciones del pensamiento bajtiniano, Todorov no siempre logra librar otros calle-
jones sin salida y dificultades, como la transicion de la multiplicidad de identidades
y el yo construido con una identidad multifacética, a la gran variedad de otros que
Todorov maneja en contraste con Bajtin. Aun asi, las ideas de Todorov constituyen
un paso adelante en el desarrollo de las ideas de Bajtin.

This article analyzes the influence of the Russian thinker Mikhail Bakhtin on
the Tzvetan Todorov, who was one of the most significant propagandists of the
Bakhtin’s ideas. Contrasting the inference of the concepts as Self, Other, the Third,
and exotopy in the definition of human sciences made by both theorists, the au-
thor concludes that in spite of the fact that he surmounts certain limitations of
bakhtinian thinking, Todorov sometimes doesn’t manage to avoid certain dead-
locks and difficulties, such as the transition from multiplicity of identities and a
constructed self with multi-faceted identity, to the multiplicity of “others” im-
plied in Todorov’s capacious category of otherness. Nevertheless, Todorov’s in-
sights constitute an important development of the bakhtinian ideas.

325



Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA
2006

Karine Zbinden
Bakhtin Centre, University of Sheffield
and Oxford Brookes University, G. B.

El yo, el otro y el tercero: el legado de Bajtin en Todorov

Si bien un estudio de la influencia bajtiniana en Todorov pue-
de considerarse bienvenido en la medida en que explore un
area que permanecié por largo tiempo desatendida (con la ex-
cepcion del trabajo de Daphna Erdinast-Vulcan), puede pare-
Cer un poco sorpresivo centrarse en un topico tan especifico
de la obra de Todorov, porque €l tiene, después de todo, relati-
vamente poco escrito sobre Bajtin en el curso de su extrema-
damente prolifica carrera: s6lo un breve libro introductorio,
que introduce citas abundantes de los textos primarios, en par-
ticular aquellos que no eran accesibles en francés en el mo-
mento de la publicacién de su Mikhail Bakhtine: Le principe
dialogique, y un par de capitulos de Critique de la critique,
intitulados “Lo humano y lo interhumano” y “El criticismo
dial6gico”. A esto hay que afiadir cerca de media docena de
articulos. Sin embargo, esto no es representativo de la signifi-
cacion del pensamiento de Bajtin percibida por Todorov mis-
mo: €l lo describe en las paginas iniciales (p. 1x) del Principio
dialogico, quizds un poco demasiado enfaticamente, como
“el mas importante pensador soviético en ciencias humanas y
el mas grande tedrico de la literatura del siglo xx”. Este relati-
vamente breve compromiso en lo que a la obra impresa se re-

327



fiere, en su mayor parte concentrado en los pocos afios de los
principios de los ochenta, contrasta también con el tan cercano
contacto que Todorov ha mantenido con los escritos de Bajtin
durante cuatro décadas, desde el redescubrimiento de Bajtin a
principios de los sesenta y las subsecuentes publicaciones y
republicaciones.! Pero, mds significativamente, esto no refleja
la importancia del pensamiento de Bajtin para nuestra com-
prension de Todorov por otra razén: voy a senalar que el cam-
bio de Todorov del estructuralismo al postestructuralismo
puede ser localizado justamente en Mikhail Bakhtine: Le prin-
cipe dialogique, y que este cambio gradual de la perspectiva
es responsable de algunos problemas e inconsistencias del li-
bro. Pero el punto focal de este articulo estara en el otro as-
pecto del legado de Bajtin en Todorov. Primero observaré la
definicion bajtiniana de las ciencias humanas en oposicion a las
ciencias naturales y la manera como Todorov la retoma y luego
la modifica. Lo cual proveera un trasfondo necesario para anali-
zar en Bajtin la articulacion de tres elementos del dialogismo: el
vo, el otro y el tercero, y como ellos recorren los tres maximos
conceptos que Todorov desarrolla en respuesta a su compromi-
so con Bajtin: dialogismo, exotopia y heterologia. Voy a argu-
mentar que estos tres conceptos influenciaron significativamen-
te el desarrollo del pensamiento de Todorov en la vuelta de los
ochenta. Una atencién particular debe ser dedicada a la exoto-
pia, al mostrar como, aunque la ‘exotopia’ es la traduccién pro-
puesta por Todorov por la vrenajodimost’ bajtiniana, el tercero
de Bajtin se transforma y es asumido por este concepto, hacien-
do de la exotopia una nocién distinta de la extraposicion (outsi-
deness; vnenajodimost’) del propio Bajtin. En breve, estos desa-
rrollos bajtinianos en el pensamiento de Todorov deben ser
atribuidos a su impacto en la visién todoroviana del mundo se-
gln el la expresa en La conquista de América y en nuestra lec-
tura de esta obra.

I Entrevista con el autor, Paris, 14 de junio de 2002.

328



Los tres conceptos expresan en diferente grado las caracteris-
ticas fundamentales que oponen las ciencias humanas a las
ciencias naturales. La separacion entre las ciencias humanas y
las naturales viene del neokantismo y, mas especificamente, del
pensamiento de Wilhelm Dilthey (1833-1911). Bajtin y, a su
vez, Todorov, retoman esta distincion y la hacen piedra angular
de su propio pensamiento. Asi, Bajtin considera que el dialogis-
mo es el método de las ciencias humanas, mientras que el mo-
nologismo es la caracteristica de las ciencias naturales; mas
adelante €l reitera que la comprension, que requiere de la in-
teraccion de dos conciencias, se opone a la metodologia fonol6-
gica de las ciencias “duras” encarnadas en la explanacién, don-
de el sujeto discute al objeto. El yo y el otro aparecen como
centrales en esta divisién, y ambos, Bajtin y Todorov, insisten
fuertemente en la naturaleza intersubjetiva de las ciencias hu-
manas. El sentido es creado en la interaccion de dos concien-
cias, lo que explica el significado contextual, pero esto también
abre el problema de la inconmesurabilidad del sentido. Cual-
quier contexto nuevo llevara a la renovacion del sentido. Pero
también la introduccién de la segunda conciencia abre el acto
de la cognicioén al infinito. ;Cémo expresa Bajtin esto?

Escribe, con el estilo telegrafico de sus textos tardios:

El problema de la segunda conciencia en las ciencias huma-
nas. [...] Caricter inagotable de la segunda conciencia, esto
es, de la conciencia que comprende y contesta: en ella existe
una potencial infinitud de respuestas, lenguas, cédigos. Infini-
tud contra infinitud (1982, 358).

Esta nota contribuye un giro interesante a la cuestion. En
realidad, no sélo la segunda conciencia no es aprehensible en
su totalidad, sino tampoco la primera. Este hecho no muchas
veces es destacado por Bajtin, al menos no después de su tem-
prano ensayo “Autor y héroe en la actividad estética”. Pero la

329



presencia de la segunda conciencia también, por supuesto, es
la piedra angular de su definicién de las ciencias humanas:
agotar el sentido parece ser simplemente imposible.

Es importante observar que en uno de sus textos tardios,
The Moral History, Todorov minimiza esta oposicion y busca
similaridades entre las dos aproximaciones. Aunque todavia
sostiene el punto de vista de que las ciencias humanas estan
formadas por la humanidad compartida del sujeto y objeto de
la investigacidn, €l ya no considera las ciencias naturales y las
humanas como algo muy dristicamente distinto, porque am-
bas ponen por objetivo la bisqueda de la verdad y rechazan el
dogmatismo. También puntualiza que las ciencias duras re-
quieren la consideracion de la dimensién moral y politica en
las decisiones tomadas necesariamente por los hallazgos in-
vestigativos. En cuanto a las ciencias humanas, Todorov insis-
te en la importancia de mantener la distincién entre las cien-
cias humanas y su relevancia moral y politica. Someter la
investigacion a los ideales morales o politicos puede poner en
riesgo la validez de la investigacion, primero condicionando
los hallazgos, luego transformando las ciencias en una “pura
técnica de manipulacion” (xix).

En Mikhail Bakhtin: Le principe dialogique, Todorov dedi-
ca el capitulo 7 a la “antropologia filoséfica” de Bajtin. Con-
tiene ideas que, nos dice Todorov, €l aprecia mas. Las define
de la siguiente manera: “estas ideas tienen que ver con la otre-
dad” (94). En la pagina siguiente, reelabora la concepcién ba-
jtiniana del yo y el otro:

Bajtin empieza por la cuestion mds simple: nosotros nunca
nos vemos a nosotros mismos como un todo; el otro es nece-
sario para lograr, aunque sea provisionalmente, la percepcion
del yo, que el individuo puede alcanzar s6lo parcialmente con
respecto a si mismo. Las objeciones posibles se plantean en
seguida: jacaso en el espejo no se encuentra la visiéon comple-

330



ta del yo? /O, en el caso de un pintor, en un autorretrato? En
los dos casos, la respuesta es: no (95).

Los dos ejemplos son extraidos de un texto que Bajtin es-
cribi6 a mediados de los afios veinte: “Autor y héroe en la ac-
tividad estética”, en el cual €l propone un hibrido entre la con-
cepcion neokantiana y fenomenoldgica de la subjetividad, la
conciencia y la estética. Hay que sefialar que los términos “au-
tor” y “héroe” tienen un matiz fuertemente metaférico y remi-
ten ampliamente al “sujeto” y “objeto” y a su interrelacion en
el arte pero también en la constitucion de la autoconciencia.
Bajtin empieza trazando la principal diferencia entre vida y
arte, o sea, la zavershennost’ (en inglés, consumatedness), la
conclusividad, o la capacidad de percibir al otro (el “héroe”)
como un todo en arte, en oposicion al caricter abierto, incon-
cluso del otro en la vida. Bajtin escribe:

En la vida real no nos interesa la totalidad de la persona sino
actos aislados suyos, que de una u otra manera nos importan
en la vida y en los cuales de una u otra manera estamos inte-
resados. Como veremos mas adelante, uno mismo es la perso-
na menos indicada para percibir en si mismo la totalidad indi-
vidual (13).

No es el caso de una obra de arte, donde el autor reacciona al
héroe como a un todo. En realidad Bajtin considera que lo que
define el acto como estético es precisamente el hecho de que no-
sotros reaccionamos a la “totalidad del héroe en cuanto ser hu-
mano” (13). La relacién entre el “autor” y el “héroe”, el acto es-
tético es, por definicion, asimétrica. Esto entra en un agudo
contraste con lo que nosotros podemos ser por nosotros mis-
mos, como tales: yo tengo un “exceso de la visiéon” o un “exce-
dente de la visién” sobre el otro y, de una manera semejante, €l
o ella disfrutan de lo mismo sobre mi persona:

331



Cuando observo a un hombre integro, que se encuentra afuera
y frente a mi persona, nuestros horizontes concretos y real-
mente vividos no coinciden. Es que en cada momento dado,
por mds cerca que se ubique frente a mi el otro, que es con-
templado por mi, siempre voy a ver y a saber algo que él, des-
de su lugar frente a mi, no puede ver: las partes de su cuerpo
inaccesibles a su propia mirada (cabeza, cara y su expresion,
el mundo tras sus espaldas, toda una serie de objetos y rela-
ciones que me son accesibles a mi e inaccesibles a él). Cuan-
do nos estamos mirando, dos mundos diferentes se reflejan en
nuestras pupilas. Para reducir al minimo esta diferencia de ho-
rizontes, se puede adoptar una postura mas adecuada, pero
para eliminar la diferencia es necesario que los dos se fundan
en uno, que se vuelvan una misma persona (28).

En otras palabras, mientras ambos sujetos mantienen sus po-
siciones, habrd una discrepancia entre sus visiones del mundo,
pero no se trata de un hecho que Bajtin deplore. Por el contra-
rio, a partir de las perspectivas irreconciliables, se da la realiza-
cion de la propia humanidad de uno en cuanto es percibida por
el otro y la posibilidad de la creacién y consumacion artistica.

En los afos treinta Bajtin revisa radicalmente su cosmovi-
sién filoséfica incorporando la concepcion neohegeliana del
desarrollo histérico de la cultura. La transicion no es comenta-
da por Bajtin pero es evidente en una serie de ensayos gene-
ralmente designados como ensayos sobre la novela y compila-
dos a principios de los ochenta bajo el titulo The Dialogic
Imagination® (Brandist, 105-132). Aunque en esta fase él es
con mucho el historiador de la cultura que aprehende la cultu-
ra mediante la literatura y el lenguaje, desarrolla una teoria del
discurso basada en la intersubjetividad percibida como proce-
so dinamico: el dialogismo.

2 En espaiiol le corresponde el libro Teoria y estética de la novela, Taurus,
1989. [N. de la T.]

332



Al fin de su carrera, desde principios de los sesenta hasta su
muerte en 1975, Bajtin escribe notas e ideas en forma telegra-
fica en toda una serie de libretas de apuntes que fueron dividi-
das y compiladas como “ensayos”, mas tarde traducidos al in-
glés y publicados en el volumen intitulado Speech Genres and
Other Late Essays.? En estos textos expone la idea del “terce-
ro” o “supradestinatario”. Lo interesante de esta nocién con-
siste en que es inyectada al pensamiento de Todorov y juega
un papel muy significativo, como parece, en particular en su
examen de la comprension pero, es interesante, no se atreve
a pronunciar su nombre. Realmente, parece estar subordinado a
una nocién diferente que también encontramos en Bajtin y a la
cual Todorov le da una prominencia especial: la exotopia, out-
sideness.* Aunque el concepto de tercero es también implicito
en una menor medida en las nociones de dialogismo y hetero-
logfa,’ la discusién va a referirse aqui a la exotopia. En la des-
cripcion que hace Todorov de las cuatro fases de la compren-
sién, hay un leve cambio de lo que para Bajtin es extraposicion
(outsideness), que fue esencialmente una herramienta metodo-
l6gica, a la cual ahora se la hace parte de “exotopia”, o la capa-
cidad de ponerse fuera de la posicion hermenéutica de uno
mismo con el fin de aprehender el problema desde un punto
de vista distanciado. Para recordarlo, la primera fase consiste
en la asimilacién del otro al yo; la segunda fase contempla el
movimiento opuesto, con el recorte del yo para el beneficio
del otro, mientras que la tercera fase resulta en la renovacion de
la identidad de uno después de haber logrado el conocimiento
del relativismo cultural, del prejuicio de sus propias categorias,
etc., es decir, lo que Todorov designa como exotopia:

3 Estos ensayos aparecen en espafiol en el volumen Estética de la creacién
verbal, 1982. [N. de la T.]

4 En la versién espafiola, ‘extraposicién’ [N. de la T.]

5 ‘Pluralidad discursiva’ y ‘heteroglosia’, en las versiones espaiiolas. [N. de
laT.]

333



Durante la cuarta fase de la cognicidn, yo “abandono” a mi
mismo otra vez, pero de una manera totalmente diferente. Ya
no deseo, ni soy capaz, de identificarme con el otro; no obs-
tante, tampoco puedo identificarme conmigo mismo. El pro-
ceso puede ser descrito en los siguientes términos: el conoci-
miento de otros depende de mi propia identidad. Pero este
conocimiento del otro a su vez determina mi conocimiento de
mi mismo. Desde que el conocimiento de uno mismo transfor-
ma la identidad de este yo, el proceso completo empieza otra
vez: el nuevo conocimiento del otro, el nuevo conocimiento
de si mismo, y asi hasta el infinito. Pero ;es esta infinitud in-
descriptible? Incluso si el movimiento nunca llega a su fin,
tiene una direccion especial, lleva hacia un ideal [...]. Al in-
teractuar con el otro, mis categorias llegaron a transformarse
de tal manera que hablan por nosotros dos y —por qué
no?— por las terceras partes también. La universalidad, que yo
crefa perdida, se redescubre por doquier: no en el objeto, pero
si en el proyecto (1995, 15).

Este movimiento hacia la infinitud lleva cierta semejanza con
lo que Bajtin describe como el tercero o el supradestinatario:

El autor del enunciado, con una mayor o menor concientiza-
cién presupone la existencia de un supradestinatario (terce-
ro), cuya comprension reciproca, absolutamente justa, se
plantea o en una lejania metafisica, o en un tiempo histdrico
remoto (el destinatario de escapatoria) (1982, 305).

Mis que ser un verdadero participante en cualquier situa-
cién comunicativa, el tercero, o el supradestinatario, es una
instancia trascendental, un “ideal” en la formulacién de Todo-
rov, que garantiza la posibilidad de la comunicacién y de la
mutua comprension, al impedir que el dialogismo se deslice
subrepticiamente hacia el relativismo. Por eso, si la “extrapo-
sicién” [outsideness] en Bajtin fue una mera posibilidad de
distanciarse de su propia posicion, en Todorov la “exotopia”

334



se convierte en un estado mas definido, una especie de cono-
cimiento acerca de la especificidad cultural de sus propias cir-
cunstancias, que conduce no soélo a la percepcion de su propia
parcialidad cultural sino que abre una via para superar esto
ateniéndose a la universalidad.

Pero, la exotopia de Todorov ;sera capaz de hacer algo que
la extraposicion de Bajtin no puede? Si el tercero parece estar
implicito en varios conceptos, o puede convertirse en parte de
varios conceptos en Todorov, pareceria fuera de discusién que
la tipologia que hace Todorov del otro, tal como aparece en
La conquista de América, concibe la otredad y la intersubjeti-
vidad de un modo mucho mas concreto que Bajtin. Todorov
distingue tres dimensiones como determinantes en nuestra re-
lacién con los otros: una dimensién epistemoldgica (o el co-
nocimiento del otro), una dimension ética, “axioldgica” en los
términos de Todorov (normalmente expresada en términos de
igualdad, superioridad o inferioridad) y lo que el llama una di-
mension praxeoldgica, que concierne a la proximidad o la dis-
tancia entre el yo y el otro, la coincidencia o no coincidencia
de sus visiones del mundo (1984b, 185). Estas tres dimensio-
nes ni son mutuamente exclusivas ni necesariamente copre-
sentes. Pueden ser combinadas de diferente manera en cir-
cunstancias diferentes, lo cual presta a sus esquemas una
flexibilidad para apreciar las relaciones intersubjetivas con el
fin de no simplificar demasiado las complejidades de los suce-
SOs y situaciones particulares.

Lo que de diferente manera falta, o mas bien una de las co-
sas que faltan en la lucha de los sistemas semidticos que es
central en La conquista de América en la interpretacion de To-
dorov, es precisamente el tercero, o la exotopia, o la concien-
cia del grado de relativismo cultural, que no debe ser equipa-
rada al relativismo epistemoldgico o radical. De acuerdo con
la hipétesis de Todorov, cada parte prefiere un polo diferente
de la comunicacion: los nativos se comunicaban con el mun-

335



do, mientras los conquistadores se distinguen en la comunica-
cién intersubjetiva, en particular en todas las posibilidades
que ésta ofrece para la manipulacion o el engafio. Las dos cul-
turas tienen las concepciones del lenguaje, de la interaccion y
la organizacion social y del tiempo muy diferentes, y se en-
contraban en las fases muy diferentes de la evolucion tecnolo-
gica. Lo que explica las consecuencias desastrosas de esta
contienda de las civilizaciones, al menos en términos semioti-
cos, es precisamente la imposibilidad de cualquiera de las par-
tes de ponerse fuera de sus respectivas posiciones y verdade-
ramente respetar la otra. Pero la responsabilidad ética yace de
plano dentro del campo de los conquistadores: Todorov se pre-
ocupa por enfatizarlo, aunque una parte es la que lleva la carga
de esta falla, que resulta en el genocidio mas grande de la his-
toria, la “victoria” es dulce y amarga para decir lo menos. De
hecho, la pérdida justamente no puede ser sélo en términos
éticos sino también en términos comunicativos: la comunica-
cién con el mundo es reprimida en la modernidad y toda una
dimension de la vida estd ausente; en otras palabras, la habili-
dad de vivir en armonia con su propio entorno (1984b, 251).
Para resumir, Bajtin parece haber proporcionado el marco
0, al menos, el apoyo para las propias reflexiones de Todorov
acerca de la centralidad del otro. Todorov desarrolla la inter-
subjetividad en una herramienta analitica que lo capacita para
aprehender eventos tan diversos como la conquista de Améri-
ca o la vida moral en los campos de concentracion. Pero exis-
ten ahi unas limitaciones, me gustaria argiiir, que Todorov, lo
mismo que Bajtin, no logra superar. Bajtin, para empezar, no
desarrolla una teoria del sujeto plenamente desplegada y no es
claro, por ejemplo, como la constitucioén del yo socialmente
determinada tiene como resultado la produccién de los indivi-
duos diferenciados. O cémo el yo puede percibir su propia hu-
manidad sélo sobre la base de la humanidad del otro sin una
previa sensacion de si mismo. En Todorov, de una manera si-

336



milar, es dificil hacer una transicion entre la multiplicidad de
las identidades y el yo construido con una identidad multifa-
cética. Mas de cerca él se aproxima a la elaboracion de una
teoria del sujeto en Life in Common, donde él sitia la emer-
gencia del yo en interaccidn con el otro en el origen biografico
del hombre y la mujer. Pero hay ahi un contexto cultural mas
amplio, en el que los factores externos mds extensos, por
ejemplo los econdmicos, se dejan de lado.

Otra dificultad en el pensamiento de Todorov consiste en la
multiplicidad de los “otros” implicado en la categoria abarca-
dora de la otredad que Todorov elabora. ;Es posible colocar al
“otro intrinseco”, la circunlocucién que designa el yo en lo
que es inaprensible y contradictorio incluso para una percep-
cién consciente, realmente en un mismo nivel que el “otro”
externo? Y en el caso del otro externo, sera el término otro
suficiente para designar a la vez al otro en una misma cultura
(sean mujeres si reconocemos que la cultura estd dominada
por los varones, o alguna minoria perteneciente al trasfondo
étnico, la religion, la orientacién sexual, etc.), y el “otro” de la
diferente cultura, con la cual no podemos compartir el mismo
lenguaje, practicas simbdlicas y la visiéon del mundo de una
forma mucho mas radical? Probablemente no. Pero, al mismo
tiempo, podemos ver el caso de una “asimilaciéon” de todos
estos otros: la humanidad es una, a pesar de y gracias a toda
su diversidad, y si ponemos todos estos variopintos otros bajo
un mismo término protector destaca el hecho de que el yo es
s6lo uno, solitario, pero que se encuentra entre una multiplici-
dad, la infinidad de otros que son indispensables para su pro-
pia concepcion y con quien el yo se encuentra en una interrela-
cién. Mas aun, el yo no es unitario sino que estd hecho de una
multiplicidad de identidades que estdn determinadas por la va-
riedad de la vida social y cultural, cuya configuracién evolu-
ciona permanentemente.

337



Quisiera agradecer a Inger Engvist y a todos los participantes
de la conferencia sobre Todorov llevada a cabo en la Universi-
dad de Lund, del 23 al 25 de septiembre de 2004, por las esti-
mulantes discusiones, y a Craig Brandist por su critica cons-
tructiva y por sus sugerencias.

Traduccion de Tatiana Bubnova

Bibliografia citada

BakHTIN, Mikhail, The Dialogic Imagination, ed. Michael Holquist,
trans. Caryl Emerson y Michael Holquist. Austin, University of
Texas Press, 1981.

Bastin, Mijail, Estética de la creacion verbal, México, Siglo XXI,
1982.

—, Teoria y estética de la novela, Madrid, Taurus, 1989.

Branpist, Craig, The Bakhtin Circle: Philosophy, Culture, and Po-
litics, London and Sterling, Pluto Press, 2002.

ErDINAST-VULCAN, Daphna, ““ “Things Pregnant with Words’: What
Todorov Learned from Bakhtin”, Tzvetan Todorov 2004: An In-
ternational Conference, Bakhtin Centre, University of Sheffield,
24-27 June 2004.

Toporov, Tzvetan, Mikhail Bakhtin: The Dialogical Principle,
trans. Wlad Godzich, en Theory and History of Literature, eds.
Wilad Godzich and Jochen Schulte-Sasse, vol. 13, Minneapolis
and London, University of Minnesota Press, 1984a.

—, The Conquest of America. The Question of the Other, trans. Ri-
chard Howard, New York, Mayer and Row, 1984b.

—, “Human and Interhuman: Mikhail Bakhtin”, en Literature and
Its Theorists: A Personal View of Twentieth-Century Criticism,
trad. Catherine Porter, Ithaca, New York, Cornell University
Press, 1987, pp. 70-88.

338



Toporov, Tzvetan, “A Dialogic Criticism?”, en Literatura and Its
Theorists, pp. 155-168.

—, The Moral of History, trans. Alyson Waters, Minneapolis and
London, University of Minnesota Press, 1995.

ZBINDEN, Karine, “Socialising with Bakhtin: Todorov’s Heterology
and the History of Ideas”, Bakhtin & His Intellectual Ambience, ed.
Boguslaw Zylko, Gdansk, Wydawnictwo Uniwersytetu Gdans-
kiego, 2002, pp. 161-170.

339





