
325

Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA

2006

El yo, el otro y el tercero: el legado de Bajtín en Todorov

Karine Zbinden

Este artículo estudia la influencia del pensador ruso M. Bajtín en los trabajos del
teórico francés Tzvetan Todorov, uno de los promotores intelectuales más impor-
tantes del primero. Confrontando la inferencia de los conceptos del yo, el otro y el
tercero, así como la exotopía, en la definición de las ciencias humanas que hacen
ambos teóricos, la autora llega a la conclusión de que, a pesar de superar ciertas li-
mitaciones del pensamiento bajtiniano, Todorov no siempre logra librar otros calle-
jones sin salida y dificultades, como la transición de la multiplicidad de identidades
y el yo construido con una identidad multifacética, a la gran variedad de otros que
Todorov maneja en contraste con Bajtín. Aun así, las ideas de Todorov constituyen
un paso adelante en el desarrollo de las ideas de Bajtín.

This article analyzes the influence of the Russian thinker Mikhail Bakhtin on
the Tzvetan Todorov, who was one of the most significant propagandists of the
Bakhtin’s ideas. Contrasting the inference of the concepts as Self, Other, the Third,
and exotopy in the definition of human sciences made by both theorists, the au-
thor concludes that in spite of the fact that he surmounts certain limitations of
bakhtinian thinking, Todorov sometimes doesn’t manage to avoid certain dead-
locks and difficulties, such as the transition from multiplicity of identities and a
constructed self with multi-faceted identity, to the multiplicity of “others” im-
plied in Todorov’s capacious category of otherness. Nevertheless, Todorov’s in-
sights constitute an important development of the bakhtinian ideas.



327

Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA

2006

Karine Zbinden
Bakhtin Centre, University of Sheffield
and Oxford Brookes University, G. B.

El yo, el otro y el tercero: el legado de Bajtín en Todorov

Si bien un estudio de la influencia bajtiniana en Todorov pue-
de considerarse bienvenido en la medida en que explore un
área que permaneció por largo tiempo desatendida (con la ex-
cepción del trabajo de Daphna Erdinast-Vulcan), puede pare-
cer un poco sorpresivo centrarse en un tópico tan específico
de la obra de Todorov, porque él tiene, después de todo, relati-
vamente poco escrito sobre Bajtín en el curso de su extrema-
damente prolífica carrera: sólo un breve libro introductorio,
que introduce citas abundantes de los textos primarios, en par-
ticular aquellos que no eran accesibles en francés en el mo-
mento de la publicación de su Mikhaïl Bakhtine: Le principe
dialogique, y un par de capítulos de Critique de la critique,
intitulados “Lo humano y lo interhumano” y “El criticismo
dialógico”. A esto hay que añadir cerca de media docena de
artículos. Sin embargo, esto no es representativo de la signifi-
cación del pensamiento de Bajtín percibida por Todorov mis-
mo: él lo describe en las páginas iniciales (p. IX) del Principio
dialógico, quizás un poco demasiado enfáticamente, como
“el más importante pensador soviético en ciencias humanas y
el más grande teórico de la literatura del siglo XX”. Este relati-
vamente breve compromiso en lo que a la obra impresa se re-



328

fiere, en su mayor parte concentrado en los pocos años de los
principios de los ochenta, contrasta también con el tan cercano
contacto que Todorov ha mantenido con los escritos de Bajtín
durante cuatro décadas, desde el redescubrimiento de Bajtín a
principios de los sesenta y las subsecuentes publicaciones y
republicaciones.1 Pero, más significativamente, esto no refleja
la importancia del pensamiento de Bajtín para nuestra com-
prensión de Todorov por otra razón: voy a señalar que el cam-
bio de Todorov del estructuralismo al postestructuralismo
puede ser localizado justamente en Mikhaïl Bakhtine: Le prin-
cipe dialogique, y que este cambio gradual de la perspectiva
es responsable de algunos problemas e inconsistencias del li-
bro. Pero el punto focal de este artículo estará en el otro as-
pecto del legado de Bajtín en Todorov. Primero observaré la
definición bajtiniana de las ciencias humanas en oposición a las
ciencias naturales y la manera como Todorov la retoma y luego
la modifica. Lo cual proveerá un trasfondo necesario para anali-
zar en Bajtín la articulación de tres elementos del dialogismo: el
yo, el otro y el tercero, y cómo ellos recorren los tres máximos
conceptos que Todorov desarrolla en respuesta a su compromi-
so con Bajtín: dialogismo, exotopía y heterología. Voy a argu-
mentar que estos tres conceptos influenciaron significativamen-
te el desarrollo del pensamiento de Todorov en la vuelta de los
ochenta. Una atención particular debe ser dedicada a la exoto-
pía, al mostrar cómo, aunque la ‘exotopía’ es la traducción pro-
puesta por Todorov por la vnenajodimost’ bajtiniana, el tercero
de Bajtín se transforma y es asumido por este concepto, hacien-
do de la exotopía una noción distinta de la extraposición (outsi-
deness; vnenajodimost’) del propio Bajtín. En breve, estos desa-
rrollos bajtinianos en el pensamiento de Todorov deben ser
atribuidos a su impacto en la visión todoroviana del mundo se-
gún el la expresa en La conquista de América y en nuestra lec-
tura de esta obra.

1 Entrevista con el autor, París, 14 de junio de 2002.



329

Los tres conceptos expresan en diferente grado las caracterís-
ticas fundamentales que oponen las ciencias humanas a las
ciencias naturales. La separación entre las ciencias humanas y
las naturales viene del neokantismo y, más específicamente, del
pensamiento de Wilhelm Dilthey (1833-1911). Bajtín y, a su
vez, Todorov, retoman esta distinción y la hacen piedra angular
de su propio pensamiento. Así, Bajtín considera que el dialogis-
mo es el método de las ciencias humanas, mientras que el mo-
nologismo es la característica de las ciencias naturales; más
adelante él reitera que la comprensión, que requiere de la in-
teracción de dos conciencias, se opone a la metodología fonoló-
gica de las ciencias “duras” encarnadas en la explanación, don-
de el sujeto discute al objeto. El yo y el otro aparecen como
centrales en esta división, y ambos, Bajtín y Todorov, insisten
fuertemente en la naturaleza intersubjetiva de las ciencias hu-
manas. El sentido es creado en la interacción de dos concien-
cias, lo que explica el significado contextual, pero esto también
abre el problema de la inconmesurabilidad del sentido. Cual-
quier contexto nuevo llevará a la renovación del sentido. Pero
también la introducción de la segunda conciencia abre el acto
de la cognición al infinito. ¿Cómo expresa Bajtín esto?

Escribe, con el estilo telegráfico de sus textos tardíos:

El problema de la segunda conciencia en las ciencias huma-
nas. […] Carácter inagotable de la segunda conciencia, esto
es, de la conciencia que comprende y contesta: en ella existe
una potencial infinitud de respuestas, lenguas, códigos. Infini-
tud contra infinitud (1982, 358).

Esta nota contribuye un giro interesante a la cuestión. En
realidad, no sólo la segunda conciencia no es aprehensible en
su totalidad, sino tampoco la primera. Este hecho no muchas
veces es destacado por Bajtín, al menos no después de su tem-
prano ensayo “Autor y héroe en la actividad estética”. Pero la



330

presencia de la segunda conciencia también, por supuesto, es
la piedra angular de su definición de las ciencias humanas:
agotar el sentido parece ser simplemente imposible.

Es importante observar que en uno de sus textos tardíos,
The Moral History, Todorov minimiza esta oposición y busca
similaridades entre las dos aproximaciones. Aunque todavía
sostiene el punto de vista de que las ciencias humanas están
formadas por la humanidad compartida del sujeto y objeto de
la investigación, él ya no considera las ciencias naturales y las
humanas como algo muy drásticamente distinto, porque am-
bas ponen por objetivo la búsqueda de la verdad y rechazan el
dogmatismo. También puntualiza que las ciencias duras re-
quieren la consideración de la dimensión moral y política en
las decisiones tomadas necesariamente por los hallazgos in-
vestigativos. En cuanto a las ciencias humanas, Todorov insis-
te en la importancia de mantener la distinción entre las cien-
cias humanas y su relevancia moral y política. Someter la
investigación a los ideales morales o políticos puede poner en
riesgo la validez de la investigación, primero condicionando
los hallazgos, luego transformando las ciencias en una “pura
técnica de manipulación” (xix).

En Mikhaïl Bakhtin: Le principe dialogique, Todorov dedi-
ca el capítulo 7 a la “antropología filosófica” de Bajtín. Con-
tiene ideas que, nos dice Todorov, él aprecia más. Las define
de la siguiente manera: “estas ideas tienen que ver con la otre-
dad” (94). En la página siguiente, reelabora la concepción ba-
jtiniana del yo y el otro:

Bajtín empieza por la cuestión más simple: nosotros nunca
nos vemos a nosotros mismos como un todo; el otro es nece-
sario para lograr, aunque sea provisionalmente, la percepción
del yo, que el individuo puede alcanzar sólo parcialmente con
respecto a sí mismo. Las objeciones posibles se plantean en
seguida: ¿acaso en el espejo no se encuentra la visión comple-



331

ta del yo? ¿O, en el caso de un pintor, en un autorretrato? En
los dos casos, la respuesta es: no (95).

Los dos ejemplos son extraídos de un texto que Bajtín es-
cribió a mediados de los años veinte: “Autor y héroe en la ac-
tividad estética”, en el cual él propone un híbrido entre la con-
cepción neokantiana y fenomenológica de la subjetividad, la
conciencia y la estética. Hay que señalar que los términos “au-
tor” y “héroe” tienen un matiz fuertemente metafórico y remi-
ten ampliamente al “sujeto” y “objeto” y a su interrelación en
el arte pero también en la constitución de la autoconciencia.
Bajtín empieza trazando la principal diferencia entre vida y
arte, o sea, la zavershennost’ (en inglés, consumatedness), la
conclusividad, o la capacidad de percibir al otro (el “héroe”)
como un todo en arte, en oposición al carácter abierto, incon-
cluso del otro en la vida. Bajtín escribe:

En la vida real no nos interesa la totalidad de la persona sino
actos aislados suyos, que de una u otra manera nos importan
en la vida y en los cuales de una u otra manera estamos inte-
resados. Como veremos más adelante, uno mismo es la perso-
na menos indicada para percibir en sí mismo la totalidad indi-
vidual (13).

No es el caso de una obra de arte, donde el autor reacciona al
héroe como a un todo. En realidad Bajtín considera que lo que
define el acto como estético es precisamente el hecho de que no-
sotros reaccionamos a la “totalidad del héroe en cuanto ser hu-
mano” (13). La relación entre el “autor” y el “héroe”, el acto es-
tético es, por definición, asimétrica. Esto entra en un agudo
contraste con lo que nosotros podemos ser por nosotros mis-
mos, como tales: yo tengo un “exceso de la visión” o un “exce-
dente de la visión” sobre el otro y, de una manera semejante, él
o ella disfrutan de lo mismo sobre mi persona:



332

Cuando observo a un hombre íntegro, que se encuentra afuera
y frente a mi persona, nuestros horizontes concretos y real-
mente vividos no coinciden. Es que en cada momento dado,
por más cerca que se ubique frente a mí el otro, que es con-
templado por mí, siempre voy a ver y a saber algo que él, des-
de su lugar frente a mí, no puede ver: las partes de su cuerpo
inaccesibles a su propia mirada (cabeza, cara y su expresión,
el mundo tras sus espaldas, toda una serie de objetos y rela-
ciones que me son accesibles a mí e inaccesibles a él). Cuan-
do nos estamos mirando, dos mundos diferentes se reflejan en
nuestras pupilas. Para reducir al mínimo esta diferencia de ho-
rizontes, se puede adoptar una postura más adecuada, pero
para eliminar la diferencia es necesario que los dos se fundan
en uno, que se vuelvan una misma persona (28).

En otras palabras, mientras ambos sujetos mantienen sus po-
siciones, habrá una discrepancia entre sus visiones del mundo,
pero no se trata de un hecho que Bajtín deplore. Por el contra-
rio, a partir de las perspectivas irreconciliables, se da la realiza-
ción de la propia humanidad de uno en cuanto es percibida por
el otro y la posibilidad de la creación y consumación artística.

En los años treinta Bajtín revisa radicalmente su cosmovi-
sión filosófica incorporando la concepción neohegeliana del
desarrollo histórico de la cultura. La transición no es comenta-
da por Bajtín pero es evidente en una serie de ensayos gene-
ralmente designados como ensayos sobre la novela y compila-
dos a principios de los ochenta bajo el título The Dialogic
Imagination2 (Brandist, 105-132). Aunque en esta fase él es
con mucho el historiador de la cultura que aprehende la cultu-
ra mediante la literatura y el lenguaje, desarrolla una teoría del
discurso basada en la intersubjetividad percibida como proce-
so dinámico: el dialogismo.

2 En español le corresponde el libro Teoría y estética de la novela, Taurus,
1989. [N. de la T.]



333

Al fin de su carrera, desde principios de los sesenta hasta su
muerte en 1975, Bajtín escribe notas e ideas en forma telegrá-
fica en toda una serie de libretas de apuntes que fueron dividi-
das y compiladas como “ensayos”, más tarde traducidos al in-
glés y publicados en el volumen intitulado Speech Genres and
Other Late Essays.3 En estos textos expone la idea del “terce-
ro” o “supradestinatario”. Lo interesante de esta noción con-
siste en que es inyectada al pensamiento de Todorov y juega
un papel muy significativo, como parece, en particular en su
examen de la comprensión pero, es interesante, no se atreve
a pronunciar su nombre. Realmente, parece estar subordinado a
una noción diferente que también encontramos en Bajtín y a la
cual Todorov le da una prominencia especial: la exotopía, out-
sideness.4 Aunque el concepto de tercero es también implícito
en una menor medida en las nociones de dialogismo y hetero-
logía,5 la discusión va a referirse aquí a la exotopía. En la des-
cripción que hace Todorov de las cuatro fases de la compren-
sión, hay un leve cambio de lo que para Bajtín es extraposición
(outsideness), que fue esencialmente una herramienta metodo-
lógica, a la cual ahora se la hace parte de “exotopía”, o la capa-
cidad de ponerse fuera de la posición hermenéutica de uno
mismo con el fin de aprehender el problema desde un punto
de vista distanciado. Para recordarlo, la primera fase consiste
en la asimilación del otro al yo; la segunda fase contempla el
movimiento opuesto, con el recorte del yo para el beneficio
del otro, mientras que la tercera fase resulta en la renovación de
la identidad de uno después de haber logrado el conocimiento
del relativismo cultural, del prejuicio de sus propias categorías,
etc., es decir, lo que Todorov designa como exotopía:

3 Estos ensayos aparecen en español en el volumen Estética de la creación
verbal, 1982. [N. de la T.]

4 En la versión española, ‘extraposición’ [N. de la T.]
5 ‘Pluralidad discursiva’ y ‘heteroglosia’, en las versiones españolas. [N. de

la T.]



334

Durante la cuarta fase de la cognición, yo “abandono” a mí
mismo otra vez, pero de una manera totalmente diferente. Ya
no deseo, ni soy capaz, de identificarme con el otro; no obs-
tante, tampoco puedo identificarme conmigo mismo. El pro-
ceso puede ser descrito en los siguientes términos: el conoci-
miento de otros depende de mi propia identidad. Pero este
conocimiento del otro a su vez determina mi conocimiento de
mí mismo. Desde que el conocimiento de uno mismo transfor-
ma la identidad de este yo, el proceso completo empieza otra
vez: el nuevo conocimiento del otro, el nuevo conocimiento
de sí mismo, y así hasta el infinito. Pero ¿es esta infinitud in-
descriptible? Incluso si el movimiento nunca llega a su fin,
tiene una dirección especial, lleva hacia un ideal […]. Al in-
teractuar con el otro, mis categorías llegaron a transformarse
de tal manera que hablan por nosotros dos y —¿por qué
no?— por las terceras partes también. La universalidad, que yo
creía perdida, se redescubre por doquier: no en el objeto, pero
sí en el proyecto (1995, 15).

Este movimiento hacia la infinitud lleva cierta semejanza con
lo que Bajtín describe como el tercero o el supradestinatario:

El autor del enunciado, con una mayor o menor concientiza-
ción presupone la existencia de un supradestinatario (terce-
ro), cuya comprensión recíproca, absolutamente justa, se
plantea o en una lejanía metafísica, o en un tiempo histórico
remoto (el destinatario de escapatoria) (1982, 305).

Más que ser un verdadero participante en cualquier situa-
ción comunicativa, el tercero, o el supradestinatario, es una
instancia trascendental, un “ideal” en la formulación de Todo-
rov, que garantiza la posibilidad de la comunicación y de la
mutua comprensión, al impedir que el dialogismo se deslice
subrepticiamente hacia el relativismo. Por eso, si la “extrapo-
sición” [outsideness] en Bajtín fue una mera posibilidad de
distanciarse de su propia posición, en Todorov la “exotopía”



335

se convierte en un estado más definido, una especie de cono-
cimiento acerca de la especificidad cultural de sus propias cir-
cunstancias, que conduce no sólo a la percepción de su propia
parcialidad cultural sino que abre una vía para superar esto
ateniéndose a la universalidad.

Pero, la exotopía de Todorov ¿será capaz de hacer algo que
la extraposición de Bajtín no puede? Si el tercero parece estar
implícito en varios conceptos, o puede convertirse en parte de
varios conceptos en Todorov, parecería fuera de discusión que
la tipología que hace Todorov del otro, tal como aparece en
La conquista de América, concibe la otredad y la intersubjeti-
vidad de un modo mucho más concreto que Bajtín. Todorov
distingue tres dimensiones como determinantes en nuestra re-
lación con los otros: una dimensión epistemológica (o el co-
nocimiento del otro), una dimensión ética, “axiológica” en los
términos de Todorov (normalmente expresada en términos de
igualdad, superioridad o inferioridad) y lo que el llama una di-
mensión praxeológica, que concierne a la proximidad o la dis-
tancia entre el yo y el otro, la coincidencia o no coincidencia
de sus visiones del mundo (1984b, 185). Estas tres dimensio-
nes ni son mutuamente exclusivas ni necesariamente copre-
sentes. Pueden ser combinadas de diferente manera en cir-
cunstancias diferentes, lo cual presta a sus esquemas una
flexibilidad para apreciar las relaciones intersubjetivas con el
fin de no simplificar demasiado las complejidades de los suce-
sos y situaciones particulares.

Lo que de diferente manera falta, o más bien una de las co-
sas que faltan en la lucha de los sistemas semióticos que es
central en La conquista de América en la interpretación de To-
dorov, es precisamente el tercero, o la exotopía, o la concien-
cia del grado de relativismo cultural, que no debe ser equipa-
rada al relativismo epistemológico o radical. De acuerdo con
la hipótesis de Todorov, cada parte prefiere un polo diferente
de la comunicación: los nativos se comunicaban con el mun-



336

do, mientras los conquistadores se distinguen en la comunica-
ción intersubjetiva, en particular en todas las posibilidades
que ésta ofrece para la manipulación o el engaño. Las dos cul-
turas tienen las concepciones del lenguaje, de la interacción y
la organización social y del tiempo muy diferentes, y se en-
contraban en las fases muy diferentes de la evolución tecnoló-
gica. Lo que explica las consecuencias desastrosas de esta
contienda de las civilizaciones, al menos en términos semióti-
cos, es precisamente la imposibilidad de cualquiera de las par-
tes de ponerse fuera de sus respectivas posiciones y verdade-
ramente respetar la otra. Pero la responsabilidad ética yace de
plano dentro del campo de los conquistadores: Todorov se pre-
ocupa por enfatizarlo, aunque una parte es la que lleva la carga
de esta falla, que resulta en el genocidio más grande de la his-
toria, la “victoria” es dulce y amarga para decir lo menos. De
hecho, la pérdida justamente no puede ser sólo en términos
éticos sino también en términos comunicativos: la comunica-
ción con el mundo es reprimida en la modernidad y toda una
dimensión de la vida está ausente; en otras palabras, la habili-
dad de vivir en armonía con su propio entorno (1984b, 251).

Para resumir, Bajtín parece haber proporcionado el marco
o, al menos, el apoyo para las propias reflexiones de Todorov
acerca de la centralidad del otro. Todorov desarrolla la inter-
subjetividad en una herramienta analítica que lo capacita para
aprehender eventos tan diversos como la conquista de Améri-
ca o la vida moral en los campos de concentración. Pero exis-
ten ahí unas limitaciones, me gustaría argüir, que Todorov, lo
mismo que Bajtín, no logra superar. Bajtín, para empezar, no
desarrolla una teoría del sujeto plenamente desplegada y no es
claro, por ejemplo, cómo la constitución del yo socialmente
determinada tiene como resultado la producción de los indivi-
duos diferenciados. O cómo el yo puede percibir su propia hu-
manidad sólo sobre la base de la humanidad del otro sin una
previa sensación de sí mismo. En Todorov, de una manera si-



337

milar, es difícil hacer una transición entre la multiplicidad de
las identidades y el yo construido con una identidad multifa-
cética. Más de cerca él se aproxima a la elaboración de una
teoría del sujeto en Life in Common, donde él sitúa la emer-
gencia del yo en interacción con el otro en el origen biográfico
del hombre y la mujer. Pero hay ahí un contexto cultural más
amplio, en el que los factores externos más extensos, por
ejemplo los económicos, se dejan de lado.

Otra dificultad en el pensamiento de Todorov consiste en la
multiplicidad de los “otros” implicado en la categoría abarca-
dora de la otredad que Todorov elabora. ¿Es posible colocar al
“otro intrínseco”, la circunlocución que designa el yo en lo
que es inaprensible y contradictorio incluso para una percep-
ción consciente, realmente en un mismo nivel que el “otro”
externo? Y en el caso del otro externo, ¿será el término otro
suficiente para designar a la vez al otro en una misma cultura
(sean mujeres si reconocemos que la cultura está dominada
por los varones, o alguna minoría perteneciente al trasfondo
étnico, la religión, la orientación sexual, etc.), y el “otro” de la
diferente cultura, con la cual no podemos compartir el mismo
lenguaje, prácticas simbólicas y la visión del mundo de una
forma mucho más radical? Probablemente no. Pero, al mismo
tiempo, podemos ver el caso de una “asimilación” de todos
estos otros: la humanidad es una, a pesar de y gracias a toda
su diversidad, y si ponemos todos estos variopintos otros bajo
un mismo término protector destaca el hecho de que el yo es
sólo uno, solitario, pero que se encuentra entre una multiplici-
dad, la infinidad de otros que son indispensables para su pro-
pia concepción y con quien el yo se encuentra en una interrela-
ción. Más aún, el yo no es unitario sino que está hecho de una
multiplicidad de identidades que están determinadas por la va-
riedad de la vida social y cultural, cuya configuración evolu-
ciona permanentemente.



338

Quisiera agradecer a Inger Engvist y a todos los participantes
de la conferencia sobre Todorov llevada a cabo en la Universi-
dad de Lund, del 23 al 25 de septiembre de 2004, por las esti-
mulantes discusiones, y a Craig Brandist por su crítica cons-
tructiva y por sus sugerencias.

Traducción de Tatiana Bubnova

Bibliografía citada

BAKHTIN, Mikhail, The Dialogic Imagination, ed. Michael Holquist,
trans. Caryl Emerson y Michael Holquist. Austin, University of
Texas Press, 1981.

BAJTÍN, Mijaíl, Estética de la creación verbal, México, Siglo XXI,
1982.

—, Teoría y estética de la novela, Madrid, Taurus, 1989.
BRANDIST, Craig, The Bakhtin Circle: Philosophy, Culture, and Po-

litics, London and Sterling, Pluto Press, 2002.
ERDINAST-VULCAN, Daphna, “,‘Things Pregnant with Words’: What

Todorov Learned from Bakhtin”, Tzvetan Todorov 2004: An In-
ternational Conference, Bakhtin Centre, University of Sheffield,
24-27 June 2004.

TODOROV, Tzvetan, Mikhail Bakhtin: The Dialogical Principle,
trans. Wlad Godzich, en Theory and History of Literature, eds.
Wlad Godzich and Jochen Schulte-Sasse, vol. 13, Minneapolis
and London, University of Minnesota Press, 1984a.

—, The Conquest of America. The Question of the Other, trans. Ri-
chard Howard, New York, Mayer and Row, 1984b.

—, “Human and Interhuman: Mikhail Bakhtin”, en Literature and
Its Theorists: A Personal View of Twentieth-Century Criticism,
trad. Catherine Porter, Ithaca, New York, Cornell University
Press, 1987, pp. 70-88.



339

TODOROV, Tzvetan, “A Dialogic Criticism?”, en Literatura and Its
Theorists, pp. 155-168.

—, The Moral of History, trans. Alyson Waters, Minneapolis and
London, University of Minnesota Press, 1995.

ZBINDEN, Karine, “Socialising with Bakhtin: Todorov’s Heterology
and the History of Ideas”, Bakhtin & His Intellectual Ambience, ed.
Boguslaw Zylko, Gdansk, Wydawnictwo Uniwersytetu Gdans-
kiego, 2002, pp. 161-170.




