Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA
2006

Dire ’alterité: Les Guérilléeres de Monique Wittig

Clive Thomson

El problema de la otredad manifestado en la obra de la feminista francesa Moni-
que Wittig es aqui analizado mediante la herramienta tedrica proporcionada por
Bajtin, visto a través de la dptica de Todorov, y mediante la comparacion de las
aportaciones de los pragmatistas franceses Oswald Ducrot y Francis Jacques con
las propuestas de Bajtin sobre las relaciones entre el yo y el otro. El resultado es la
sugerencia de la necesidad de una nueva pragmadtica apta para explicar la novedosa
obra de la escritora.

The problem of otherness in the work of the French feminist writer Monique
Wittig is analyzed through theoretical concepts provided by Bakhtin but seen
through Todorov‘s lenses. This article also tackles a comparison between the prag-
matics of Ducrot and Francis Jacques and Bakhtin’s theory. The author suggests a
new pragmatics is necessary to explain Monique Wittig’s innovative work.

273



Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA
2006

Clive Thomson

Université Western Ontario

Dire I’altérité: Les Guérilleres de Monique Wittig

je dis que ce qui est, est. Je dis que ce qui n’est pas, est
également. Quand elle reprend plusieurs fois la phrase,
la voix dédoublée, puis triple, superpose sans cesse ce
qui est et ce qui n’est pas. Les ombres couchées sur le
lac bougent et se mettent a trembler a cause des vibra-
tions de la voix.

MoniQue WITTIG, Les Guérilleres

Toute étude sérieuse dans le domaine de la pragmatique de-
vrait prendre comme ouvrage de référence essentiel Alice aux
pays des merveilles de Lewis Carroll. Les discussions lumi-
neuses, comme la suivante, entre Humpty Dumpty et Alice,
ne peuvent qu’inspirer une réflexion fructueuse sur le genre de
question dont se préoccupent souvent les pragmaticiens:

“Ne reste pas la comme ca a bavarder toute seule,” dit
Humpty Dumpty qui regardait [Alice] pour la premiere fois,
“mais enfin dis-moi comment tu t’appelles et ce que tu fais 1a.”

“Je m’appelle Alice, mais...”

“C’est un nom stupide tout de méme,” interromput Hump-
ty Dumpty avec impatience. “Qu’est-ce qu’il veut dire, ce
nom?”

“Un nom doit dire quelque chose?” demanda Alice d’un air
de doute. “Bien sir,” ricana Humpty Dumpty. “Mon nom si-

275



gnifie la forme que j’ai-et c’est une bien belle forme. Avec un
nom comme le tien, tu pourrais avoir n’importe quelle forme,
presque...” (268-269)

Cet échange de paroles peut tre considéré comme la repré-
sentation fictive d’un probléme onomastique, celui de I’arbi-
traire des noms propres. Il m’intéresse, toutefois, a un autre
titre en tant que mise en scene du probleme langagier de 1’al-
térité. Un autre dialogue entre Alice et Humpty Dumpty est
encore plus symptomatique a cet égard:

“Quand moi, j’utilise un mot,” dit Humpty Dumpty, sur un
ton de mépris, “il signifie exactement ce que j’ai décidé qu’il
signifierait, ni plus ni moins.”

“Mais la question,” rétorqua Alice, “est de savoir si tu peux
faire que les mots signifient tant de choses différentes” (274,
mes traductions).

Alice souléve indirectement (et a son insu probablement)
la question du rapport entre ’intentionnalité du locuteur et le
sens des énoncés et fait allusion, donc, au genre de probléeme
que débattent depuis plusieurs décennies les pragmaticiens
anglo-américains et francais qui travaillent sur les actes de pa-
role (J. L. Austin, J. Searle, O. Ducrot, etc.). Il me semble,
toutefois, que le comportement d’Alice peut signifier autre
chose. Humpty Dumpty, en refusant dogmatiquement d’ad-
mettre la polysémie des énoncés, manifeste ce que 1’on pour-
rait appeler, en termes bakhtiniens, une attitude monologique
a I’égard du fonctionnement du langage. Alice, par contre, re-
présente la voix du dialogisme et de I’ Autre a savoir une voix
féminine qui fonctionne comme 1’ Autre de celui qui se prend
non seulement comme maitre du signifiant mais aussi comme
celui qui refuse I’altérité du langage. Par ses questions et ses
doutes, elle donne la parole, en quelque sorte, a I’ Altérité.

L’objectif de mon article est d’explorer brievement, a la lu-
miere de certains travaux dans le domaine de la pragmatique
francaise, comment un autre texte, Les Guérilleres de Moni-

276



que Wittig, “dit” son altérité. Francis Jacques (auteur de Dia-
logiques: recherches logiques sur le dialogue et de Différence
et subjectivité) et Oswald Ducrot (auteur de Dire et ne pas dire
et de Le dire et le dit) sont deux pragmaticiens dont les publi-
cations semblent tout a fait pertinentes pour le genre d’analyse
que j’entreprends parce qu’ils s’inspirent explicitement d’une
des théories de 1’altérité potentiellement les plus riches du
vingtieme siecle, celle de Mikhail Bakhtine. En d’autres ter-
mes encore, mon projet ici consiste a créer un dialogue entre
les textes indiqués (textes théoriques et texte de création), non
pas pour “appliquer” ceux-la a celui-ci). Dans ce sens, je n’ac-
corde pas aux textes théoriques un statut privilégié, a priori,
parce que ce serait une démarche monologique qui hypostasie
la théorie par rapport aux autres textes. Mon désir est plutot de
tenter une analyse dont la méthode aurait des affinités avec les
travaux de M.-Pierrette Malcuzynski qui a su, tout au long de
sa carriere, développer une approche textuelle véritablement
dialogique. Mon choix du texte des Guerilléres se fait, en par-
tie, pour rendre hommage a Monique Wittig, une auteure dont
la créativité et I’originalité ne font pas de doute. Monique
Wittig, féministe francaise, connue comme militante, théori-
cienne, pocte, romanciere est décédée en janvier 2003.

Il serait logique, donc, avant de poursuivre 1’analyse pro-
prement dite des Guérilléres, de présenter d’abord les idées de
Bakhtine sur 1’altérité, et ensuite d’indiquer en quoi consiste
la démarche pragmatique de Jacques et de Ducrot. Bakhtine
n’est qu’'un penseur parmi bien d’autres qui ont exploré le sujet
philosophique de I’altérité et de la différence. Martin Heideg-
ger, Maurice Merleau-Ponty, Jacques Lacan, Julia Kristeva,
Emmanuel Lévinas, Maurice Blanchot, Georges Bataille sont
tous des philosophes et écrivains qui ont traité ce sujet. En
fait, la différence (ou la “différance”) est devenue, comme le
montrent les débats sur le postmodernisme, une des préoccu-
pations philosophiques dominantes de la fin du vingtieme sie-

2717



cle. Et on n’a qu’a regarder les luttes dans le monde la guerre
en Iraq, les conflits en Israel, etc. pour se rendre compte que la
différence est une question profondément politique. Il va sans
dire que le sens que j’attribue aux termes de différence et d’al-
térité dans le présent article est, a la base, politique.

Je ne prétends pas accéder a “I’essence” de la pensée (ou a
“I’esprit” comme disent certains voir Morson et Emerson) de
Bakhtine sur 1’altérité car notre acces a cette pensée est néces-
sairement filtré a travers les postulats de la critique existante
sur la question. De maniere générale, notre compréhension
des concepts de Bakhtine ne peut se faire qu’en explorant la
sédimentation des usages passés. Commengons, donc, par le
Bakhtine de Tzvetan Todorov qui, avec certains autres com-
mentateurs, comme Michael Holquist et Katerina Clark, pri-
vilégient la dimension philosophique de cette oeuvre. Todo-
rov affirme que, chez Bakhtine, la théorie de 1’altérité est “la
clef de son oeuvre entiere” (145). Il continue en soutenant que
méme si ’importance qu’accorde Bakhtine a ’autre dans la
constitution de la personnalit€¢ humaine n’est pas originale
chez lui, c’est ’importance relative de cette idée dans le projet
global de Bakhtine qui fait de lui un penseur original dans le
contexte du vingtieme siccle.

Dans les premiers travaux de Bakhtine qui datent des an-
nées 1920 (“L’Auteur et le héros” [1922-24], “Vers une phi-
losophie de 1’acte” [1921-24 ?7]) et qui sont d’orientation phé-
noménologique, ’altérité joue un rdle décisif. L’individu ne
peut qu’éprouver, prétend Bakhtine/Todorov, un sentiment
sinistre ou fantomatique lorsqu’il se contemple, par exemple,
dans un miroir. Se regarder de 1’extérieur, donc, est un acte
vide de signification parce que nous devenons conscients de
nous-mémes seulement a travers 1’autre et a 1’aide de ’autre.
Je me trouve dans autrui, trouvant autrui en moi: “seul le re-
gard d’autrui peut me donner le sentiment que forme une to-
talit€” (147).

278



Cette conception des rapports humains va jouer un role tres
spécifique mais changeant dans les idées esthétiques et littérai-
res de Bakhtine tout au long de sa carriere. Dans “L’Auteur et
le héros,” Bakhtine analyse longuement la notion d’exotopie
(ou d’extériorité) qui signifie le rapport idéal entre un auteur et
ses personnages. Les romans de Dostoievski mettent en scéne
le genre d’exotopie que préfere Bakhtine, a savoir celle qui
n’enferme pas le personnage dans la conscience de 1’auteur.
Les personnages sont, en quelque sorte, indépendants et me-
nent une vie indépendante de leur créateur. Ceci ne peut €tre
qu’'une facon de parler, car nous savons, si ce n’est que d’un
point de vue empirique, qu'un personnage de roman ne peut
exister sans €crivain. Ce qui est important ici, comme souvent
avec les idées de Bakhtine, c’est non pas le sens littéral ou
isolé de telle ou telle affirmation, mais I’implication de 1’idée
dans le contexte plus large de son esthétique littéraire. L.’exo-
topie que réclame Bakhtine pour le personnage dostoievskien
est une maniere de mettre en cause, sur le plan de I’éthique
générale, la question du privilege d’une conscience sur une
autre. Le rapport je/autre, tout comme le rapport auteur/héros,
est toujours asymétrique. En d’autres termes, Bakhtine refuse
absolument la dialectique hégélienne qui privilégie toujours le
moi sur le tu, le méme sur ’autre, 1’identité sur la différence.
Todorov résume ainsi I'importance esthétique de I’exotopie
pour Bakhtine: “L’auteur ne pourra accomplir, achever, clore
son personnage que s’il lui est extérieur; il est I’autrui porteur
des éléments transgrédients dont le personnage a besoin pour
étre complet (réciproquement 1’expression de soi en art est
impossible; seul peut étre exprimé un rapport a autrui)” (113).

Les idées de Bakhtine sur I’altérité resteront au coeur de ses
projets dans les années 1920, mais elles subiront une réorien-
tation radicale a partir de 1930. Le sujet parlant, tel que concu
dans un texte comme “L’Auteur et le héros,” trouve sa valeur
en tant que sujet intentionnel. A 1’époque ou Bakhtine écrit

279



“Le Discours du roman” (1934-35), par contre, le sujet hu-
main ne trouve sa valeur ou son identité globale que dans un
contexte idéologique. Entre 1920 et 1930, le terme de valeur
sera remplacé par celui d’idéologie dans les écrits de Bakhtine.

La simplification extréme des idées de Bakhtine que je viens
de présenter ne doit pas se tromper, car les écrits de Bakhtine
des années 1920 sont, en réalité, d’une grande complexité.
Et, ce qui est encore plus important, notre compréhension des
idées de Bakhtine va certainement €voluer, puisque des re-
cherches sur le contexte intellectuel, social et politique dans
lequel Bakhtine a vécu au début de sa carriére continuent a
donner des résultats étonnants (voir les travaux de Hirschkop,
Tihanov, Brandist).

La pragmatique logique

La réflexion philosophique de Francis Jacques se nourrit de
sources multiples et hétérogeénes, mais les recherches des prag-
maticiens anglo-américains (Austin, Searle, Strawson, etc.)
I’ont probablement influencé le plus (une des études les plus
récentes sur Jacques est le volume suivant: Du Dialogue au
texte: autour de Francis Jacques, F. Armengaud et al., éds.).
Jacques se situe par rapport a Bakhtine de la maniere suivan-
te: “On ne saurait trop faire I’éloge de Mikhail Bakhtine qui le
premier a posé le principe dialogique. Si j’ai proposé une ra-
dicalisation de sa perspective, qui se poursuit dans le présent
travail [Différence et signification], le lecteur vérifiera qu’elle
n’est pas étrangere a son esprit” (318).

Dans Dialogiques: recherches sur le dialogue, Jacques se
donne comme objectif général de renouveler les recherches
sur la question d’autrui: “sur le terrain logico-linguistique..., la
question s’énonce en termes pratiques et non plus spéculatifs”
(13). Sa perspective sera celle de la logique et de la pragmati-
que. Voici comment Jaques congoit le probleme de 1’altérité:

280



“Il faut que le sujet fasse €tre le rapport a autrui par un acte
exprés. Un tel acte ne correspond pas a une vérité connaissa-
ble. Il est contingent, imprévisible, intermittent. La premicre
personne fait étre la relation a 1’autre par son acte. Et chose
trés remarquable: cet acte la constitue comme sujet pratique,
en méme temps que son corrélat” (21, Jacques souligne).

L’objet d’étude spécifique de Jacques est “le dialogue ré-
férentiel”, c’est-a-dire celui ou I’échange d’information per-
met d’établir 1’existence et 1’identité du référent. Un modele
pragmatico-logique rigoureux est proposé pour rendre compte
du dialogue. La théorie des jeux, les actes de langage et la
sémantique modale sont les domaines de recherche que Jac-
ques explore et exploite en beaucoup de détail. Deux concepts
ontologiques originaux sont présentés: la rétroréférence ou
I’ensemble des marques formelles qui permettent aux interlo-
cuteurs d’identifier leur place dans 1’échange verbal; la coréfé-
rence ou 1’ identification progressive au réel qu’accomplissent
les interlocuteurs au moyen d’une exploration des mondes
possibles mis en jeu dans le dialogue.

Jacques travaille a un haut niveau d’abstraction en utilisant
les procédures de la logique formelle. Il invente, au besoin,
les énoncés dialogués dont il a besoin pour faire avancer sa
conceptualisation, au lieu de travailler a partir d’exemples de
dialogues “réels” tirés de textes litt€raires ou autres.

Certains postulats de Jacques sont tout a fait compatibles
avec ceux de Bakhtine. D’autres le sont moins. Jacques parse-
me ses analyses d’aphorismes qui pourraient étre de la plume
de Bakhtine: “Chacun est pour 1’autre I’occasion d’étre soi”;
“Aucun ego ne peut rester en soi” (39); je et tu “ne se congoi-
vent pas I'un sans I"autre” (39); “En lui-méme, je n’est per-
sonne” (Dialogiques 48; 127) (Jacques souligne).

Mais s’il existe des affinités entre les entreprises de Bakhti-
ne et de Jacques, elles me semblent plut6t de surface, car la
perspective pragmatico-logique qui est avancée dans Dialogi-

281



ques, révele des présupposés de type formaliste ainsi que des
ambiguités pour ce qui est de la conception du sujet parlant.
Jacques constate, par exemple, qu’il “n’y a de parole que la ou
un “je” s’empare du systeme de la langue, mais pour s’adres-
ser a quelqu’un d’autre” (38). La dichotomie saussurienne en-
tre langue/parole informe, on le voit, la démarche théorique
fondamentale de Jacques. Encore plus révélatrice est la cita-
tion suivante: “C’est en effet le registre pronominal qui doit
nous aider a fonder formellement la catégorie de la personne,
simultanément la mienne et celle d’autrui” (36; je souligne).
La démarche formaliste de Jacques se voit surtout au moment
ou il traite la question du contexte: “J’ai résolument fait abs-
traction de 1’horizon social du discours, des liens familiaux ou
amicaux, de tous les emplacements institutionnels qui, dans
un monde hiérarchisé, reéglent le droit a la parole” (75). Les
travaux de Bakhtine des années 1930, ceux qui me paraissent
particulierement intéressants pour 1’analyse pragmatique, sont
systématiquement anti-formalistes.

La théorie du sujet de Jacques qui présente certaines am-
biguités le sépare également de la position de Bakhtine. Les
aphorismes du genre “Aucune priorit€ du méme sur 1’autre”
(39) que I’on peut lire dans Dialogiques me paraissent incom-
patibles avec les formulations de Bakhtine. Jacques écrit enco-
re: “Une telle réversibilité [entre sujets parlants] égalise dans
le temps des positions qui peuvent paraitre d’abord inégales”
(128). La notion de I’égalit€ des positions des sujets parlants
est étrangere aux idées de Bakhtine. Comme les pragmaticiens
de la tradition anglo-américaine, Jacques présuppose la souve-
raineté de la conscience individuelle avant que I’échange verbal
ait lieu, au lieu de considérer la rencontre dialogique comme
un moment qui dérange ce qui semblait se présenter comme
deux positions de sujet fixes ce serait la perspective de Bakhtine.

Il me semble que la conception du sujet de Jacques compor-
te une autre dimension qui le rend incompatible avec les for-

282



mulations de Bakhtine. Certains passages dans Dialogiques,
comme le suivant, impliquent un modele tripersonnel dont les
termes définitoires sont je, tu et il:

“Chemin faisant, je rappelais systématiquement les raisons
pourquoi c’est au moment ou je m’adresse a foi et ou je re-
connais ce qu’on dit de moi comme d’un [ui, que j’ai I’occa-
sion de m’identifier comme je. Et de méme pour la personne
d’autrui: ¢’est au moment ou il s’adresse a moi et ou il recon-
naft ce que je dis de lui qu’il a occasion de s’identifier comme
un moi personnel. Nous sommes solidaires en notre structure
tripersonnelle d’identification” (Différence et subjectivité, 357)
(Jacques souligne).

Jacques semble impliquer ici non seulement 1’égalité fonda-
mentale des interlocuteurs mais aussi 1’interchangeabilité de
leurs positions deux notions qui sont le contraire de ce que
propose Bakhtine. Encore plus caractéristique chez Jacques
est le modele de communication jakobsonien qui soustend sa
théorie pragmatique. Ce modele implique que parler signifie
automatiquement communiquer. Une des lecons les plus im-
portantes que nous apprend Bakhtine est, comme le souligne
le critique et philosophe Adolpho Fernandez-Zoilla, “tout dia-
logue apparent n’est pas pour autant dialogique” (751). La pa-
role, comme 1’affirme Jacques, a peut-étre “une vocation préa-
lable de rencontre avec 1’autre dans I’interlocution (27), mais
ceci ne veut pas dire pour autant que la communication entre
sujets parlants est garantie. Bakhtine affirme constamment,
comme une donnée de tout échange verbal, son caractere iné-
gal et conflictuel.

La pragmatique sémantique

Si Jacques congoit sa recherche philosophique comme une ra-
dicalisation de la pensée de Bakhtine, Oswald Ducrot, lui, af-
firme que sa “théorie de la polyphonie ...vise a construire un

283



...cadre qui constitue lui-méme ...une extension (tres libre) a
la linguistique des recherches de Bakhtine sur la littérature”
(173). Ce que le philosophe et le pragmaticien ont en com-
mun, comme point de départ, c’est leur tendance a exploiter
une petite partie de I’oeuvre de Bakhtine, essentiellement un
seul ouvrage, La Poétique de Dostoievski. Oswald, qui définit
I’objectif de sa “pragmatique sémantique” comme “I’étude de
I’action humaine accomplie au moyen du langage” (173), ré-
sume ce qui est pour lui I’essentiel du concept bakhtinien de
la polyphonie:

Pour Bakhtine, il y a toute une catégorie de textes, et notam-
ment de textes littéraires, pour lesquels il faut reconnaitre que
plusieurs voix parlent simultanément, sans que 1’'une d’entre
elles soit prépondérante et juge les autres: il s’agit de ce qu’il
appelle, par opposition a la littérature populaire, ou encore
carnavalesque, et qu’il qualifie quelquefois de mascarade, en-
tendant par la que I’auteur y prend une série de masques dif-
férents (171).

Cette conception de la polyphonie va permettre a Ducrot,
dit-il, de mettre en cause un postulat celui de I'unicité du sujet
parlant qui caractérise, selon lui, la plupart des recherches en
pragmatique. Ducrot entend par 'unicité du sujet 1’idée qui
se donne comme allant de soi dans les recherches linguisti-
ques “depuis deux siecles,” que “chaque €noncé possede un et
un seul auteur” (171). L analyse de Ducrot prend pour objet
d’étude empirique 1’énonciation qui est définie comme “1’évé-
nement constitu€ par 1’apparition d’un €noncé” (174). Le sens
d’un énoncé (qui n’est pas a confondre avec le sens d’une
phrase) est défini comme la description ou la représentation de
son énonciation.

En examinant des énoncés de type ironique et négatifs, a
I’aide de deux concepts précis (le locuteur et 1’énonciateur),
Ducrot arrive a la conclusion que I'idée d’un sujet parlant

284



unifié n’est plus tenable en linguistique. Le locuteur est défini
comme un étre “qui, dans les sens méme de 1’énoncé, est pré-
senté comme son responsable, c’est-a-dire comme quelqu’un a
qui I’on doit imputer la responsabilité de cet énoncé. C’est a lui
que réferent le pronom je et les autres marques de la premiere
personne” (193, Ducrot souligne). Le locuteur d’un énoncé
peut étre distinct du producteur ou de 1’auteur empirique de
I’énoncé. Ducrot admet la difficulté de donner une définition
claire de ce qu’il entend par énonciateur et préfére procéder
en faisant des analogies avec le roman: “lI’énonciateur est au
locuteur ce que le personnage est a I’auteur” (205). Le roman-
cier met en scene des personnages, et de fagon similaire, un
locuteur peut mettre en scene des énonciateurs, “dont il orga-
nise les points de vue et attitudes” (205). C’est ce qui se passe
quand on parle ironiquement. Oswald illustre avec I’exemple
suivant: si quelqu’un me dit un jour qu’il va pleuvoir demain
et je vois cette personne le lendemain par une journée enso-
leillée, je peux lui dire, “Tu vois, il pleut.”” Mon énoncé iro-
nique (qui dit le contraire de ce qui est le cas) est la mise en
sceéne de moi-méme en tant que locuteur (je suis le responsa-
ble empirique de 1’énoncé€), mais 1’énoncé est en méme temps
la mise en sceéne d’un énonciateur qui serait la personne qui
m’avait dit qu’il allait pleuvoir. Je ne fais que répéter ce qu’il
a dit avec I’effet de I’ironie (et probablement de moquerie).
Ce type d’analyse pragmatique a I’avantage d’étre clair mais
elle laisse quand méme une image peu dynamique de 1’échan-
ge verbal. Ce qui me semble plus grave, c’est qu’elle laisse de
co6té completement le réle que joue le contexte social dans la
représentation de 1’énoncé. Cette pragmatique dont 1’objectif
principal est de repérer “les marqueurs” de 1’énonciation mani-
feste des affinités avec la philosophie et la méthode d’analyse
de Francis Jacques plutdt qu’avec les proposition de Bakhtine
sur le dialogisme. Elle aussi présuppose un modele de com-
munication idéalisé grace auquel les sujets parlants réussissent

285



a transmettre leur dire sans difficulté. Oswald a beau essayer
de mettre en cause et remplacer la notion de I’unicité du su-
jet parlant en linguistique, I’image que laisse son analyse est
celle d’une altérité limitée et d’un sujet parlant d’une certaine
complexité mais tout de méme un sujet essentiellement lisse
et égal a lui-méme, qui, un peu comme le montreur de ma-
rionnettes ou le ventriloque, maitrise parfaitement son dire.

Pour une pragmatique de l’'idéologie

Essayer d’aborder un texte comme Les Guérilléres au moyen
de la pragmatique de Jacques et de Ducrot nous amene assez
rapidement a deux constatations: que cette approche pragma-
tique revét peut-€tre une utilit€ en tant qu’outil diagnostique
devant le texte en question mais qu’elle se révele profondé-
ment enfermée dans toute une série de présupposés idéologi-
ques (la notion de 1'unicité du sujet, par exemple). Autrement
dit, cette pragmatique “traditionnelle” véhicule précisément
certains postulats contre lesquels une ceuvre comme Les Gué-
rilleres fait combat. La bréve analyse qui suit nous parait
compatible avec celle de Dominique Bourque qui propose la
notion de “Counter-Text” dans son article, “Dialogic Subver-
sion in Monique Wittig’s Fiction”. Tandis que Bourque arrive
a la conclusion que “Monique Wittig’s novels belong to the
lineage of dialogic works that subvert the dominant discourse
structuring social life” (177), nous proposons une perspective
complémentaire, en mettant I’accent sur la maniere dont Les
Guerillieres, texte hétérogénérique et dialogique, subvertit
certains modeles de lecture théorico-pragmatiques. Les Gué-
rillieres représente un exploit extraordinaire non seulement
en montrant la nécessit€é d’une pragmatique radicalement dif-
férente mais aussi en disant une Altérité radicalement autre,
ceci, essentiellement par la voix des “Elles”, le “personnage”
collectif qui propose, avance et réussit la révolution.

286



Par le titre, Les Guérilleres, le texte commence: le titre n’est
ni guérilla, ni guerrieres, mais guérilleres, invention donc d’un
mot qui n’est pas mais qui est également. On a dit que Les
Gueérilleres est une narration, de la science fiction, poeme épi-
que féministe, une anti-€popée, une oeuvre utopique (Wenzel;
Lindsay) ce texte n’est pas tout ceci mais il I’est également.

Les Gueérilléres est un texte qui se présente sous forme de
fragments dont les sujets sont tout a fait hétérogeénes mais dont
chacun manifeste le plus souvent une certaine unité a 1’inté-
rieur de lui-méme (chaque fragment est consacré le plus sou-
vent mais pas toujours a un seul sujet). Les passages ou frag-
ments qui dépassent rarement une trentaine de lignes chacun
peuvent se lire, a mon avis, dans n’importe quel ordre: des
vers de poésie; des descriptions; des récits courts; des listes
de noms propres; des dessins; des ensembles de mots herméti-
ques; des listes d’objets; du discours philosophique; de la dis-
cussion linguistique et sémiotique; du discours sur le mythe et
la Iégende; et encore. Ce texte n’est pas un roman, et il I’est
également; il n’est pas un poeme, il I’est également; il n’est
pas un traité philosophique, il I’est également; il n’est pas un
livre d’images, il I’est également. Le résultat se présente du
moins en partie, comme un montage de citations, ou encore
mieux, comme un montage ou une mosaique de fragments
réécrits. En effet, la derniere page du texte qui se présente
sous la forme d’une note de Monique Wittig est celle-ci: “Les
Gueérilleres sont le lieu de rencontre de quelques textes dans
lesquels des ‘prélevements’ ont été effectués, a la fois comme
indications des références socio-historico-culturelles du livre
et comme indices des distances que le livre tente d’opérer
par rapport a elles” [cette mention est suivie de 41 références
[Borges, Fictions,; Lacan, Ecrits; Confucius, Le Shi-Jing, etc.]

Ce texte pousse donc le lecteur a fabriquer une multiplicité
de pistes de recherche dont aucune ne saurait étre, au bout du
compte, la piste privilégiée ou dominante: s’agit-il d’un sim-

287



ple jeu ludique a travers lequel le lecteur devrait identifier le
plus grand nombre de références secondes possibles? s’agit-il
tout simplement d’un texte en grande partie plagi€? le lecteur
devrait-il essayer de reconstituer I’ordre logique des fragments
dans lequel le dessein de 1’auteure apparaitrait clairement?

Les Gueérilleres représente 1’invention d’un genre impos-
sible, dirions-nous, et propose au lecteur une expérience de
I’impossible, ou pour citer un texte de Jacques Derrida qui
parle de I’invention, Les Guérilléres propose “une expérience
de I’autre comme invention de I’impossible, la seule invention
possible” (27). Voyons de plus prés un moment particulier
de ce texte, celui qui évoque le probleme du langage. Soit le
fragment suivant:

On voit qu’elles ont entre les mains des petits livres dont elles
disent que ce sont des féminaires. Il s’agit de nombreux exem-
plaires du méme modele ou bien il existe de plusieurs sortes.
Quelqu’une a écrit sur 'un d’eux un exergue qu’elles se répe-
tent a I’oreille et qui les fait rire a gorge déployée. Quand il est
feuilleté, le féminaire présente de nombreux pages blanches
sur lesquelles elles écrivent de temps a autre. Pour ’essentiel,
il comprend des pages avec des mots imprimés en caracteres
majuscules dont le nombre est variable. Quelque fois il y en a
un seulement ou bien la page peut encore étre remplie. Le plus
souvent ils sont isolés au milieu de la page, bien espacés noirs
sur fond blanc ou bien blancs sur fond noir (17-18).

Cet extrait met en scéne “elles”, la protagoniste collec-
tive du texte, au moyen du pronom personnel au féminin
pluriel pratique qui sera maintenue dans de nombreux frag-
ments de ce montage. “Elles”, qui se présentent comme une
classe sociale de guérilleres, ne sont jamais désignées par un
nom propre collectif. “Elles” sont désignées tout de méme par
des séries de prénoms propres et individuels ces simples listes
ponctuent le mouvement des fragments a raison de toutes les

288



dix pages. Lorsque la premicre liste apparait, elle est précédée
de 1’énoncé suivant: “CE QUI LES DESIGNE COMME L’OEIL DES CY-
CLOPES, LEUR UNIQUE PRENOM, OSEE BALKIS SARA NICEE...” (17).
La protagoniste collective n’a pas donc de nom propre collec-
tif, mais les membres de cette collectivité ont des prénoms qui
sont des noms propres. L’invention onomastique de ce texte
consiste a nommer et ne pas nommer; il nomme donc autre-
ment.

Le fragment que je viens de citer (comme c’est le cas avec
beaucoup d’autres) présente, a premiere vue, plusieurs exem-
ples d’énoncés performatifs (soit I’énoncé suivant: “elles disent
que ce sont des féminaires™) et plusieurs exemples d’énoncés
constatifs ou descriptifs (“il s’agit de nombreux exemplaires
du méme modele”). Mais on voit que cette distinction qui est
trés chére aux pragmaticiens finit par ne plus étre opératoire
ici. En fait, ce qui se passe dans Les Guérilleres peut étre dé-
crit tres bien par une autre citation de Derrida (le contexte de
sa remarque est une analyse d’un poé¢me de Francis Ponge):

L’oscillation rapide entre performatif et constatif, langage et
métalangage, fiction et non-fiction, auto- et hétéro-référence,
etc., ne produit pas seulement une instabilité essentielle. Cette
instabilité constitue 1’événement méme, disons 1’oeuvre, dont
I’invention perturbe normalement, si on peut dire, les normes,
les statuts et les regles. Elle en appelle a une nouvelle théorie,
comme a la constitution de nouveaux statuts et de nouvelles
conventions capables de prendre acte de la possibilité de tels
événements et de se mesurer a eux (25).

Les Gueérilleres appelle effectivement a une nouvelle théorie
de la lecture, a une nouvelle pragmatique, car il s’agit d’une
oeuvre utopique, instable, donc, par définition, puisqu’elle
invente un avenir impossible, en se tournant vers un monde
nouveau. Ce monde futur n’est pas celui ou 1’oppression des
femmes aura disparu mais plutdt un monde ou la différence et

289



I’altérité existeront, non pas en tant qu’opposition a 1’identité
et au méme, mais en tant que telles. Autrement dit, un monde
caractérisé par une altérité a la Bakhtine, qui plairait peut-€tre
a Alice, un monde ou I’on dira: “Je dis que ce qui est, est. Je
dis que ce qui n’est pas, est également.”

Ouvrages cités

ARMENGAUD, F., POPELARD, M.-D., et VERNANT, D., éds., Du Dialo-
gue au texte; autour de Francis Jacques, Paris, Editions Kimé,
2003.

BourqQue, Dominique, “Dialogic Subversion in Monique Wittig’s
Fiction”. In Namascar Shaktini, éd., On Monique Wittig. Theore-
tical, Political, and Literary Essays, Urbana et Chicago, Illinois
University Press, 2005, 163-179.

Branpist, Craig, SHEPHERED, David, et TiHanov, Galin, éds., The
Bakhtin Circle. In the Master’s Absence, Manchester, Manches-
ter University Press, 2004.

CarroLL, Lewis, Alice’s Adventures in Wonderland and Through
the Looking Glass, Harmonsworth, Middlesex, England, Puffin
Books, 1976.

CrowDER, Diane Griffin, “The Semiotic Functions of Ideology in
Literary Discourse”, Bucknell Review 27:1 (1982), 157-168.

DERrrIDA, Jacques, Psyché. Inventions de [’autre, Paris, Galilée,
1987, Coll. “La Philosophie en effet”.

Ducror, Oswald, Le dire et le dit, Paris, Minuit, 1984, Coll. “Pro-
positions”.

— Dire et ne pas dire. Principes de semantique linguistique, Paris,
Hermann, 1972.

HirscHkop, Ken, Mikhail Bakhtin. An Aesthetic for Democracy, OX-
ford, Oxford University Press, 1999.

JacqQues, Francis, Dialogiques. Recherches logiques sur le dialogue,
Paris, pur, 1979, Coll. “Philosophie d’aujourd’hui.”

— Différence et subjectivité, Paris, Aubier Montaigne, 1982, Coll.
“Analyses et raisons”.

290



Linpsay, Cecile, “Body/Language. French Feminist Utopias”, The
French Review, 60:1 (1986), 46-55.

MaLcuzynski, M.-Pierrette, “Je n’est pas un A/autre”, in Clive
Thomson et André Collinot, éds., Mikhail Bakhtine et la pensée
dialogique. Colloque de Cerisy, Kingston, Mestengo Press, 2005,
95-116.

MorsoN, Gary Saul, et Caryl Emerson, eds., Rethinking Bakhtin.
Extensions and Challenges, Evanston, IL, Northwestern Univer-
sity Press, 1989.

SHAKTINI, Namaskar, éd., On Monique Wittig. Theoretical, Political,
and Literary Essays, Urbana et Chicago, University of Illinois
Press, 2005.

Toporov, Tzvetan, Mikhail Bakhtine. Le principe dialogique suivi
de: Ecrits du cercle de Bakhtine, Paris, Seuil, 1981, Coll. “Poé-
tique”.

WENZzEL, Héléne Vivienne, “The Text as Body/Politics: An Appre-
ciation of Monique Wittig’s Writings in Context”, Feminist Stu-
dies, 7:2 (1981), 264-287.

291





