
273

Acta Poetica 27 (1)
primavera

2006

Dire l’alterité: Les Guérillères de Monique Wittig

Clive Thomson

El problema de la otredad manifestado en la obra de la feminista francesa Moni-
que Wittig es aquí analizado mediante la herramienta teórica proporcionada por 
Bajtín, visto a través de la óptica de Todorov, y mediante la comparación de las 
aportaciones de los pragmatistas franceses Oswald Ducrot y Francis Jacques con 
las propuestas de Bajtín sobre las relaciones entre el yo y el otro. El resultado es la 
sugerencia de la necesidad de una nueva pragmática apta para explicar la novedosa 
obra de la escritora.

The problem of otherness in the work of the French feminist writer Monique  
Wittig is analyzed through theoretical concepts provided by Bakhtin but seen 
through Todorov‘s lenses. This article also tackles a comparison between the prag-
matics of Ducrot and Francis Jacques and Bakhtin’s theory. The author suggests a 
new pragmatics is necessary to explain Monique Wittig’s innovative work.



275

Acta Poetica 27 (1)
primavera

2006

Clive Thomson 
Université Western Ontario

Dire l’altérité: Les Guérillères de Monique Wittig

je dis que ce qui est, est. Je dis que ce qui n’est pas, est 
également. Quand elle reprend plusieurs fois la phrase, 
la voix dédoublée, puis triple, superpose sans cesse ce 
qui est et ce qui n’est pas. Les ombres couchées sur le 
lac bougent et se mettent à trembler à cause des vibra-
tions de la voix. 

Monique Wittig, Les Guérillères

Toute étude sérieuse dans le domaine de la pragmatique de-
vrait prendre comme ouvrage de référence essentiel Alice aux 
pays des merveilles de Lewis Carroll. Les discussions lumi-
neuses, comme la suivante, entre Humpty Dumpty et Alice, 
ne peuvent qu’inspirer une réflexion fructueuse sur le genre de 
question dont se préoccupent souvent les pragmaticiens: 

“Ne reste pas là comme ça à bavarder toute seule,” dit 
Humpty Dumpty qui regardait [Alice] pour la première fois, 
“mais enfin dis-moi comment tu t’appelles et ce que tu fais là.”

“Je m’appelle Alice, mais...”
“C’est un nom stupide tout de même,” interromput Hump-

ty Dumpty avec impatience. “Qu’est-ce qu’il veut dire, ce 
nom?”

“Un nom doit dire quelque chose?” demanda Alice d’un air 
de doute. “Bien sûr,” ricana Humpty Dumpty. “Mon nom si-



276

gnifie la forme que j’ai-et c’est une bien belle forme. Avec un 
nom comme le tien, tu pourrais avoir n’importe quelle forme, 
presque...” (268-269)

Cet échange de paroles peut être considéré comme la repré-
sentation fictive d’un problème onomastique, celui de l’arbi-
traire des noms propres. Il m’intéresse, toutefois, à un autre 
titre  en tant que mise en scène du problème langagier de l’al-
térité. Un autre dialogue entre Alice et Humpty Dumpty est 
encore plus symptomatique à cet égard:

“Quand moi, j’utilise un mot,” dit Humpty Dumpty, sur un 
ton de mépris, “il signifie exactement ce que j’ai décidé qu’il 
signifierait, ni plus ni moins.”

“Mais la question,” rétorqua Alice, “est de savoir si tu peux 
faire que les mots signifient tant de choses différentes” (274, 
mes traductions).

Alice soulève indirectement (et à son insu probablement) 
la question du rapport entre l’intentionnalité du locuteur et le 
sens des énoncés et fait allusion, donc, au genre de problème 
que débattent depuis plusieurs décennies les pragmaticiens 
anglo-américains et français qui travaillent sur les actes de pa-
role (J. L. Austin, J. Searle, O. Ducrot, etc.). Il me semble, 
toutefois, que le comportement d’Alice peut signifier autre 
chose. Humpty Dumpty, en refusant dogmatiquement d’ad-
mettre la polysémie des énoncés, manifeste ce que l’on pour-
rait appeler, en termes bakhtiniens, une attitude monologique 
à l’égard du fonctionnement du langage. Alice, par contre, re-
présente la voix du dialogisme et de l’Autre  à savoir une voix 
féminine qui fonctionne comme l’Autre de celui qui se prend 
non seulement comme maître du signifiant mais aussi comme 
celui qui refuse l’altérité du langage. Par ses questions et ses 
doutes, elle donne la parole, en quelque sorte, à l’Altérité.

L’objectif de mon article est d’explorer brièvement, à la lu-
mière de certains travaux dans le domaine de la pragmatique 
française, comment un autre texte, Les Guérillères de Moni-



277

que Wittig, “dit” son altérité. Francis Jacques (auteur de Dia-
logiques: recherches logiques sur le dialogue et de Différence 
et subjectivité) et Oswald Ducrot (auteur de Dire et ne pas dire 
et de Le dire et le dit) sont deux pragmaticiens dont les publi-
cations semblent tout à fait pertinentes pour le genre d’analyse 
que j’entreprends parce qu’ils s’inspirent explicitement d’une 
des théories de l’altérité potentiellement les plus riches du 
vingtième siècle, celle de Mikhaïl Bakhtine. En d’autres ter-
mes encore, mon projet ici consiste à créer un dialogue entre 
les textes indiqués (textes théoriques et texte de création), non 
pas pour “appliquer” ceux-là à celui-ci). Dans ce sens, je n’ac-
corde pas aux textes théoriques un statut privilégié, a priori, 
parce que ce serait une démarche monologique qui hypostasie 
la théorie par rapport aux autres textes. Mon désir est plutôt de 
tenter une analyse dont la méthode aurait des affinités avec les 
travaux de M.-Pierrette Malcuzynski qui a su, tout au long de 
sa carrière, développer une approche textuelle véritablement 
dialogique. Mon choix du texte des Guérillères se fait, en par-
tie, pour rendre hommage à Monique Wittig, une auteure dont 
la créativité et l’originalité ne font pas de doute. Monique 
Wittig, féministe française, connue comme militante, théori-
cienne, poète, romancière est décédée en janvier 2003. 

Il serait logique, donc, avant de poursuivre l’analyse pro-
prement dite des Guérillères, de présenter d’abord les idées de 
Bakhtine sur l’altérité, et ensuite d’indiquer en quoi consiste 
la démarche pragmatique de Jacques et de Ducrot. Bakhtine 
n’est qu’un penseur parmi bien d’autres qui ont exploré le sujet 
philosophique de l’altérité et de la différence. Martin Heideg-
ger, Maurice Merleau-Ponty, Jacques Lacan, Julia Kristeva, 
Emmanuel Lévinas, Maurice Blanchot, Georges Bataille sont 
tous des philosophes et écrivains qui ont traité ce sujet. En 
fait, la différence (ou la “différance”) est devenue, comme le 
montrent les débats sur le postmodernisme, une des préoccu-
pations philosophiques dominantes de la fin du vingtième siè-



278

cle. Et on n’a qu’à regarder les luttes dans le monde  la guerre 
en Iraq, les conflits en Israel, etc. pour se rendre compte que la 
différence est une question profondément politique. Il va sans 
dire que le sens que j’attribue aux termes de différence et d’al-
térité dans le présent article est, à la base, politique.

Je ne prétends pas accéder à “l’essence” de la pensée (ou à 
“l’esprit” comme disent certains voir Morson et Emerson) de 
Bakhtine sur l’altérité car notre accès à cette pensée est néces-
sairement filtré à travers les postulats de la critique existante 
sur la question. De manière générale, notre compréhension 
des concepts de Bakhtine ne peut se faire qu’en explorant la 
sédimentation des usages passés. Commençons, donc, par le 
Bakhtine de Tzvetan Todorov qui, avec certains autres com-
mentateurs, comme Michael Holquist et Katerina Clark, pri-
vilégient la dimension philosophique de cette oeuvre. Todo-
rov affirme que, chez Bakhtine, la théorie de l’altérité est “la 
clef de son oeuvre entière” (145). Il continue en soutenant que 
même si l’importance qu’accorde Bakhtine à l’autre dans la 
constitution de la personnalité humaine n’est pas originale 
chez lui, c’est l’importance relative de cette idée dans le projet 
global de Bakhtine qui fait de lui un penseur original dans le 
contexte du vingtième siècle. 

Dans les premiers travaux de Bakhtine qui datent des an-
nées 1920 (“L’Auteur et le héros” [1922-24], “Vers une phi-
losophie de l’acte” [1921-24 ?]) et qui sont d’orientation phé-
noménologique, l’altérité joue un rôle décisif. L’individu ne 
peut qu’éprouver, prétend Bakhtine/Todorov, un sentiment 
sinistre ou fantomatique lorsqu’il se contemple, par exemple, 
dans un miroir. Se regarder de l’extérieur, donc, est un acte 
vide de signification parce que nous devenons conscients de 
nous-mêmes seulement à travers l’autre et à l’aide de l’autre. 
Je me trouve dans autrui, trouvant autrui en moi: “seul le re-
gard d’autrui peut me donner le sentiment que forme une to-
talité” (147).



279

Cette conception des rapports humains va jouer un rôle très 
spécifique mais changeant dans les idées esthétiques et littérai-
res de Bakhtine tout au long de sa carrière. Dans “L’Auteur et 
le héros,” Bakhtine analyse longuement la notion d’exotopie 
(ou d’extériorité) qui signifie le rapport idéal entre un auteur et 
ses personnages. Les romans de Dostoïevski mettent en scène 
le genre d’exotopie que préfère Bakhtine, à savoir celle qui 
n’enferme pas le personnage dans la conscience de l’auteur. 
Les personnages sont, en quelque sorte, indépendants et mè-
nent une vie indépendante de leur créateur. Ceci ne peut être 
qu’une façon de parler, car nous savons, si ce n’est que d’un 
point de vue empirique, qu’un personnage de roman ne peut 
exister sans écrivain. Ce qui est important ici, comme souvent 
avec les idées de Bakhtine, c’est non pas le sens littéral ou 
isolé de telle ou telle affirmation, mais l’implication de l’idée 
dans le contexte plus large de son esthétique littéraire. L’exo-
topie que réclame Bakhtine pour le personnage dostoïevskien 
est une manière de mettre en cause, sur le plan de l’éthique 
générale, la question du privilège d’une conscience sur une 
autre. Le rapport je/autre, tout comme le rapport auteur/héros, 
est toujours asymétrique. En d’autres termes, Bakhtine refuse 
absolument la dialectique hégélienne qui privilégie toujours le 
moi sur le tu, le même sur l’autre, l’identité sur la différence. 
Todorov résume ainsi l’importance esthétique de l’exotopie 
pour Bakhtine: “L’auteur ne pourra accomplir, achever, clore 
son personnage que s’il lui est extérieur; il est l’autrui porteur 
des éléments transgrédients dont le personnage a besoin pour 
être complet (réciproquement l’expression de soi en art est 
impossible; seul peut être exprimé un rapport à autrui)” (113).

Les idées de Bakhtine sur l’altérité resteront au coeur de ses 
projets dans les années 1920, mais elles subiront une réorien-
tation radicale à partir de 1930. Le sujet parlant, tel que conçu 
dans un texte comme “L’Auteur et le héros,” trouve sa valeur 
en tant que sujet intentionnel. A l’époque où Bakhtine écrit 



280

“Le Discours du roman” (1934-35), par contre, le sujet hu-
main ne trouve sa valeur ou son identité globale que dans un 
contexte idéologique. Entre 1920 et 1930, le terme de valeur 
sera remplacé par celui d’idéologie dans les écrits de Bakhtine.

La simplification extrême des idées de Bakhtine que je viens 
de présenter ne doit pas se tromper, car les écrits de Bakhtine 
des années 1920 sont, en réalité, d’une grande complexité. 
Et, ce qui est encore plus important, notre compréhension des 
idées de Bakhtine va certainement évoluer, puisque des re-
cherches sur le contexte intellectuel, social et politique dans 
lequel Bakhtine a vécu au début de sa carrière continuent à 
donner des résultats étonnants (voir les travaux de Hirschkop, 
Tihanov, Brandist). 

La pragmatique logique

La réflexion philosophique de Francis Jacques se nourrit de 
sources multiples et hétérogènes, mais les recherches des prag-
maticiens anglo-américains (Austin, Searle, Strawson, etc.) 
l’ont probablement influencé le plus (une des études les plus 
récentes sur Jacques est le volume suivant: Du Dialogue au 
texte: autour de Francis Jacques, F. Armengaud et al., éds.). 
Jacques se situe par rapport à Bakhtine de la manière suivan-
te: “On ne saurait trop faire l’éloge de Mikhaïl Bakhtine qui le 
premier a posé le principe dialogique. Si j’ai proposé une ra-
dicalisation de sa perspective, qui se poursuit dans le présent 
travail [Différence et signification], le lecteur vérifiera qu’elle 
n’est pas étrangère à son esprit” (318).

Dans Dialogiques: recherches sur le dialogue, Jacques se 
donne comme objectif général de renouveler les recherches 
sur la question d’autrui: “sur le terrain logico-linguistique..., la 
question s’énonce en termes pratiques et non plus spéculatifs” 
(13). Sa perspective sera celle de la logique et de la pragmati-
que. Voici comment Jaques conçoit le problème de l’altérité: 



281

“Il faut que le sujet fasse être le rapport à autrui par un acte 
exprès. Un tel acte ne correspond pas à une vérité connaissa-
ble. Il est contingent, imprévisible, intermittent. La première 
personne fait être la relation à l’autre par son acte. Et chose 
très remarquable: cet acte la constitue comme sujet pratique, 
en même temps que son corrélat” (21, Jacques souligne).

L’objet d’étude spécifique de Jacques est “le dialogue ré-
férentiel”, c’est-à-dire celui où l’échange d’information per-
met d’établir l’existence et l’identité du référent. Un modèle 
pragmatico-logique rigoureux est proposé pour rendre compte 
du dialogue. La théorie des jeux, les actes de langage et la 
sémantique modale sont les domaines de recherche que Jac-
ques explore et exploite en beaucoup de détail. Deux concepts 
ontologiques originaux sont présentés: la rétroréférence ou 
l’ensemble des marques formelles qui permettent aux interlo-
cuteurs d’identifier leur place dans l’échange verbal; la coréfé-
rence ou l’ identification progressive au réel qu’accomplissent 
les interlocuteurs au moyen d’une exploration des mondes 
possibles mis en jeu dans le dialogue.

Jacques travaille à un haut niveau d’abstraction en utilisant 
les procédures de la logique formelle. Il invente, au besoin, 
les énoncés dialogués dont il a besoin pour faire avancer sa 
conceptualisation, au lieu de travailler à partir d’exemples de 
dialogues “réels” tirés de textes littéraires ou autres.

Certains postulats de Jacques sont tout à fait compatibles 
avec ceux de Bakhtine. D’autres le sont moins. Jacques parsè-
me ses analyses d’aphorismes qui pourraient être de la plume 
de Bakhtine: “Chacun est pour l’autre l’occasion d’être soi”; 
“Aucun ego ne peut rester en soi” (39); je et tu “ne se conçoi-
vent pas l’un sans l’autre” (39); “En lui-même, je n’est per-
sonne” (Dialogiques 48; 127) (Jacques souligne).

Mais s’il existe des affinités entre les entreprises de Bakhti-
ne et de Jacques, elles me semblent plutôt de surface, car la 
perspective pragmatico-logique qui est avancée dans Dialogi-



282

ques, révèle des présupposés de type formaliste ainsi que des 
ambiguïtés pour ce qui est de la conception du sujet parlant. 
Jacques constate, par exemple, qu’il “n’y a de parole que là où 
un “je” s’empare du système de la langue, mais pour s’adres-
ser à quelqu’un d’autre” (38). La dichotomie saussurienne en-
tre langue/parole informe, on le voit, la démarche théorique 
fondamentale de Jacques. Encore plus révélatrice est la cita-
tion suivante: “C’est en effet le registre pronominal qui doit 
nous aider à fonder formellement la catégorie de la personne, 
simultanément la mienne et celle d’autrui” (36; je souligne). 
La démarche formaliste de Jacques se voit surtout au moment 
où il traite la question du contexte: “J’ai résolument fait abs-
traction de l’horizon social du discours, des liens familiaux ou 
amicaux, de tous les emplacements institutionnels qui, dans 
un monde hiérarchisé, règlent le droit à la parole” (75). Les 
travaux de Bakhtine des années 1930, ceux qui me paraissent 
particulièrement intéressants pour l’analyse pragmatique, sont 
systématiquement anti-formalistes.

La théorie du sujet de Jacques qui présente certaines am-
biguïtés le sépare également de la position de Bakhtine. Les 
aphorismes du genre “Aucune priorité du même sur l’autre” 
(39) que l’on peut lire dans Dialogiques me paraissent incom-
patibles avec les formulations de Bakhtine. Jacques écrit enco-
re: “Une telle réversibilité [entre sujets parlants] égalise dans 
le temps des positions qui peuvent paraître d’abord inégales” 
(128). La notion de l’égalité des positions des sujets parlants 
est étrangère aux idées de Bakhtine. Comme les pragmaticiens 
de la tradition anglo-américaine, Jacques présuppose la souve-
raineté de la conscience individuelle avant que l’échange verbal 
ait lieu, au lieu de considérer la rencontre dialogique comme  
un moment qui dérange ce qui semblait se présenter comme 
deux positions de sujet fixes ce serait la perspective de Bakhtine. 

Il me semble que la conception du sujet de Jacques compor-
te une autre dimension qui le rend incompatible avec les for-



283

mulations de Bakhtine. Certains passages dans Dialogiques, 
comme le suivant, impliquent un modèle tripersonnel dont les 
termes définitoires sont je, tu et il:

“Chemin faisant, je rappelais systématiquement les raisons 
pourquoi c’est au moment où je m’adresse à toi et où je re-
connais ce qu’on dit de moi comme d’un lui, que j’ai l’occa-
sion de m’identifier comme je. Et de même pour la personne 
d’autrui: c’est au moment où il s’adresse à moi et où il recon-
naît ce que je dis de lui qu’il a occasion de s’identifier comme 
un moi personnel. Nous sommes solidaires en notre structure 
tripersonnelle d’identification” (Différence et subjectivité, 357) 
(Jacques souligne). 

Jacques semble impliquer ici non seulement l’égalité fonda-
mentale des interlocuteurs mais aussi l’interchangeabilité de 
leurs positions deux notions qui sont le contraire de ce que 
propose Bakhtine. Encore plus caractéristique chez Jacques 
est le modèle de communication jakobsonien qui soustend sa 
théorie pragmatique. Ce modèle implique que parler signifie 
automatiquement communiquer. Une des leçons les plus im-
portantes que nous apprend Bakhtine est, comme le souligne 
le critique et philosophe Adolpho Fernandez-Zoïlla, “tout dia-
logue apparent n’est pas pour autant dialogique” (751). La pa-
role, comme l’affirme Jacques, a peut-être “une vocation préa-
lable de rencontre avec l’autre dans l’interlocution” (27), mais 
ceci ne veut pas dire pour autant que la communication entre 
sujets parlants est garantie. Bakhtine affirme constamment, 
comme une donnée de tout échange verbal, son caractère iné-
gal et conflictuel. 

La pragmatique sémantique

Si Jacques conçoit sa recherche philosophique comme une ra-
dicalisation de la pensée de Bakhtine, Oswald Ducrot, lui, af-
firme que sa “théorie de la polyphonie …vise à construire un 



284

…cadre qui constitue lui-même …une extension (très libre) à 
la linguistique des recherches de Bakhtine sur la littérature” 
(173). Ce que le philosophe et le pragmaticien ont en com-
mun, comme point de départ, c’est leur tendance à exploiter 
une petite partie de l’oeuvre de Bakhtine, essentiellement un 
seul ouvrage, La Poétique de Dostoïevski. Oswald, qui définit 
l’objectif de sa “pragmatique sémantique” comme “l’étude de 
l’action humaine accomplie au moyen du langage” (173), ré-
sume ce qui est pour lui l’essentiel du concept bakhtinien de 
la polyphonie:

Pour Bakhtine, il y a toute une catégorie de textes, et notam-
ment de textes littéraires, pour lesquels il faut reconnaître que 
plusieurs voix parlent simultanément, sans que l’une d’entre 
elles soit prépondérante et juge les autres: il s’agit de ce qu’il 
appelle, par opposition à la littérature populaire, ou encore 
carnavalesque, et qu’il qualifie quelquefois de mascarade, en-
tendant par là que l’auteur y prend une série de masques dif-
férents (171).

Cette conception de la polyphonie va permettre à Ducrot, 
dit-il, de mettre en cause un postulat celui de l’unicité du sujet 
parlant qui caractérise, selon lui, la plupart des recherches en 
pragmatique. Ducrot entend par l’unicité du sujet l’idée qui 
se donne comme allant de soi dans les recherches linguisti-
ques “depuis deux siècles,” que “chaque énoncé possède un et 
un seul auteur” (171). L’analyse de Ducrot prend pour objet 
d’étude empirique l’énonciation qui est définie comme “l’évé-
nement constitué par l’apparition d’un énoncé” (174). Le sens 
d’un énoncé (qui n’est pas à confondre avec le sens d’une 
phrase) est défini comme la description ou la représentation de 
son énonciation. 

En examinant des énoncés de type ironique et négatifs, à 
l’aide de deux concepts précis (le locuteur et l’énonciateur), 
Ducrot arrive à la conclusion que l’idée d’un sujet parlant 



285

unifié n’est plus tenable en linguistique. Le locuteur est défini 
comme un être “qui, dans les sens même de l’énoncé, est pré-
senté comme son responsable, c’est-à-dire comme quelqu’un à 
qui l’on doit imputer la responsabilité de cet énoncé. C’est à lui 
que réfèrent le pronom je et les autres marques de la première 
personne” (193, Ducrot souligne). Le locuteur d’un énoncé 
peut être distinct du producteur ou de l’auteur empirique de 
l’énoncé. Ducrot admet la difficulté de donner une définition 
claire de ce qu’il entend par énonciateur et préfère procéder 
en faisant des analogies avec le roman: “l’énonciateur est au 
locuteur ce que le personnage est à l’auteur” (205). Le roman-
cier met en scène des personnages, et de façon similaire, un 
locuteur peut mettre en scène des énonciateurs, “dont il orga-
nise les points de vue et attitudes” (205). C’est ce qui se passe 
quand on parle ironiquement. Oswald illustre avec l’exemple 
suivant: si quelqu’un me dit un jour qu’il va pleuvoir demain 
et je vois cette personne le lendemain par une journée enso-
leillée, je peux lui dire, “Tu vois, il pleut.” Mon énoncé iro-
nique (qui dit le contraire de ce qui est le cas) est la mise en 
scène de moi-même en tant que locuteur (je suis le responsa-
ble empirique de l’énoncé), mais l’énoncé est en même temps 
la mise en scène d’un énonciateur qui serait la personne qui 
m’avait dit qu’il allait pleuvoir. Je ne fais que répéter ce qu’il 
a dit avec l’effet de l’ironie (et probablement de moquerie).

Ce type d’analyse pragmatique a l’avantage d’être clair mais 
elle laisse quand même une image peu dynamique de l’échan-
ge verbal. Ce qui me semble plus grave, c’est qu’elle laisse de 
côté complètement le rôle que joue le contexte social dans la 
représentation de l’énoncé. Cette pragmatique dont l’objectif 
principal est de repérer “les marqueurs” de l’énonciation mani-
feste des affinités avec la philosophie et la méthode d’analyse 
de Francis Jacques plutôt qu’avec les proposition de Bakhtine 
sur le dialogisme. Elle aussi présuppose un modèle de com-
munication idéalisé grâce auquel les sujets parlants réussissent 



286

à transmettre leur dire sans difficulté. Oswald a beau essayer 
de mettre en cause et remplacer la notion de l’unicité du su-
jet parlant en linguistique, l’image que laisse son analyse est 
celle d’une altérité limitée et d’un sujet parlant d’une certaine 
complexité mais tout de même un sujet essentiellement lisse 
et égal à lui-même, qui, un peu comme le montreur de ma-
rionnettes ou le ventriloque, maîtrise parfaitement son dire.

Pour une pragmatique de l’idéologie

Essayer d’aborder un texte comme Les Guérillères au moyen 
de la pragmatique de Jacques et de Ducrot nous amène assez 
rapidement à deux constatations: que cette approche pragma-
tique revêt peut-être une utilité en tant qu’outil diagnostique 
devant le texte en question mais qu’elle se révèle profondé-
ment enfermée dans toute une série de présupposés idéologi-
ques (la notion de l’unicité du sujet, par exemple). Autrement 
dit, cette pragmatique “traditionnelle” véhicule précisément 
certains postulats contre lesquels une œuvre comme Les Gué-
rillères fait combat. La brève analyse qui suit nous paraît 
compatible avec celle de Dominique Bourque qui propose la 
notion de “Counter-Text” dans son article, “Dialogic Subver-
sion in Monique Wittig’s Fiction”. Tandis que Bourque arrive 
à la conclusion que “Monique Wittig’s novels belong to the 
lineage of dialogic works that subvert the dominant discourse 
structuring social life” (177), nous proposons une perspective 
complémentaire, en mettant l’accent sur la manière dont Les 
Guérillières, texte hétérogénérique et dialogique, subvertit 
certains modèles de lecture théorico-pragmatiques. Les Gué-
rillières représente un exploit extraordinaire non seulement 
en montrant la nécessité d’une pragmatique radicalement dif-
férente mais aussi en disant une Altérité radicalement autre, 
ceci, essentiellement par la voix des “Elles”, le “personnage” 
collectif qui propose, avance et réussit la révolution.



287

Par le titre, Les Guérillères, le texte commence: le titre n’est 
ni guérilla, ni guerrières, mais guérillères, invention donc d’un 
mot qui n’est pas mais qui est également. On a dit que Les 
Guérillères est une narration, de la science fiction, poème épi-
que féministe, une anti-épopée, une oeuvre utopique (Wenzel; 
Lindsay) ce texte n’est pas tout ceci mais il l’est également.

Les Guérillères est un texte qui se présente sous forme de 
fragments dont les sujets sont tout à fait hétérogènes mais dont 
chacun manifeste le plus souvent une certaine unité à l’inté-
rieur de lui-même (chaque fragment est consacré le plus sou-
vent mais pas toujours à un seul sujet). Les passages ou frag-
ments qui dépassent rarement une trentaine de lignes chacun 
peuvent se lire, à mon avis, dans n’importe quel ordre: des 
vers de poésie; des descriptions; des récits courts; des listes 
de noms propres; des dessins; des ensembles de mots herméti-
ques; des listes d’objets; du discours philosophique; de la dis-
cussion linguistique et sémiotique; du discours sur le mythe et 
la légende; et encore. Ce texte n’est pas un roman, et il l’est 
également; il n’est pas un poème, il l’est également; il n’est 
pas un traité philosophique, il l’est également; il n’est pas un 
livre d’images, il l’est également. Le résultat se présente du 
moins en partie, comme un montage de citations, ou encore 
mieux, comme un montage ou une mosaïque de fragments 
réécrits. En effet, la dernière page du texte qui se présente 
sous la forme d’une note de Monique Wittig est celle-ci: “Les 
Guérillères sont le lieu de rencontre de quelques textes dans 
lesquels des ‘prélèvements’ ont été effectués, à la fois comme 
indications des références socio-historico-culturelles du livre 
et comme indices des distances que le livre tente d’opérer 
par rapport à elles” [cette mention est suivie de 41 références 
[Borges, Fictions; Lacan, Ecrits; Confucius, Le Shi-Jing, etc.]

Ce texte pousse donc le lecteur à fabriquer une multiplicité 
de pistes de recherche dont aucune ne saurait être, au bout du 
compte, la piste privilégiée ou dominante: s’agit-il d’un sim-



288

ple jeu ludique à travers lequel le lecteur devrait identifier le 
plus grand nombre de références secondes possibles? s’agit-il 
tout simplement d’un texte en grande partie plagié? le lecteur 
devrait-il essayer de reconstituer l’ordre logique des fragments 
dans lequel le dessein de l’auteure apparaîtrait clairement?

Les Guérillères représente l’invention d’un genre impos-
sible, dirions-nous, et propose au lecteur une expérience de 
l’impossible, ou pour citer un texte de Jacques Derrida qui 
parle de l’invention, Les Guérillères propose “une expérience 
de l’autre comme invention de l’impossible, la seule invention 
possible” (27). Voyons de plus près un moment particulier 
de ce texte, celui qui évoque le problème du langage. Soit le 
fragment suivant:

On voit qu’elles ont entre les mains des petits livres dont elles 
disent que ce sont des féminaires. Il s’agit de nombreux exem-
plaires du même modèle ou bien il existe de plusieurs sortes. 
Quelqu’une a écrit sur l’un d’eux un exergue qu’elles se répè-
tent à l’oreille et qui les fait rire à gorge déployée. Quand il est 
feuilleté, le féminaire présente de nombreux pages blanches 
sur lesquelles elles écrivent de temps à autre. Pour l’essentiel, 
il comprend des pages avec des mots imprimés en caractères 
majuscules dont le nombre est variable. Quelque fois il y en a 
un seulement ou bien la page peut encore être remplie. Le plus 
souvent ils sont isolés au milieu de la page, bien espacés noirs 
sur fond blanc ou bien blancs sur fond noir (17-18).

Cet extrait met en scène “elles”, la protagoniste collec-
tive du texte, au moyen du pronom personnel au féminin 
pluriel  pratique qui sera maintenue dans de nombreux frag-
ments de ce montage. “Elles”, qui se présentent comme une 
classe sociale de guérillères, ne sont jamais désignées par un 
nom propre collectif. “Elles” sont désignées tout de même par 
des séries de prénoms propres et individuels ces simples listes 
ponctuent le mouvement des fragments à raison de toutes les 



289

dix pages. Lorsque la première liste apparaît, elle est précédée 
de l’énoncé suivant: “ce qui les designe comme l’oeil des cy-
clopes, leur unique prenom, osee balkis sara nicee...” (17). 
La protagoniste collective n’a pas donc de nom propre collec-
tif, mais les membres de cette collectivité ont des prénoms qui 
sont des noms propres. L’invention onomastique de ce texte 
consiste à nommer et ne pas nommer; il nomme donc autre-
ment.

Le fragment que je viens de citer (comme c’est le cas avec 
beaucoup d’autres) présente, à première vue, plusieurs exem-
ples d’énoncés performatifs (soit l’énoncé suivant: “elles disent 
que ce sont des féminaires”) et plusieurs exemples d’énoncés 
constatifs ou descriptifs (“il s’agit de nombreux exemplaires 
du même modèle”). Mais on voit que cette distinction qui est 
très chère aux pragmaticiens finit par ne plus être opératoire 
ici. En fait, ce qui se passe dans Les Guérillères peut être dé-
crit très bien par une autre citation de Derrida (le contexte de 
sa remarque est une analyse d’un poème de Francis Ponge): 

L’oscillation rapide entre performatif et constatif, langage et 
métalangage, fiction et non-fiction, auto- et hétéro-référence, 
etc., ne produit pas seulement une instabilité essentielle. Cette 
instabilité constitue l’événement même, disons l’oeuvre, dont 
l’invention perturbe normalement, si on peut dire, les normes, 
les statuts et les règles. Elle en appelle à une nouvelle théorie, 
comme à la constitution de nouveaux statuts et de nouvelles 
conventions capables de prendre acte de la possibilité de tels 
événements et de se mesurer à eux (25).

Les Guérillères appelle effectivement à une nouvelle théorie 
de la lecture, à une nouvelle pragmatique, car il s’agit d’une 
oeuvre utopique, instable, donc, par définition, puisqu’elle 
invente un avenir impossible, en se tournant vers un monde 
nouveau. Ce monde futur n’est pas celui où l’oppression des 
femmes aura disparu mais plutôt un monde où la différence et 



290

l’altérité existeront, non pas en tant qu’opposition à l’identité 
et au même, mais en tant que telles. Autrement dit, un monde 
caractérisé par une altérité à la Bakhtine, qui plairait peut-être 
à Alice, un monde où l’on dira: “Je dis que ce qui est, est. Je 
dis que ce qui n’est pas, est également.”

Ouvrages cités

Armengaud, F., Popelard, M.-D., et Vernant, D., éds., Du Dialo-
gue au texte; autour de Francis Jacques, Paris, Editions Kimé, 
2003.

Bourque, Dominique, “Dialogic Subversion in Monique Wittig’s 
Fiction”. In Namascar Shaktini, éd., On Monique Wittig. Theore-
tical, Political, and Literary Essays, Urbana et Chicago, Illinois 
University Press, 2005, 163-179.

Brandist, Craig, Shephered, David, et Tihanov, Galin, éds., The 
Bakhtin Circle. In the Master’s Absence, Manchester, Manches-
ter University Press, 2004.

Carroll, Lewis, Alice’s Adventures in Wonderland and Through 
the Looking Glass, Harmonsworth, Middlesex, England, Puffin 
Books, 1976.

Crowder, Diane Griffin, “The Semiotic Functions of Ideology in 
Literary Discourse”, Bucknell Review 27:1 (1982), 157-168.

Derrida, Jacques, Psyché. Inventions de l’autre, Paris, Galilée, 
1987, Coll. “La Philosophie en effet”.

Ducrot, Oswald, Le dire et le dit, Paris, Minuit, 1984, Coll. “Pro-
positions”.

— Dire et ne pas dire. Principes de sémantique linguistique, Paris, 
Hermann, 1972.

Hirschkop, Ken, Mikhail Bakhtin. An Aesthetic for Democracy, Ox-
ford, Oxford University Press, 1999.

Jacques, Francis, Dialogiques. Recherches logiques sur le dialogue, 
Paris, puf, 1979, Coll. “Philosophie d’aujourd’hui.”

— Différence et subjectivité, Paris, Aubier Montaigne, 1982, Coll. 
“Analyses et raisons”.



291

Lindsay, Cecile, “Body / Language. French Feminist Utopias”, The 
French Review, 60:1 (1986), 46-55.

Malcuzynski, M.-Pierrette, “Je n’est pas un A/autre”, in Clive 
Thomson et André Collinot, éds., Mikhail Bakhtine et la pensée 
dialogique. Colloque de Cerisy, Kingston, Mestengo Press, 2005, 
95-116.

Morson, Gary Saul, et Caryl Emerson, eds., Rethinking Bakhtin. 
Extensions and Challenges, Evanston, IL, Northwestern Univer-
sity Press, 1989.

Shaktini, Namaskar, éd., On Monique Wittig. Theoretical, Political, 
and Literary Essays, Urbana et Chicago, University of Illinois 
Press, 2005.

Todorov, Tzvetan, Mikhaïl Bakhtine. Le principe dialogique suivi 
de: Ecrits du cercle de Bakhtine, Paris, Seuil, 1981, Coll. “Poé-
tique”.

Wenzel, Hélène Vivienne, “The Text as Body/Politics: An Appre-
ciation of Monique Wittig’s Writings in Context”, Feminist Stu-
dies, 7:2 (1981), 264-287.




