Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA
2006

Discursos heterogéneos, ;mas alla de la polifonia?

Zulma Palermo

Con esta propuesta se quiere poner en relacion dialégica —y por lo tanto polémi-
ca— algunos discursos tedrico-criticos sobre la literatura en su concepcidn bajti-
niana, es decir, como forma de produccién simbdlica e ideoldgica de la cultura.
Se busca reflexionar alrededor de la nocién de polifonia que, al incluir el funcio-
namiento discursivo de la alteridad, permite en gran medida dar validez a las que
serfan propias de la “diferencia latinoamericana”. Se articulard su analisis dentro
del campo critico sobre las literaturas alternativas de América Latina a través de
las elaboraciones de Antonio Cornejo Polar.

Some theoretical and critical discourses on literature from the bakhtinian point of
view are set in dialogical relation —therefore, a polemical relation— since litera-
ture is considered as a symbolic and ideological production of culture. Since the
notion of polyphony includes the discursive functioning of otherness, it allows to
confirm those that would belong to “Latin American differences”. The analysis
will be made in the frame of the critic field of Latin American alternative litera-
tures along the lines elaborated by Antonio Cornejo Polar.

213



Acta Poetica 27 (1)
PRIMAVERA
2006

Zulma Palermo
Universidad Nacional de Salta, Argentina

Discursos heterogéneos, ;mas alla de la polifonia?

...Jo que Bajtin nos compromete a dilucidar es, en defini-
tiva, la socialidad de la materia cultural.

Heterogeneidad [...] define un complejo colectivo de in-

terrelacion y de interactuacién social (histéricas, cultu-

rales, politicas) de varios yos integros en situacion dial6-
gica.!

PIERRETTE MALCUZYNSKI

(1984 y 1991)

En las paginas que siguen propongo poner en relacion dialdgi-
ca —y por lo tanto, polémica— algunos discursos tedrico-cri-
ticos sobre la literatura en su concepcidn bajtiniana, es decir
como forma de produccién simbdlica e ideoldgica de la cultu-
ra, como generadora de representaciones de las formaciones
sociales en las que se construye en tanto producto de interac-
cién verbal (Bubnova 1982-1983). Efecttio tal juego relacio-
nal en un aqui y un ahora, en una América Latina obsediada
por las formas mas insidiosas del proyecto del capitalismo tar-
dio y tal como se intenta comprender su funcionamiento en su
campo cultural.

! Cursivas en el original.

215



La multiforme y heterdclita constitucion de las subjetivida-
des en el extendido espacio del sudcontinente puso en circula-
cion durante el siglo xx una red de tramas discursivas altamente
complejas las que, apropiadas por la textualidad literaria y so-
metidas alli a andlisis por el discurso critico, han llevado a la
construccién de un sinnimero de aproximaciones que buscan
dar cuenta de las formaciones sociales que ellas absorben y de
las representaciones que escenifican. Desde las iniciales y ro-
manticas fundaciones de la tradicién que las homogeneizé bajo
la categoria de “cultura mestiza” —pasando por transculturacio-
nes, fagocitaciones y antropofagias de diverso cufio— hasta re-
definirse en las hibridaciones emergentes de la academia “glo-
bal”, la investigacion eché mano a las més relevantes propuestas
engendradas por la episteme occidental para explicar las forma-
ciones de esas culturas “otras”, esas culturas de la diferencia.

En esta oportunidad buscaré reflexionar alrededor de sélo
una de las mas fructiferas de esas nociones por su nivel de pro-
ductividad, la de polifonia que, al incluir el funcionamiento dis-
cursivo de la alteridad, permite en gran medida dar validez a las
que serian propias de la “diferencia latinoamericana”. Articula-
ré su andlisis dentro del campo critico sobre las literaturas alter-
nativas de América Latina (Lienhard 1988) a través de las ela-
boraciones de Antonio Cornejo Polar, para quien las culturas
latinoamericanas bajo su andlisis, relevadas en distintas textuali-
dades, dificilmente pueden ser explicadas con suficiente perti-
nencia por ese principio bajtiniano. La asercién del critico pe-
ruano se sostiene en la ya reconocida complejidad de tales
culturas como resultado de la conflictiva juncién de las forma-
ciones discursivas de grandes conjuntos sociales dgrafos junto a
los letrados, con relaciones inestables entre ellos, dando como
resultado multiples formas de interlocucién inaprensibles desde
una concepcion estrictamente literaria, es decir letrada. Es en el
intento de mostrar ese funcionamiento que en este articulo se
quiere poner estas especulaciones en didlogo, buscando com-

216



prender hasta qué nivel la conflictividad de las formaciones so-
ciales latinoamericanas “puede fragmentar la diccién y generar
un dialogismo tan exacerbado que deja atrds, aunque la reali-
ce, la polifonia bajtiniana y toda suerte de impredecibles y vo-
lubles intertextualidades” (Cornejo Polar 1995, 17; las cursivas
son mias).

Inicio esta escucha de los textos proposicionales atendiendo
a las variaciones que las categorias acd interrelacionadas ma-
nifiestan, sefialando sélo algunas de las multiples, distintas y
hasta contradictorias interpretaciones puestas en circulacion
por el aparato critico. El estudio del funcionamiento de las ca-
tegorias se efectuara teniendo en cuenta que tanto las especu-
laciones bajtinianas como las del critico peruano se efectian a
partir del funcionamiento del lenguaje en el corpus textual le-
trado con valor estético y que, para ambos, €stos se definen
como actos lingiiisticos que mediatizan estéticamente la reali-
dad desde una perspectiva socioideolégica, con valor social.?

Este lugar de enunciacion compartido es el que lleva tam-
bién a indagar la participacion directa o indirecta de la “cultu-
ra popular” entramada en particulares formas discursivas den-
tro de textos canonizados y —en el caso de Cornejo Polar—
mas alla de ellos. Es por eso que en esta reflexion se intentara,
como culminacién del recorrido, indagar en la problemaética
emergente de la heterogeneidad cultural latinoamericana como
transgresora del monologismo de la cultura letrada en précti-
cas sociales que circulan fuera de la “letra”, es decir fuera ya
de la nocion de polifonia en textos en los que lo gestual susti-
tuye a la discursividad lingiiistica.

Tres cuestiones serdn centrales en estas disquisiciones: la
primera proviene de la final advertencia de Cornejo Polar re-

ferida al “riesgo de las metaforas™ por las trans(de)formaciones
2 Vale recordar que para Bajtin, “Una de las tareas del estudio de las ideolo-
gias debe consistir en examinar la vida social del signo verbal...” (El marxismo y

la filosofia del lenguaje). Todas las citas de Bajtin se hardn segun la version de
Arén, Barei et al. (1996).

217



que padecen las categorias explicativas en sus desplazamientos
entre disciplinas y localizaciones geopoliticas; otra, la relativa a
la constitucion del (los) sujeto(s) en (por) la cultura; finalmente,
el funcionamiento social de los discursos y —mads alli— de los
textos no verbales en culturas “pre(pos)alfabéticas”, en relacion
de contemporaneidad conflictiva con las letradas.

Polifonia, interdiscursividad, heterogeneidad

La utilizacion extendida —desde Bajtin— de la nocién “poli-
fonia” no suele tener en vista su procedencia disciplinar. Se
descuida asi una cuestion de relevancia: la relativa a los des-
plazamientos semdanticos que se producen indefectiblemente
con este tipo de circulacion transdisciplinar. En un texto va-
rias veces reproducido, Cornejo Polar asevera al respecto:

el empleo de estos préstamos semanticos tiene riesgos inevita-
bles. Al mismo tiempo, considero que detrés de ellos se despla-
za una densa capa de significacion que engloba y justifica cada
concepcion de las cosas. Incluso estarfa tentado de afirmar que una
lectura de ese sustrato de significado es mdas productiva que la
simple declaracién de ajenidad e impertinencia de las catego-
rias empleadas para establecer un punto concreto (1998, 9).

Una primera aproximacion a la categoria acd puesta en ana-
lisis, desde esta perspectiva, obliga a retomar el derrotero del
préstamo semantico y de sus avatares en las disimiles apropia-
ciones que el discurso critico realizara a partir de la metéfora
bajtiniana, con la necesaria consecuencia que implica el riesgo
de la apropiacion. El préstamo proveniente del universo del
discurso musical —ya estudiado en sus particularidades por
otras indagaciones (Malcuzynski 2002; Lépez 2004, entre
otras)— hace evidentes los desplazamientos que se han veni-
do produciendo y las resemantizaciones que genero. En el te-
rritorio de la musica

218



[s]e entiende por polifonia la existencia de varias melodias
superpuestas o simultaneas llevadas a cabo, cada una, por una
‘voz’ o parte. En este sentido, se contrapone a la ‘monodia’,
es decir, al canto de una sola voz y, mas especificamente a la
existencia de una sola melodia. En las composiciones polif6-
nicas estas melodias intervienen con la misma importancia,
sin jerarquias, y en eso se diferencia también de la melodia
sostenida por acompafiamiento arménico. Por lo tanto, los
rasgos caracteristicos de este tipo de composicion musical son
la existencia de voces —o melodias— en juego, superpuestas,
simultdneas e interdependientes y sin predominio de la una
sobre la otra (Lépez 2004, 48-49).

El primer desplazamiento acontece, por lo tanto, en la es-
critura de Bajtin, quien tiene absoluta conciencia de este pro-
cedimiento® desde el momento en el que opera por una trans-
posicion de codigos; tal desplazamiento abre un nuevo
territorio de significacion dentro del funcionamiento del sis-
tema literario pues permite, por un lado, sefialar la diferencia
sustancial entre dialogismo y monologismo en el funciona-
miento de la enunciacidn lingiiistica a la vez que el principio
de equilibrio, simetria e interdependencia discursiva entre
los “varios yos fntegros en situacién dialégica”.* M4s atn,
esos “yos integros” lo son en la medida en que forman parte
de un mundo, una ‘“realidad”, una “materialidad histérica”
que provee a cada discurso de un particular “valor social”,

3 “Los materiales de la miisica y la novela son demasiado diferentes para que
el discurso llegue a ser algo mds que una imagen analdgica, que una simple me-
téfora. Esta metdfora la convertimos en el término ‘novela polifénica’ puesto que
no hemos hallado una denominacién mas adecuada” (Bajtin 1986, 39).

4 “En su visién de la palabra como réplica, Bajtin distingue entre el didlogo for-
mal, que encontramos en cualquier prictica cotidiana, el didlogo retdrico, con sus
preguntas y respuestas explicitas o latentes, y el dialogismo inherente a cualquier
palabra emitida en vista de un receptor hipotético, hecho que modifica esencial-
mente su sentido, aunque las marcas de esa orientacion no estén presentes en el dis-
curso en el nivel sintdctico o morfoldgico; su presencia en el nivel semantico [...]
implica una comprension necesaria para que haya un proceso de intercambio co-
municativo (Bubnova 1980, 95-96).

219



de una formacidn social que entra en relacidon conflictiva con
las otras, en un juego interdiscursivo.

Es precisamente el principio de dialogismo el que dio lugar
a las elaboraciones kristevianas en direccion a la categoria de
intertextualidad propuesta por ella y altamente difundida y uti-
lizada, al punto de casi obliterar la de polifonia. Es este segun-
do desplazamiento de la metafora lo que parece estar justifi-
cando la lectura de Cornejo Polar cuando establece una relacion
estrecha entre polifonia y “toda esa suerte de impredecibles y
volubles intertextualidades” (ibidem).

Malcuzynski opina que

[e]n Bajtin, donde la nocién de intertextualidad no aparece ja-
mas, la polifonia marca la particularidad de una produccion
de la narrativa novelesca, es decir de la interaccion socio-esté-
tica de la produccién literaria en condiciones sociales, econé-
micas e histdricas especificas. En Kristeva, por el contrario, lo
polifénico designa la productividad del texto, es decir [...] los
modos operatorios de las formas textuales en tanto éstas con-
densan, desplazan y/o sustituyen, desfasan, modifican y trans-
forman otras textualidades/sujetos... (1985, 4; cursivas en el
original).

De este modo, la nocién de polifonia queda ligada al fun-
cionamiento dialégico del intercambio social, es decir, a la re-
lacion entre la palabra del sujeto que enuncia y la palabra del
“otro” que, sin embargo, se encuentra siempre incluida en el
propio discurso; se trata de la “bivocalidad”, esto es, del cruce
de dos voces, de dos “acentos” en un mismo enunciado. Mas
aun, este funcionamiento “entre” dos sujetos —yo y el otro
plurales, sociales— se constituye con voces no necesariamente
conciliadoras sino, al contrario, antagénicas, “contrapuntisti-
cas”, nocion traslapada —una vez mas— desde el territorio mu-
sicolégico pero desplazada hacia el campo de sentido ideol6-
gico de la “lucha de clases”, por lo que la nocién de polifonia,

220



en tanto didlogo social, se convierte en una “lucha de voces
discordantes” (Bubnova y Malcuzynski 1997).

Cornejo Polar, a su vez, destaca: “[...] la construccion de es-
tos discursos [andinos] delata su ubicacién en mundos opuestos
[o, simultineamente] la existencia de zonas de alianzas, contac-
tos y contaminaciones”; por ello es posible leer los textos
“como espacios lingiiisticos en los que se complementan, sola-
pan, intersectan o contienden discursos de muy variada proce-
dencia [...] de filiacién socio-cultural disimil” (1994, 17). Nos en-
contramos asi en el centro mismo de la nocion de heterogeneidad
acerca de la cual explicita Malcuzynski a propdsito de Bajtin:

La polifonia remite a una concepcion de la heterogeneidad en
la produccion cultural, en términos que hacen destacar la co-
habitacién y la circulacién, no menos tensa, de mulitples con-
ciencias/sujetos diversos, pero “equipolentes”, en interaccién
dialégica entre ellos (Bubnova y Malcuzynski 1997, 255; las
cursivas son mias).

Esta asercion abre, precisamente, el contacto fuerte entre el
posicionamiento que se afirma a lo largo de la busqueda critica
de Cornejo Polar y la metéfora bajtiniana. La nocién de hetero-
genenidad en Cornejo® se dirige tanto a la constitucién de las
subjetividades como a la de los discursos porque, precisamente,
éstos mediatizan a aquéllas. La heterogenidad discursiva sefala
la puesta en funcionamiento de la conflictividad, emergente ésta
de la contradiccion nunca resuelta dentro de las formaciones so-
ciales en el espacio cultural andino y, por extension, latinoame-
ricano.” La diferencia especifica entre estas formas de heteroge-

6 Hay ya numerosos estudios que analizan y explicitan la categoria segtin la
propone Cornejo (cf. Mazzotti y Zevallos Aguilar [coord. 1996] y Higgins [ed.,
2003]).

7 En la ya conocida polémica entre Roberto Paoli y Cornejo Polar éste aclara:
“El concepto de heterogeneidad da razén de estos hechos [la apropiacién por el au-
tor de la voz del indigena, del otro, distinto, ajeno] y no de otros. Mediante él se
trata de definir una produccion literaria compleja cuyo caricter basico estd dado

221



neidad asi localizadas de las que son propias de todas las cultu-
ras, se define por la oposicion radical entre dos mundos —el
occidental y el nativo— y por la perennidad de la resistencia del
segundo a pesar de la histdrica situacion de colonialidad que lo
estigmatiza:

La construccién de estos discursos (que se mueven contradic-
toriamente entre las culturas dgrafas y letradas) que por igual
delatan su ubicacién en mundos opuestos como la existencia
de azarosas zonas de alianzas, contactos y contaminaciones,
puede ser sometida a homogenizaciones monologantes que in-
tentan englobar esa perturbadora variedad dentro de una voz
autorial cerrada y poderosa (Cornejo Polar 1994, 17).

Si hay una identificacién constatable entre los desarrollos
de ambas postulaciones es aquella que se sostiene en el princi-
pio de “la socialidad de la materia cultural” instalada en todo
acto de comunicacion, acto que excede el mero hecho de con-
tacto para transformarse en la forma casi excluyente de vincu-
lo vital entre las personas y entre los grupos y que se mediati-
za en la comunicacion estética. Simultaneamente, la asuncion
del acto de la enunciacién como un acto ético que incluye
siempre al referente, al “tercero”, incorporado en la trama dia-
l6gica del intercambio, descarta toda posibilidad de asimila-
cién de estos posicionamientos con las teorias mds o menos
textualistas provenientes de las nociones kristevianas.

Para Kristeva, como se afirmaba antes, “lo polifénico de-
signa la productividad del texto, es decir [...] los modos opera-
torios de las formas textuales en tanto éstas condensan, des-
plazan y/o sustituyen, desfasan, modifican y transforman
otras textualidades/sujetos”, o sea que la complejidad con-

por la convergencia, inclusive dentro de un solo espacio textual, de dos siste-
mas socioculturales diversos [...] En suma, expresa la indole plural, heteréclita
y conflictiva de esta literatura plural, a caballo entre dos universos distintos
(1982, 88).

222



flictiva de lo social (construcciones polémicas de las subjeti-
vidades) queda reducida a la dimension de contactos entre
textos de diversas procedencias y localizados en distintas
temporalidades, desplazando el funcionamiento interdiscur-
sivo hacia el intertextual, para terminar en un simulacro de
socialidad.

A ello se orienta otra de las advertencias de Cornejo Polar,
esta vez acerca de los riesgos de la estetizacidén (neutraliza-
cién) de los problemas que aquejan a “lo real””: ““[...] nada es tan
burdamente pérfido como estetizar —o literarizar— una reali-
dad minuciosa y radicalmente inhumana” (1994, 22-23). Re-
tornamos asi, una vez mas, a la cuestion de la socialidad de la
palabra y a su funcionamiento discursivo en la totalidad del
enunciado dentro y fuera de la produccion artistica y a ésta
como una de las multiples formas de su manifestacion. Esta-
mos planteando la cuestion de las politicas de representacion
como funcién lingiiistica de fuerte valor ético, cuestion clave
para los estudios sociocriticos desde el momento en que —en
términos bajtinianos— la palabra siempre recuerda o evoca la
esfera de la praxis social donde fue acufiada.

Al concebir el funcionamiento textual como pluridiscursivo
y al senalar la pluriacentuacion o diversidad valorativa que
ellos entrafian, ambos estudiosos antagonizan con el monolo-
gismo de la voz autorial como verdad tnica® y, al mismo
tiempo, postulan la centralidad de la imagen de mundo que
circula —aun contradictoriamente— en los discursos. De alli
que se vuelva a plantear la cuestion de la representacion (mi-
mesis) por el juego mediador del lenguaje. Bajtin entiende que
“la imitacion [...] toma en serio lo imitado, se apropia de él,
asimilando inmediatamente la palabra ajena” (Bajtin 1986,
265), a la vez que insiste en que cada enunciador, cuya voz se

8 De alli también que ambos estudiosos releven el funcionamiento de las vo-
ces otras en las rupturas candnicas y rastreen en ellas las estrategias por las que la
escritura se propone ficcionalizar la heteroglosia presente en la oralidad.

223



re-produce en el texto, lleva consigo la esfera social de la que
forma parte, en su complejidad. En el caso de Cornejo Polar

la mimesis no se enclaustra en su funcién re-presentativa de la
realidad del mundo [...] en cuanto construccion discursiva de
lo real; en la mimesis el sujeto se define en la misma medida
en que propone como mundo objetivo un orden de cosas que
evoca en términos de realidad independiente del sujeto y
que, sin embargo, no existe mas que como el sujeto la dice
[...] No hay mimesis sin sujeto, pero no hay sujeto que se
constituya al margen de los limites del mundo (1994, 22).

Se trata de dos perspectivas complementarias, por un lado,
la re-presentacion textual discursiva de la palabra del otro sin la
que el “yo” no es posible, apropiacion que el texto estético
realiza a través de distintos procedimientos. Por otro, de la
multiplicidad de re-presentaciones de mundo que cada voz
incorpora a la pluridiscursividad textual. En ambos casos gi-
ramos alrededor de una concepcién de lo social en los textos
entendidos como “formas articuladas de representaciones de
la imaginacion cultural” (Zavala 1991, 112; cursivas en el ori-
ginal).

Tiempo, espacio, historicidad

La escritura literaria construye tales representaciones en el en-
tramado de los textos vistos como

espacios lingiiisticos en los que se complementan, solapan,
intersectan o contienden discursos de [...] filiacion sociocultu-
ral disimil. [Su examen] lleva a la comprobacién de que en
ellos actian tiempos también variados; o si se quiere, que son
historicamente densos por ser portadores de tiempos y ritmos
sociales que se hunden verticalmente en su propia constitucion,
resonando en y con voces que pueden estar separadas entre si

224



por siglos de distancia (Cornejo Polar 1994, 17-18; las cursivas
son mias).

En el estudio comprehensivo de las literaturas latinoamerica-
nas que el peruano efectia, las representaciones alli elaboradas
no perfilan un imaginario social y cultural homogéneo, sino
que, por el contrario, se constituye una pluralidad articulada no
s6lo por la plurivocidad propia de las distintas formaciones so-
ciales incorporadas, sino también —y simultineamente— por
la superposicién de temporalidades que, en su contempora-
neidad, la constituyen. Es una literatura “plural” cuyo curso his-
térico no responde a un ritmo Unico legitimador, sino a esa he-
terogeneidad de la que se alimenta.

Se trata, entonces, del funcionamiento del tiempo en un es-
pacio cultural especifico, fendmeno que —como sabemos—
fue conceptualizado por Bajtin a través de otra metafora: cro-
notopo, entendiendo por tal “la intervinculacién esencial de
las relaciones temporales y espaciales asimiladas artisticamen-
te en la literatura” (Bajtin, 269).

Es principio basico que todo texto requiere ser leido a partir
de una asuncidn de lo social y de lo social en la historia, que
pasa a ser asi su horizonte explicativo e interpretativo:

El recurso a la historia permite [...] explicar las razones de
la pluralidad literaria latinoamericana, que en gran parte
procede del desarrollo desigual de nuestras sociedades |...]
En efecto, la perspectiva histérica obliga a considerar que,
pese a la pluralidad real de nuestras literaturas, existe un ni-
vel integrador concreto: el que deriva de la insercién de to-
dos los sistemas y subsistemas en un solo curso histérico
global (1982, 48).

La funcién de la historicidad resulta asi central en ambas
concepciones y en ambas se orienta hacia un criterio de pluri-
versalidad, de diferenciacion: si para Cornejo se trata de reco-

225



nocer en el aqui y el ahora de la cultura la complejidad de
tiempos que alli se superponen dando ‘“‘espesor” al presente,
para Bajtin se constituye dentro del sistema dialdgico, en la
réplica de cada instancia temporal que propone una nueva
acentuacion de la palabra, en contraposicion con los tiempos
precedentes cuyas formas no busca repetir o asimilar.

Este movimiento de oposicion e incorporacién de tempora-
lidades responde a la idea de re-presentacion del funciona-
miento social que rechaza todo trascendentalismo para, por el
contrario, co-responderse con la dindmica propia de la mate-
rialidad de lo real que atraviesa toda concepcién de mundo y
que se ejecuta a partir de la situacién misma del acto de pro-
duccién de sentido, esto es, no s6lo qué se dice, sino también
dénde, para quién y para qué. Al mismo tiempo, repite desde
este otro dngulo de andlisis el principio de “lucha discursiva”,
de pluriacentuacion, de otra manera sefialado por Cornejo con
la nocion de “totalidad contradictoria”.

Con esta categoria se designan los rasgos propios del cam-
po textual de las culturas latinoamericanas y sus literaturas na-
cionales como un modelo de oposicidén a los preexistentes,
tanto al propuesto por la “oligarquia ilustrada™ que unifica se-
gun los paradigmas hispanicos, como al de “mestizaje”. Es en
ese paisaje que propone la categoria de “pluralidad”, heredera
directa del modelo mariateguiano, para dar cuenta de “un es-
pacio neutro en el que coexisten con independencia varias y
distintas literaturas” (Mariategui 1989, 187). Tal pluralidad
produce, en el conjunto de las diferencias internas a los siste-
mas, “divergencias y confrontaciones [...] como fuerzas domi-
nantes de un proceso literario que se hace inteligible sélo en
términos de polémicas y contradicciones” (ibidem, 186). Estas
caracterizaciones dejan ya en claro lo que se repetird, con varia-
ciones, en todos sus textos tedrico-criticos, produciéndose una
red relacional entre “pluralidad”, “heterogeneidad” y ‘“‘contra-
diccién”, esta udltima como la forma de funcionamiento de

226



aquéllas. Es, precisamente, el factor que rompe con el principio
de unidad, de homogeneidad, de hegemonia.
En una formulacién de fines de los ochenta explicita:

Conviene advertir que el planteamiento y desarrollo de la ca-
tegoria de totalidad contradictoria, aunque obviamente tiene
relaciones con el pensamiento de Hegel, Marx y Lukdcs, sur-
ge del examen de la literatura latinoamericana, o mas concre-
tamente, de la necesidad de dar razén de muchas literaturas
que se producen en América Latina y de reafirmar el caricter
especificamente latinoamericano de todas ellas. En cierto sen-
tido, este cardcter, que es escuetamente historico, representa
la unidad de la diversidad que la observacion empirica pone
de manifiesto (Cornejo 1987, 27; las cursivas son mias).

El texto, entonces, entrama los discursos de la sociedad vy,
por lo tanto, da cuenta de todas sus diferencias y contradiccio-
nes, de sus tensiones; es por ello que en él lo social opera dis-
cursivamente, instancia de mediacion —podria decirse, de
transcodificacion— que permite reunir lo distinto sincrénico
dentro de la fotalidad de la historia. La literatura integra esta
dindmica con derecho propio pues no es una expresion “alea-
toria” de lo real, sino que se encuentra “dentro” de la historia
social, “como parte constitutiva de ella”, puesto que también
forma parte de “lo real”, actuando “como factor de su dinami-
ca historica” (ibidem, 123-124). Por lo tanto, el principio de
“totalidad”, entendido como un unico proceso histérico, en
cuyo transcurso se producen fracturas por las transformacio-
nes sociales en sus “momentos decisivos”, no resultaria re-
ductivo —como el principio de “unidad”—? sino como ins-
tancia dentro de la cual se inscribe la tensionalidad conflictiva

9 Al discutir el concepto de “pluralidad”, manifiesta: “El concepto de plurali-
dad [...] es preferible, en todo caso, al de unidad, aunque no fuera mas que por el
modo discriminador con que se obtiene esa imagen: marginando todas las litera-
turas que no coinciden con la normatividad de la dominante...” (ibidem, 127).

227



de lo real. En ese proceso, la sociedad deviene en espacio de
oposiciones y de conflictos sincrénicos:

los mas diversos grupos étnico-sociales que producen literatu-
ra en A. Latina estdn inmersos dentro de un solo curso histori-
co, lo que implica que sus sistemas literarios tanto responden
a los requerimientos de ese proceso, cuanto, a su manera, lo
constituyen. Ciertamente cada grupo €tnico y cada clase so-
cial experimentan la historia de manera distinta y hasta opues-
ta, pero en todo caso la pertenencia a esa misma historia ins-
taura una red articulatoria cuya naturaleza —basada en una
aguda disparidad— es la contradiccién. No deberia sorpren-
der: después de todo una sociedad estd hecha de las contra-
dicciones entre sus clases (ibidem,127; las cursivas son mias).

Insisto: la perspectiva de indole espacial no se separa de la
temporal, es decir, de la organizacién del conocimiento de la cul-
tura estudiada en el tiempo. Se trata de la necesidad de redise-
fnar el proceso entendido no como un intento de periodizacion
atado a los ritmos que caracterizan a la historiografia positi-
vista, sino de construirlo de acuerdo con su dindmica, permi-
tiendo el surgimiento de su propia semiosis a partir del reco-
nocimiento de los cronotopos.

Con la voz y con el cuerpo, sin la letra

Hasta acd hemos explorado, por un lado, la asimilacién de la
categoria “heterogeneidad” a la de “polifonia” y, por otro, la so-
cialidad y eticidad de la circulacion discursiva en su relacion
con el referente; nos hemos asomado también a la compleja
construccion de la subjetividad en las culturas cuando se les
considera més alla de sus moldes hegemoénicos. Al realizar es-
tas aproximaciones hemos encontrado muchas convergencias
entre las postulaciones que revisamos, al menos en los aspectos
analizados. Retornaremos ahora a las restricciones que marca

228



Cornejo a la nocién de polifonia y su funcionamiento, por su
aparente insuficiencia para dar cuenta de la particular comple-
jidad de las culturas andinas y latinoamericanas.

Las convergencias se mantienen mientras el objeto estudia-
do forma parte de la produccién letrada y con valor estético,
unica forma estudiada por Bajtin. Otra cosa acontece cuando
el objeto se desplaza hacia el funcionamiento y la circulacién
de las producciones que se encuentran fuera de ese circuito y de
ese codigo pues, como destacaba M.-P. Malcuzynski, mien-
tras la polifonia es un conjunto de voces ideoldgicas, la inte-
raccion social por medios no lingiiisticos es de otra naturaleza
(1997, 256).

En el intento de proponer una aproximacion a esa “otra na-
turaleza” de las producciones de la cultura —de una cultura
local y heterogénea, para las que Cornejo encuentra insufi-
ciente la nocién de polifonia— pondré bajo andlisis un cuerpo
textual de distinto tipo, localizado en los Andes centromeri-
dionales: el primero de ellos pone en juego la pura oralidad;
los que le siguen se sostienen casi exclusivamente en formas
rituales colectivas de caricter tradicional, es decir que se ma-
terializan a través de la gestualidad.

Oralidad / Escritura

Para iniciar este recorrido desde el lugar de la cultura 4dgrafa,!?
reproduzco la puesta en discurso por un miembro de la comu-
nidad chiriguana en la ciudad de Tartagal, Salta, que en el mo-
mento de su relato (la década de 1990) contaba ya con setenta
afios de edad. Roque Justiniano decia:

10 Retomo fragmentos de la conferencia inaugural “Diferencia epistémica, in-
terculturalidad, descolonizacién”, pronunciada en el VIII Congreso de Lengua y
Literatura Mapuche, Pucén (Chile), octubre 27-28, 2004.

229



Los cuentos de los abuelos te los vuelvo a contar. Fuimos
nosotros mismos los que no se vestian en nuestro pueblo, no
tenfamos ropa: vestiamos sélo ponchito, y nos fajdbamos con
hierbas asi todos en nuestro pueblo, no teniamos nada. Pues
como ti quieres ahora verlo yo te lo voy a mostrar. Entonces
estas flechas destinadas a que las lleves a tu pueblo, la flecha
roma, la flecha puntiaguda, la flecha-puiial, las mirard tam-
bién la gente. Con ellas ciertamente ganaras alli dinero. jLIé-
valas, 1lévalas y muéstralas! Yo vivia absolutamente desnudo
en mi pueblo. Entonces, eso era; ahora, las llevards. Has de
llevar mi foto, llévala y muéstrala alld lejos. Que se asombren
de mi pobreza en medio de los muchos que son.!!

La formacién social de la que da cuenta esta voz, aquella
que se construye desde la conciencia de la exclusion en tanto
sujeto en el escenario de las relaciones interétnicas, queda ex-
puesta en su literalidad: el yo que enuncia define, desde la expe-
riencia puesta en testimonio, la situacion histérica a la que la
comunidad se encuentra sometida desde los comienzos de la es-
critura que de ella hace Occidente.!? Lo que en el presente de
la enunciacion se inscribe repite los “cuentos de los abuelos”
que reiteran experiencias similares, aunque de otro modo, en
los tiempos actuales de la transnacionalidad y de la globaliza-
cion. La calidad diferencial sefialada por la enunciacién advie-
ne de la relacion desnudo/vestido que, en clara metonimia, se
desplaza a barbaro/civilizado, acé/alla, marcando la negativi-
dad con la que fue envestida la cultura expropiada: el ‘aca’ ha

11 Las cursivas sefialan la inmovilidad en el transcurso como dato central en
este testimonio.

12 Lienhard (1995, 416-17) sostiene que el testimonio preserva la estructura
de la declaracion de indios durante la conquista instalada en una forma comuni-
cacional compleja: “es una instancia ajena no s6lo al mundo de los testigos,
sino al teatro (local) de operaciones: la autoridad real, encarnada en sus repre-
sentantes coloniales o metropolitanos. Antes de alcanzar los oidos del destina-
tario, el testimonio (oral) debe saltar [...] enormes distancias espaciales, socia-
les y culturales”.

230



sido y sigue siendo definido como ‘barbaro’ en tanto ‘desnu-
do’. Si ‘antes’ la desnudez debid ser cubierta para alcanzar la
posibilidad de humanizacién borrando la diferencia externa,
‘hoy’ esa misma diferencia persistente puede ser mostrada en
los objetos de uso, en las puntas de flecha que se exhiben y se
mercantilizan como exponentes “folk”, objetos exdticos y de-
corativos tanto como la fotografia, todos ellos significantes de
la secular distancia entre sujetos que interactian en distintas
situaciones de producciéon de sentido, pero sin modificar la
formacion social a la que pertenecen.

El discurso construye acd la diferencia en la formacién ima-
ginaria de la subjetividad desde la voz de un enunciador que
habla desde el modelo de la colonialidad y por el reconoci-
miento del otro, al que incorpora en la interpelaciéon a un “t4”
perteneciente a un universo distinto y al que apela sefialan-
do la relacién poder / sumision, aunque con acentuacion leve-
mente ironica. Se trata de una practica discursiva que, habién-
dose apropiado de algunas estrategias propias de las formas
occidentales, muestra una vigencia sociocultural todavia resis-
tente. La relacidn con el otro que puede leerse desde los apor-
tes bajtinianos, toma un perfil més definido si es pensada des-
de dentro mismo de la cultura “débil”; la complejidad de esa
constitucion es el espacio de la heterogeneidad al que refiere
Cornejo y que es compartido dentro de la reflexologia latinoa-
mericana por otros intelectuales como Paulo Freire. En su Pe-
dagogia del oprimido (1968) éste impulsa un pensamiento
dial6gico que sobrepasa la mera relacién comunicativa de in-
tercambio, para entenderlo como una préctica liberadora de
los sujetos sometidos, como una praxis en la que se constru-
yen a si mismos por si mismos y no desde fuera por los otros:
“La préctica de la libertad s6lo encontrard adecuada expresion
en una pedagogia en la que el oprimido tenga condiciones de
descubrirse y conquistarse, reflexivamente, como sujeto de su
propio destino historico” (1968, 9).

231



Los muchos “sujetos sujetados” en el amplio espacio lati-
noamericano se dicen y se constituyen mas alla de la letra por
la voz “pre(pos)alfabética”; las multiples inflexiones de la
oralidad imposibles de ser capturadas en su diversidad por el
sistema letrado occidental, transporta las vicisitudes de esas
culturas ajenas a ésta; sin embargo la acentuacion que pone en
juego no resulta ser legitima en el espacio hegemonico, a pe-
sar de que, como sefiala el critico boliviano Mariaca Iturri,

[1]a oralidad no se restringe a sistema comunicacional o herra-
mienta de conocimiento; la oralidad, como la escritura, es un
modo de produccién cultural que determina todos los proce-
sos simbodlicos de apropiacién social de la naturaleza y de la
historia y de produccién de futuro (1999, 19).

La transcripcion a la letra del texto que estudiamos nos per-
mite obtener una aproximacion al “afuera” de la cultura letrada
y de su deseo de apropiacion e inclusion de la “voz”, de las vo-
ces ajenas en el texto estético. Nos encontramos ante y dentro
de la tension de un sujeto “heterogéneo” formado en la convi-
vencia conflictiva de pricticas sociales y “acentuaciones” diver-
sas, pero evaluadas desde el mito centroeuropeo de la superiori-
dad de la letra. Es dentro de esa conflictividad que la escritura
literaria ha venido explorando estrategias diversas para hacer
verosimil su ficcionalizacion de la oralidad (cf. Palermo 2001);
pero con la conciencia de ese su trabajo ficcional, en el deseo
de dar forma a una complejidad inatrapable, de entramar la
“cultura popular” en la escritura, bisqueda central de Bajtin
leyendo a Rabelais.

Los gestos rituales

Propongo ahora estudiar algunas précticas sociales de caricter
ritual (rurales y urbanas) de esa misma circunscripcion, con la

232



finalidad de poner en movimiento y bajo anlisis otros com-
ponentes de la compleja construccién de un imaginario social,
esta vez destacando de qué manera la fuerza de lo religioso
tanto preconceptual como legitimado y lo institucional hege-
monico constituyen las dominantes. La ritualidad es aca en-
tendida como una accién modelo demostrativa de los “ancla-
jes” construidos por la hegemonia y asumidos por el conjunto
social como simbolos de sus valores. La “puesta en escena”
de cada uno de los acontecimientos rituales serd “leida” como
una explosion de significaciones, como una teatralidad —sin
texto escrito— y que, sin embargo, se representa cada vez
idéntica a si misma, generando sobre los nucleos duros de la
cultura las modificaciones necesarias para su preservacion.
Subjetividades urbanas. Las dos practicas urbanas que ana-
lizamos resultan ser variantes de una misma construccion del
imaginario tal como se “inventd” en las ultimas décadas del si-
glo xix, dentro de los modelos que regian la formacién del
“espiritu” nacional y que respondia a una necesidad historica,
hoy ya suficientemente estudiada para América Latina (Area y
Morafia 1994; Rivera Nieves 1997, entre otros). Esta cons-
truccion de las identidades nacionales, que en su momento
respondio a los procesos de organizacion y modernizacion de
la sociedad, no se redujo en muchos casos, como el que en
este articulo nos interesa, a la formacién de la idea y senti-
miento de Patria como Nacidn, sino también a circunscripcio-
nes menores, las que consolidaron su perfil hiperbolizando las
especificidades de la propia diferencia, dando “expresion” —en
el caso de Salta— a una no siempre enmascarada ambicion se-
paratista, a la concrecion de la “patria chica”. Ademas, esta cir-
cunscripcion encuentra su relacion histdrico-cultural més fuerte
con el espacio altoperuano y no con el rioplatense, polo centri-
peto de la formacion del imaginario argentino hegemonico.
Veamos, entonces, como este perfil identitario y sus rela-
ciones ancestrales con el espacio altoperuano se semantiza en

233



las practicas colectivas que —a la manera de la “plaza publi-
ca”’— relinen en un mismo universo simbolico a todos los sec-
tores de la sociedad local, a la vez que escenifican las relaciones
entre los grupos y potencian las vinculaciones interinstituciona-
les (Iglesia—Estado provincial).

El 17 de junio de cada afo se realiza la gran fiesta gaucha de
la “saltefiidad”, celebracién que conmemora la muerte del héroe
local —Martin Miguel de Giliemes— herido durante su accién
como comandante de las tropas irregulares que defendian la
frontera norte del pais incipiente contra el ataque realista. La
version de la historia mitrista —‘historia oficial’— desvaloriza
y secundariza el rol de Giiemes en esas luchas, en tanto que la
corriente revisionista de la historia nacional y la historiografia
local lo reivindican; esta dltima exaltando y mitificando tanto al
personaje como a sus acciones.!3 Desde comienzos del siglo xx
la figura fue erigida como emblema identitario de la “patria chi-
ca” por el aparato de Estado y por todos los sectores de la co-
munidad. Se organiza la Asociacion Tradicionalista Gauchos de
Giliemes que agrupa a todos los “gauchos” de la provincia nu-
cleados en distintos “fortines” segun su radicacion (pueblos, la-
tifundios y minifundios). Las denominaciones, sin duda, ilus-
tran acerca del estatuto ideoldgico que la orienta.

La celebracion se inicia la noche anterior —actualizacién del
momento en que Giiemes fuera atacado— con la “vela” simb6-

13 «“Sy figura comenzé a tomar relevancia histérica recién en las primeras
décadas del siglo xx hasta convertirse en héroe —casi mitoldgico— a pesar de
su corta trayectoria [...] Nos preguntamos cémo una figura de tal envergadura
pudo permanecer enmascarada casi un siglo y resurgir espléndida hasta conver-
tirse en el centro mismo de la historia local, de la tradicion y hasta de la vida
cotidiana [...] El cambio historiografico e ideoldgico [...] fue obra de investiga-
dores locales y poetas pertenecientes al grupo dominante...” Este enunciado de
las historiadoras saltefias Ma. Elina Tejerina y Myriam Corvacho informa sobre
ello en un articulo publicado en Con N, Revista de Cultura Hispanoamericana
(Extremadura, Espafia), 3er. trimestre de 1999, nim. 7. Para informacién sobre
la construccion historiografica de la figura, cf. Bicentenario del Natalicio del
Gral. Martin Miguel de Giiemes. Ponencias presentadas en el Congreso Inter-

nacional de Historia, Salta, 1985, Buenos Aires, Secretaria Parlamentaria del
Congreso de la Nacion, 1989.

234



lica del héroe, quien agonizo hasta el dia siguiente. Para tal fin
se encienden fogones en todo el sector que rodea al monu-
mento ecuestre erigido al pie de un cerro también legendario
—el San Bernardo— y los nuevos “gauchos” de todas las eda-
des tocan guitarras y bombos mientras se cuecen jugosas car-
nes en parrillas improvisadas. El dia encuentra a gran parte de
la “tropa” alcoholizada para iniciar el desfile civico-militar
con el protocolo regulado militarmente para estas finalidades.
Marchan entonces los “fortines” con sus estandartes, proce-
dentes de distintas zonas de la provincia, con hombres monta-
dos en caballos de ascendencia peruana, mujeres en sillas es-
peciales o a las ancas de las monturas masculinas y niflos que
lucen alli sus primeras destrezas. Desfilan también batallones
de la guarnicién del ejército radicada en la ciudad con sus
hombres vestidos a la manera de los Infernales de Giiemes,
atuendo que reproduce los del grupo de élite de la milicia.!*
El estereotipo responde a la formacion de la idea de patria
como principio identitario, idealizando los rasgos heroicos que
pasan del perfil del héroe, construido por la textualidad litera-
ria,!> a la caracterizacién del “hombre saltefio” por antonoma-
sia, del “gaucho local”, que se potencia como diferente del
pampeano. La “saltefiidad” es, entonces, un valor que retne
las virtudes requeridas tanto por el orden familiar como por el
orden civico. Sus significantes emblematicos: poncho, guarda-
montes, espuelas, sombrero de ala ancha y buena monta con-
venientemente enjaezada, dan continuidad a una tradicién cu-
yas practicas funden hoy lo civico con lo religioso. En efecto:

14 Egta misma escenificacién ritualizada, con similares componentes, se reali-
za en Porto Alegre (capital del Estado de Rio Grande do Sul, Brasil), en conme-
moracion de una batalla en la guerra separatista que no tuvo resultados positivos.
Queda por realizar un andlisis comparado de las condiciones sociohistdricas de
produccion de ambas practicas.

15 Es la escritura literaria de Juana Manuela Gorriti —sobrina de Giiemes y
cuyo grupo familiar siendo ella nifia se exilié en Bolivia durante el gobierno de
Juan Manuel de Rosas— la que genera la imagen fisica y heroica del guerrero
(Palermo 1999).

235



estos atavios y la escenificacion del gauchaje es la misma en
desfiles patrios y en procesiones celebratorias de algunas fies-
tas catdlicas, en particular aquellas vinculadas a la historia de
la formacién nacional como la Virgen de las Mercedes, patro-
na del Ejército Argentino desde su origen.!® M4s atin, poncho,
guardamontes, espuelas y sombrero en este escenario han de-
jado de ser ttiles de uso laboral, han sido liberados de su valor
pragmaético para operar como signos del patrimonio cultural.
La memoria local retine en un mismo espacio la figura de
su héroe y la de los patronos de la ciudad desde el siglo xvi.!”
Se trata del Sefior y de la Virgen del Milagro, cuyos atributos
reproducen una tradicién propia de la ciudad de Lima: prote-
ger a la ciudad contra los terremotos. La celebracion central
incorpora a todos los habitantes de la provincia sin ninguin
tipo de diferencias y pone al ejido urbano en actitud festiva
desde mediados del mes de agosto —cuando se desciende a la
imégenes ricamente vestidas de sus tronos— y hasta media-
dos de septiembre, después de la multitudinaria procesion a
cuyo término todos los alli reunidos renuevan sus “votos” de
“fidelidad” ante las imagenes. Los gestos del rito que, por ser
tal, se repiten cada afio sin variaciones, incorporan canticos de
letra an6nima que datan de los origenes de la celebracion, lec-
tura de poemas laudatorios de autores locales, peregrinos que
llegan de distintos y distantes lugares del pais, salutacién final
con pafiuelos blancos, todos ellos gestos que reproducen algu-
nos rasgos de las practicas religiosas sevillanas de Semana
Santa; pero, més proximo aun, del Milagro limefio. Esta proxi-
midad es mads significativa cuando la devocién “milagrera”
sustituyo a los patronos instituidos en la fundacion: san Felipe
y Santiago. En ambas festividades —desfile y procesion— las

16 Bl anecdotario escolar ensefia que Belgrano, como General del Ejército del
Norte, le doné su sable.

17 En una pdgina oratoria conmemorativa se designa a Giiemes como el “Se-
fior de los Milagros humano” (Palermo 1999b).

236



autoridades del gobierno local participan no como espectado-
res sino como integrantes ya sea de la “tropa” y con los atuen-
dos gauchos, ya como fieles que acompafian a las imagenes en
su recorrido callejero. En los ultimos afios han participado
también algunos gobernadores de provincias y, en mas de una
oportunidad, el presidente de la nacién.

Los ritos descritos son puestas en escena de una historia lo-
cal legitimada por la hegemonia oligidrquica de una sociedad
de estructura paternalista y, por lo tanto, falocéntrica, procu-
pada por conservar su estatuto y privilegios de clase. De este
modo, la exaltacién del criollo (gaucho), la negacién del abo-
rigen (relegado a las margenes del Rio Bermejo), la segrega-
cién urbana y la explotacion de mano de obra rural (preponde-
rantemente produccién de azicar y tabaco y explotacién de
ganado vacuno) se constituyen en el andamiaje que sostiene a
la préctica ritual.

Si atendemos sélo a las formas tradicionales presentes en
ellas, encontramos que se trataria de una repeticion centripeta
que funciona para ocultar o atenuar la manifestacion de los
conflictos internos de la sociedad. Estas escenificaciones en
las que parecen anularse las diferencias son, en realidad, “sélo
el simulacro burgués de un proyecto de cultura popular” (Mal-
cuzynski 1984).

Mdscaras y ofrendas. La contracara de la practica hegemo-
nizada que acabamos de describir se encuentra en otras formas
rituales localizadas en el espacio de mayor pertenencia andina
del mismo territorio, la Puna. Puna es palabra quechua y sig-
nifica “paramo drido y frio”, valores semdnticos que en espa-
nol apenas recubren el sentido de una planicie de 3 800 km?
en la que, a 4 000 metros de altura, se enclavan numerosas po-
blaciones pequefias —como Santa Victoria y Nazareno— di-
seminadas entre las provincias de Salta, Jujuy y Catamarca
(Argentina), el norte de Chile y el oeste de Bolivia. Esta dise-
minacion de pequefios nucleos en una extension geografica

237



considerable no impide que existan entre ellas vinculaciones
importantes que persisten en el tiempo.

Si en la cultura urbana hemos podido relevar practicas co-
hesivas que vienen de tiempos anteriores a la emancipacion,
otro tanto ocurre en estos otros espacios en los que la avanza-
da tecnoldgica es practicamente inexistente. Es otra vez la
fiesta como cronotopo la que pone en texto el juego de la me-
moria como inscripcion de las formaciones sociales. Las cele-
braciones anuales de Nuestra Sefiora de Guadalupe en Nazare-
no y de Santiago Apéstol, uno de los patronos de Santa Victoria
Oeste,!® ponen en funcionamiento la persistencia de creencias
y ceremonias de procedencia quechua sobreimpresas a creen-
cias y précticas catdlicas —y muchas veces en tensién con
ellas—. El culto a la Virgen de Guadalupe es —como sabe-
mos— extensivo en toda América Latina; en el caso de esta
localizacién presenta variantes propias del patrén andino,
aquello que retrotrae el principio de identidad a ese patrimo-
nio mas que al que cohesiona a la nacién moderna. Otro tanto
ocurre con Santiago Apostol, “Caballero”, el discipulo de
Cristo que predicé en la Peninsula Ibérica y que indica la fuer-
te vigencia del imaginario hispano-colonial en el area.

En ambas celebraciones, la atmodsfera festiva —del mismo
modo que en la ciudad— se inicia desde dias antes a la fecha
conmemorativa, con la “bajada” desde los cerros vecinos de los
lugarefios que portan sus “misachicos” con “capillitas” de la
Virgen del Rosario, San Isidro, San Antonio, Santa Barbara;
los “bultitos” van rodeados de exvotos y flores de papel mien-
tras se agitan banderas de multiples colores. Se instalan en las

18 Se trata sélo de una escueta muestra de la infinita variedad de celebracio-
nes diseminadas en los distintos lugares del N.O.A. Remito, por ejemplo, a las
fiestas del carnaval tanto en las ciudades capitales —particularmente Salta y
Jujuy— como en las distintas comunidades aborigenes del Chaco saltefio. Del
mismo modo, las celebraciones de Semana Santa en distintas poblaciones del
norte jujefio.

238



estrechas callejas donde siguen practicando el trueque entre
los productos de cada localidad mientras el aire se impregna
con los sonidos del “erke” y el retumbe de la “caja”. A la vez
—elemento imprescindible— se instalan las “chicheras” para
expender la fermentada bebida de la Puna.

Durante la tarde previa a la ceremonia central se han colga-
do en las andas de las imagenes objetos del culto, medias re-
ses de cordero y “chivo”, delante de un arco de molle, arbol
sagrado para la comunidad. La ofrenda —en el sentido fuerte
pues se sacrifica animales necesarios para el alimento en me-
dio de una inmensa pobreza— se entrega para la “cuarteada”,
rito univoco en toda el drea. Esta ceremonia entra en contra-
diccién con la catdlica, que la legitima, al darle los nombres
de sus santos y las fechas de esas conmemoraciones; pero los
gestos y el sentido de la préctica no tienen en esta instancia
mas que un lejano contacto con la propiamente catdlica pues,
a pesar de que se realizan en el mismo escenario y con idénti-
cos actores, la cuarteada y sus efectos parecen borrar cual-
quier huella.

Tanto la Virgen de Guadalupe como Santiago Apoéstol han
sido vestidos con prendas de vivos colores y son acompaiia-
dos por otras antiguas imagenes a las que las familias rinden
culto desde siempre; sus poseedores se denominan a si mis-
mos “esclavos” y dicen encontrarse a su entero servicio. En el
mismo espacio se realizan las “invenciones”: siguiendo a las
imégenes centrales del culto, varones disfrazados y con los
rostros cubiertos con mascaras de toros, caballos y “suris”
danzan para solicitar la fertilidad de la tierra y la reproduccion
del ganado, mientras parejas de mujeres hacen lo propio, uni-
das entre si por las medias reses tomadas de las andas. La pro-
cesion se desplaza, al ritmo lento del bombo y las cafias, des-
de el centro del poblado hasta un cuadro de tierra distante
—antes destinado al cultivo— en cuyo centro se levanta un
antiquisimo altar de piedra donde son depositadas las image-

239



nes custodiadas por “alféreces” y “caballeros”, otros tantos lu-
garefios. Sucede entonces la cuarteada, el “juego” de destreza
y competicion por las medias reses que ahora son tiradas a los
hombres que, a pie o a caballo, se las disputan a tirones. El
triunfador se la ofrece a las imagenes en agradecimiento por
sus dones pasados y futuros.

De regreso en la iglesia donde el sacerdote catélico vuelve
a ocupar su funcidn, se realizan los ritos de este culto: casa-
mientos, bautismos, comuniones. Sin embargo, estos actos pa-
recen responder s6lo a un protocolo externo y ajeno a las prac-
ticas que se exhiben como propias de la comunidad, pues, en
la noche, y con las imagenes devueltas a sus santuarios, se ini-
cia una nueva danza de adoracién protagonizada por “toros”,
“caballos” y ““suris”, para culminar con la quemazdén de gran-
des brazadas de paja seca.

Todo este ceremonial se realiza el dia previo a la fecha fija-
da por la Iglesia ya que es entonces cuando se despliega el
otro rito: misa solemne y una segunda procesion, esta vez en
silencio, s6lo acompafiada por el grave murmullo de los rezos.

Es evidente que las dos practicas no se mezclan sino que se
interfieren. Los sacerdotes del credo catdlico no participan del
rito “pagano”, aunque los pobladores sean protagonistas en el
rito cristiano, con lo que la distancia esgrimida por la jerar-
quia es significante de una fuerte diferencia etnocultural. Por
otro lado, tanto la celebracion de la Virgen como la del santo
resultan madscaras para la puesta en acto de rituales de la cultura
andina en forma de ofrendas a la tierra, a la Pachamama, oculta
detras del manto y del nombre de Guadalupe, y de la Virgen del
Rosario que comparte el patronazgo con san Santiago.

Colofon

Mas allé de la polifonia —mas alld de la ideologia— se mues-
tra el espesor de los signos puestos en juego por estos rituales

240



diversos, signos que en su trama van dando forma a un mundo
abigarrado, complejo y contradictorio. Como espectadores re-
cibimos multiples datos que permiten ir tejiendo historias di-
versas en simultaneidad. Esta densidad, este espesor de signifi-
cantes, deja visualizar, escuchar, comprender, la coexistencia de
al menos dos mundos con sus respectivos relatos superpuestos,
contradictorios y cuya interseccion, como afirma Cornejo “co-
rresponde a una especie de supradiscurso multiétnico que acu-
mula, sin sintetizarlas, sus hondas y extensas contradicciones”
(1994, 233). Més alla de la letra y la palabra —;o0 mds aca?—
se exhibe la otra cara, la ajenidad de otra cultura, esa que no
alcanz6 a tener voz, apagada por el principio del poder de Oc-
cidente.

Bibliografia

ARAN, Pampa O., Silvia BAREI et al., Diccionario léxico de la teoria
de Mijail Bajtin, Cérdoba, Universidad Nacional de Cérdoba,
1986.

AREA, L., y M. MorANA (comps.), La imaginacion historica en el
s. XIX, Rosario de Santa Fe, Universidad de Rosario, 1994.

Bastin, MuaiL, Teoria y estética de la novela, trad. de Vicente Caz-
carra y Helena Kriucova, Madrid, Taurus, 1986.

Busnova, Tatiana, “El texto literario, producto de interaccién ver-
bal. Teoria del enunciado en M. Bajtin”, Acta Poetica, 4-5,
1982-1983, 215-233.

—, “El espacio de M. Bajtin: Filosofia del lenguaje, filosofia de la
novela”, NRFH, XXIX (1980), 87-114.

Busnova, T., y M.-P. MaLcuzynskl, “Didlogo de apacible entreteni-
miento para ‘bajtinélogos’, o la invencién de Bajtin™, Sociocriti-
cism, vol. XII, 1-2, 1997, 237-289.

CornEJO POLAR, Antonio, “Sobre el concepto de heterogeneidad.
Respuesta a Roberto Paoli”, Sobre literatura y critica latinoame-
ricanas, Caracas, Universidad Central de Venezuela, pp. 87-91.
Reproducido en Mazzotti y Cevallos Aguilar, Asedios a la hete-
rogeneidad cultural. Libro de homenaje a A. Cornejo Polar,

241



Philadelphia, Asociaciéon Internacional de Peruanistas, 1982,
pp. 493-505.

CorneJo PoLAR, Antonio, “Literatura regional, nacional, latinoame-
ricana”, en Ana Pizarro (coord.), Hacia una historia de la litera-
tura latinoamericana, México, El Colegio de México, 1987.

—, Escribir en el aire. Ensayo sobre la heterogeneidad socio-cul-
tural en las literaturas andinas, Lima, Horizonte, 1994.

—, “Mestizaje e hibridez: los riesgos de las metaforas. Apuntes”,
en Revista de Critica Literaria Latinoamericana, XXIV, 47
(1998), Lima—Berkeley, 7-11.

HicGins, James (ed.), Heterogeneidad y literatura en el Perii, Lima,
Centro de Estudios Literarios Antonio Cornejo Polar, 2003.

LIENHARD, Martin, La voz y su huella. Escritura y conflicto étnico-so-
cial en la América Latina (1492-1988), Lima, Horizonte, 3a ed.,
1992.

LopEz, Irene, El lenguaje musical en la construccion del canon lati-
noamericano, tesis de grado, Universidad Nacional de Salta, Fa-
cultad de Humanidades, 2004.

MaLcuzynski, M.-Pierrette, “Critica de la (sin)razén polifénica”, Etu-
des Frangaises, Montreal, Universidad de Montreal, 20- 21, 45-
56. Trad. de la Catedra de Andlisis y Critica II, Universidad Na-
cional del Litoral, 1985.

—, “El ‘monitoring’: hacia una semidtica soacial comparada”, So-
ciocriticas. Prdcticas textuales. Cultura de Fronteras, Amster-
dam, Atlanta, Rodopi, 1991, pp. 153-174.

—, “Interdiscursividad textual”, en Zulma Palermo (coord.), Socio-
criticism. Sobre la nocion de sujeto cultural, vol. XVII, 1 & 2,
Montpellier, cgrs, 2002, pp. 29-46,

Mariaca ITurri, Guillermo, Los refugios de la utopia. Apuntes teo-
ricos para una politica inter-cultural, La Paz, Ministerio de De-
sarrollo Sostenible y Planificacién, 1999.

MaRrIATEGUL, José Carlos, La formacion de la tradicion literaria en
el Peri, Lima, 1989.

MazzotTl, José A. y U. J. ZEBALLOS AGUILAR (coord.), Asedios a la
heterogeneidad cultural. Libro de homenaje a Antonio Cornejo
Polar, Philadelphia, Asociacion Internacional de Peruanistas, s/f.

242



PALERMO, Zulma, “Juana Manuela Gorriti: escritura y legado patri-
monial”, en Amelia Royo (coord.), Juana Manuela, mucho pa-
pel, Salta, Ed. del Robledal, 1999, pp. 111-150.

PALERMO, Zulma, “Espacios de oralidad y practica literaria: los len-
guajes de la resistencia”, Palabra y Persona, V: 8 (2001), 62-73.

RIvErRA NIEVES, Irma, “Nacionalismo y posmodernidad o la nostal-
gia de Dios en tiempos de penuria”, Revista de Critica Literaria
Latinoamericana, XXIII: 45 (1997), Lima—Berkeley, 381-393.

ZAavaLa, Iris, “Lo imaginario social dialégico”, en M.-P. Mal-
cuzynski (coord.), Sociocriticas. Prdcticas textuales. Cultura de
fronteras, Amsterdam, Atlanta, Rodopi, 1991, pp. 111-128.

243





