
29

Acta Poetica 26 (1-2)
PRIMAVERA-OTOÑO

2005

La literatura oral en la transición de la Edad Media
al Renacimiento

Alan Deyermond

Entre la Edad Media y el Renacimiento se destacan dos grandes cambios cultura-
les. El primero es el paso de la cultura literaria de la oralidad a la cultura literaria
basada en manuscritos y el segundo es el paso de los manuscritos literarios a la
imprenta. Los cambios coexistieron. En este trabajo examino los cambios de la es-
tilística y de los géneros literarios, demostrando cómo la mayoría de estos últi-
mos fueron influidos por la oralidad.

Two main cultural changes coexisted between the Middle Ages and the Renais-
sance. One was the transition from orality to literacy; and the other, the passage
from literary manuscripts into print. This paper deals with stylistic and genre
transition, and demonstrates how almost all literary genres were influenced by
orality.



31

Acta Poetica 26 (1-2)
PRIMAVERA-OTOÑO

2005

Alan Deyermond1

Queen Mary and Westfield College, Universidad de Londres

La literatura oral en la transición de la Edad Media
al Renacimiento

Toda época es de transición; no hay ningún momento estático
en la historia de la humanidad. Las épocas que parecen más
estáticas, casi sin historia, en la vida de una nación o de una
persona, acaban por revelarse tarde o temprano como semille-
ros de algún cambio. Este mundo —como nos recuerda Jorge
Manrique— es un camino, no “una morada sin pesar”, aunque
a veces morada parezca. Otras, experimentamos una concien-
cia aguda de transitoriedad, en nuestra vida o en nuestro tiem-
po: ése es el caso para la España del periodo que corre desde
la segunda mitad del siglo XV hasta principios de la centuria
siguiente. Los hombres y las mujeres de la última etapa de la
Edad Media no sabían que eran “medievales” —la palabra
medieval es una invención polémica de escritores que, a su
vez, se proclamaban “renacentistas”—; pero sí que eran cons-
cientes de vivir en una sociedad y en una cultura precarias, fu-
gitivas y hasta caducas.2

1 La primera versión de este artículo fue publicada en la revista Edad de Oro 7
(1988).

2 Véanse los trabajos de Huizinga [1924] 1955 y Boase 1978, 181 y 194, n. 37.



32

No voy a tratar en este trabajo los aspectos sociales y políti-
cos de esta transición, sino los rasgos culturales y, particular-
mente, los aspectos orales de esa cultura. Porque, en efecto,
dos de los cambios más profundos que afectan a la historia
cultural se superponen durante ese largo periodo de cien años
que va de la composición del Laberinto de la Fortuna a la pu-
blicación del Lazarillo de Tormes, con la Celestina de parte-
luz: el paso de la oralidad a la cultura literaria basada en ma-
nuscritos y el paso o camino de los manuscritos a la imprenta.
Y no es que se superpongan solamente en un sentido teórico
como la coincidencia cronológica de unos pueblos neolíticos
en regiones aisladas con la cultura de los ordenadores en el
mundo occidental, sino que coexisten dentro de un mismo
país, de una misma ciudad, de una misma familia o hasta refe-
ridos a un mismo individuo. Sin embargo, esos cambios de tan
gran calibre que a nosotros hoy nos parecen obvios por su
mismo alcance, no se reflejaban como tales en la conciencia
inmediata de quienes los estaban experimentando. Por ejem-
plo, la existencia de manuscritos copiados de libros impresos;
la de impresores que trataban de imitar con sus tipos la letra
manuscrita; los libros mitad manuscritos mitad impresos —po-
cos, pero los hay— (Goldschmidt 1943) etcétera; son hechos
que revelan escasa conciencia del cambio fundamental que se
estaba produciendo, de modo que no es difícil colegir que po-
cos eran quienes percibían que la imprenta iba a sustituir al
manuscrito cuyo empleo y circulación floreció tanto antes co-
mo mucho después de la invención de Gutenberg (Trapp 1983).

Había, por supuesto, gente que sabía leer y escribir, que te-
nía el hábito de hacerlo antes de la introducción del libro im-
preso. La cuestión no es baladí, porque de tales hábitos de los
lectores, dependía el triunfo del libro impreso; pero se trataba
de una minoría. Es verdad que en la Inglaterra de principios
del siglo XIV las relaciones sociales y jurídicas dejaron de de-
pender de la memoria —como en la época anglo-sajona—



33

para apoyarse en documentos; es verdad que en Castilla, en el
segundo cuarto del siglo XV —nos lo cuenta el Arcipreste de
Talavera— muchas mujeres podían amenizar un día aburrido
con la lectura de Boccaccio.3 Sin embargo, sólo una minoría
poseía la capacidad técnica de leer y escribir, y “capacidad
técnica” no significa necesariamente la voluntad de utilizarla
para la lectura erudita, de devoción o de recreo. Reyes y
nobles, cuyas firmas llenan cartas y privilegios de la época,
escuchaban a menudo un poema o un libro de aventuras de la
boca de un juglar o de un recitador profesional.4 Es más, hay
casos conocidos del empleo de técnicas orales por autores cul-
tos, aunque no conozco ningún caso español equivalente a
aquel tan llamativo de la enseñanza en un monasterio de la
técnica de composición oral, tal y como parece haber ocurrido
en la Inglaterra del siglo IX (véase Renoir 1986). Pero no sería
difícil buscar ejemplos de coexistencia de la cultura eclesiásti-
ca y la literatura oral durante esta época.

Me voy a referir, en consecuencia, a un tipo de transición
diferente al cronológico, a la transición estilística y genérica.
El concepto de un texto transicional, entre la composición oral
y la escrita, chocaba hace años a los especialistas de la litera-
tura oral. Albert B. Lord, a quien tanto debemos en este cam-
po, dijo en The Singer of Tales, libro que inspiró, desde 1960,
a los estudiosos de la literatura oral en el periodo medieval:

It is necessary for us to face squarely the problem of “transi-
tional” texts. Is there in reality such a phenomenon as a text
which is transitional between oral and written literary tradi-
tion...? It is worthy of emphasis that the question we have
asked ourselves is whether there can be such a thing as a
transitional text; not a period of transition between oral and
written style, or between illiteracy and literacy, but a text,

3 Véanse Clanchy 1979 y Lawrance 1985.
4 Véanse Chaytor 1945, cap. 6 y Frenk 1982.



34

product of the creative brain of a single individual... who in
composing an epic would think now in one way and now in
another, or, perhaps, in a manner that is a combination of two
techniques. I believe that the answer must be in the negative,
because the two techniques are, I submit, contradictory and
mutually exclusive. (Lord 1960, 128-129)

Esta negación tan rotunda fue matizada catorce años más
tarde, cuando Lord tuvo que referirse al nuevo estado de las
investigaciones:

I would like to suggest the possibility that in these poems,
namely, the religious ones [en anglosajón], a new body of for-
mulas to express the new ideas of the Christian poetry was be-
ginning to be developed on the model of the oral traditional po-
etry. I am tempted to call the religious poetry “transitional” or
perhaps “mixed”. If that is the correct term, it applies not only
to the formulas but to themes as well. (Lord 1974, 209)5

Y más recientemente todavía:

Memorization does occur at a later stage in the Serbo-Croa-
tian tradition. That is to say, at a time when published, there-
fore fixed, texts were available and their prestige established,
some traditional singers began to memorize the printed texts...
When their memory failed them, they were still able to com-
pose in the traditional way, and therefore, to continue to sing.
Such a combination of processes results in “mixed” texts...
(Lord 1981, 460)

Y por fin:

There seem to be texts that can be called either transitional or
belonging to the first stage of written literature...When people

5 Este número especial de la revista se reimprimió como Oral Literature: Se-
ven Essays. Joseph J. Duggan (ed.), Edinburgh, Scottish Academic Press, 1975,
donde el artículo de Lord ocupa las pp. 1-24 (23).



35

began to write Anglo-Saxon verse... they continued to use the
same traditional style, because there was as yet no other
available... The way has been opened up to investigate the de-
tails of the creation and life of transitional texts. I have come
to realize that, in fact, in such fields as Anglo-Saxon and oth-
er medieval poetries we have been doing just that all long.
(Lord 1986, 479-80 y 494)

De acuerdo con esta reorientación teórica, los libros y ensa-
yos sobre la tradición oral (véase Renoir 1986, 121-122) se
ocupan cada vez con más frecuencia de textos transicionales,
mucho más numerosos de lo que se creía.

Aunque la vida multisecular de los temas épicos fue estu-
diada magistralmente por Ramón Menéndez Pidal (1910) ya
hace más de noventa años, la verdad es que no se suele consi-
derar la épica tradicional española cuando se habla del ocaso
de la Edad Media y los albores del Renacimiento. Las investi-
gaciones de Samuel Armistead demuestran, sin embargo, que
el poema épico que narra las hazañas juveniles del Cid, la
Gesta de las mocedades de Rodrigo, del siglo XIII (perdido,
pero que se conoce por las versiones de las crónicas) tuvo una
descendencia bastante larga: no sólo la del poema de las Mo-
cedades de Rodrigo, obra de un clérigo palentino del siglo XIV,
sino incluso versiones posteriores utilizadas por Lope García
de Salazar en el Libro de las bienandanzas y fortunas (1471-
1476), y por el cronista anónimo que refundió, entre 1504 y
1515, el Compendio historial de Diego Rodríguez de Almela
(1978, 317-319 y 326-327).6 Son discutibles, desde luego, las
fechas y el número de tales versiones. Para Armistead se trata
de versiones orales, casi contemporáneas de los prosistas que
las utilizaban, con otras versiones de la misma época o incluso
posteriores a las que sirvieron de fuente a los romances. No
estoy totalmente convencido. Me parece muy posible que Lope

6 Véanse además sus estudios de 1963 y de 1973.



36

García de Salazar y el cronista anónimo llegaran a conocer
manuscritos, poéticos o prosificados, de poemas épicos del si-
glo XIV o principios del siglo XV, y que algunas variaciones
que para Armistead indican un poema distinto se debieran qui-
zá a la recreación artística del prosificador. Las investigacio-
nes de Mercedes Vaquero (1989) sobre la tradición del Cantar
de Sancho II en las crónicas del siglo XV ofrecen nuevas razo-
nes para aceptar la hipótesis de una tradición de refundiciones
épicas todavía viva en dicho siglo. De cualquier manera, no
cabe duda de que la persistencia oral de varias tradiciones
épicas se continuó hasta fecha bastante avanzada, y que influ-
yó, directa o indirectamente, en la literatura de las últimas dé-
cadas del siglo XV y en las primeras del siglo XVI.

La épica, seguramente género oral en sus comienzos espa-
ñoles (¿Los siete infantes de Lara, hacia el año 1000?), se
transforma en género escrito, esto es: poemas épicos compues-
tos por escrito (como el Cantar de mío Cid, épica oral y escri-
ta prosificada en la Estoria de España, de Alfonso el Sabio, y
en otras crónicas), pero también continúa su transmisión oral
—tal vez en versiones orales de los mismos poemas, segura-
mente a través del romancero— a lo largo del siglo XV y el si-
glo XVI. De ahí el papel fundamental que jugó en la literatura
del Siglo de Oro. Por ejemplo, Los siete infantes de Lara se
retoman continuamente a partir de la Crónica de España (1543)
de Florián de Ocampo —obra dentro de la tradición alfonsina,
que gozó de gran prestigio hasta principios del siglo XVII— y a
partir del romancero oral e impreso.

El romancero mismo demuestra la relación compleja entre
lo oral y lo escrito. Es innegable que los romances se cantaron
a lo largo de los siglos XVI y XVII —todavía hoy se cantan mu-
chos, algunos después de quinientos años de vida—. Es segu-
ro que muchos romances se compusieron oralmente, no sólo
en el siglo XV, sino incluso en el siglo XVI. Es igualmente feha-
ciente que una sección impresionante de romances se incluyó



37

en el Cancionero general de 1511, y que a partir de 1550 se
imprimieron grandes colecciones, llamadas Cancionero o
Silva de romances: estos tomos, tanto por su extensión como
por su precio, estaban destinados prioritariamente a la lectura,
y preferentemente a la lectura individual. Pero a su lado exis-
tieron multitud de pliegos sueltos —desde principios de si-
glo— que contenían un número muy reducido de romances y
se conseguían por poco dinero. Aunque suponemos que la ma-
yoría de estos pliegos sueltos se han perdido, no son pocos los
que nos han quedado.7 Dos bibliófilos ingleses, Frederick J.
Norton y Edward M. Wilson, siguiendo estas huellas, estudia-
ron precisamente la relación entre la tradición oral y los textos
impresos de tales pliegos, concluyendo que los cantores de ro-
mances debían de utilizar textos impresos en su labor; que
muchas variantes, otrora atribuidas a la tradición oral, se de-
bían a la imprenta; que la tendencia a abreviar los textos de
los romances deriva tanto —quizá más— de las necesidades
del impresor que tenía que embutir el texto en cuatro hojas
como del gusto del público. Bien es verdad, por otro lado, que
algunas variantes de los textos de los pliegos podrían proceder
de la tradición oral que conocía el impresor (Norton y Wilson
1969, 55-60).8 En fin, una tesis doctoral norteamericana sobre
el estilo de los romances juglarescos del ciclo carolingio, des-
pués de estudiar y documentar gran cantidad de fórmulas y
rasgos del estilo oral, acaba por concluir —frente a la teoría
de la escuela pidaliana— que aquellos romances se compusie-
ron, en efecto, oralmente (Ochrymowycz 1975). Aun si dicha
conclusión resulta equivocada —aunque hay que admitir que
sus argumentos son convincentes—, los elementos orales apa-

7 Véanse Rodríguez-Moñino 1970 y 1973-74.
8 Además es interesante añadir que Albert B. Lord habló de la comprensión de

textos orales por un coleccionador yugoeslavo de fines del siglo XIX en una po-
nencia del Coloquio Internacional “Oral and Written/Literate in Literature and
Culture” (Novi Sad, septiembre de 1987).



38

recen como tan fundamentales que no queda más remedio que
pensar, al menos, en textos de carácter transicional.

No me referiré a los géneros marginales de la poesía popu-
lar oral: conjuros, oraciones y ensalmos, porque acaban de ser
tratados en un largo artículo de José María Díez Borque (1985).

Por lo que se refiere al género de los debates, parece obser-
varse una curiosa trayectoria que va primero de la oralidad a
la escritura y, luego, vuelve a la oralidad. Los debates litera-
rios medievales nacieron de una realidad social y recibieron
su principal impulso de varios aspectos de la vida universita-
ria, eclesiástica y jurídica del siglo XII: las disputaciones esco-
lásticas, la práctica de los pleitos jurídicos y los debates entre
los representantes de iglesias o religiones (por ejemplo, el fa-
moso debate de Barcelona, en 1263, entre el dominico conver-
so Pablo Cristiano y el rabí Mosén Ben Nahman, bajo el pa-
trocinio de Jaime el Conquistador).

Conocemos varios debates poéticos en el castellano medie-
val: Elena y María, Denuestos del agua y el vino, versiones
del Alma y el cuerpo, así como dos debates en prosa. Durante
el siglo XV el debate se configuró como recurso literario más
que como género: Blas contra Fortuna, del Marqués de Santi-
llana; Diálogo entre el Amor y un viejo, de Rodrigo Cota.
Existen indicios de que el antiguo debate del alma y el cuerpo,
derivado de una fuente latina, se popularizó, ya que existen
varios pliegos sueltos de finales del siglo XV y del siglo XVI

(Jones 1963). Este éxito sugiere, desde luego, su difusión oral.
Además, el Diálogo de Rodrigo Cota fue refundido por un au-
tor anónimo, en una versión —sin título, pero llamada ahora
Diálogo entre el amor, el viejo y la hermosa— que parece es-
tar destinada a la representación escénica.

Si volvemos la mirada hacia la poesía lírica, encontramos
una terminología genérica que implica la oralidad, pero que
no parece haber correspondido a la realidad literaria. En efec-
to, en los cancioneros manuscritos del siglo XV, desde el Can-



39

cionero de Baena en adelante, un gran número de composi-
ciones se rotulan como “dezir” o “canción”. Los “dezires” son
normalmente poemas largos —por ejemplo, el Dezir contra
los aragoneses del Marqués de Santillana—, y nada indica que
se hayan destinado a la recitación; su modo de difusión parece
haber sido forzosamente la escritura y la lectura, no el decir y
escuchar. ¿Es que en la prehistoria del género el nombre
correspondía a otra realidad? No lo sabemos. En el Cancionero
de Baena, que incluye la obra de la primera generación de
poetas cortesanos de Castilla —1360-90— (Lang 1902),9 no se
encuentra apoyo ninguno para aventurar qué concepto de
“dezir” heredaron.

La “canción”, por el contrario, parece haber llegado a los
cancioneros como poesía cantada o, mejor todavía, cantable,
ya que no se nos han conservado canciones con música ante-
riores a finales del siglo XV. Claro está que las canciones sí se
prestaban a la lectura individual, pero la ausencia de la música
en los manuscritos no indica sin más que no se cantasen. Re-
cuérdese que los grandes cancioneiros gallego-portugueses, el
de la Vaticana y el Colocci-Brancuti (o de la Biblioteca Nacio-
nal) carecen de música; pero el pequeño manuscrito de las
cantigas de amigo de Martin Codax, del último tercio del si-
glo XIII, incluye la música de seis cantigas (Ferreira 1986). Al
avanzar el siglo XV, con todo, parece que con frecuencia el eti-
quetado “canción” ya no tenía valor musical alguno, sino refe-
rencia a un esquema métrico típico.10 Vale la pena recordar
que la Cárcel de amor, de Nicolás Núñez, continuación de la
obra del mismo título de Diego de San Pedro, incluye 25 poe-
sías: 23 se denominan “letras”, título que indica claramente su
base en la escritura; pero existen también una canción y un vi-
llancico: no soy capaz de imaginar cómo habría sido posible

9 El tomo II no se publicó.
10 Véanse los trabajos de Whinnom 1968-69 [1970] y Whetnall 1988. Y para

la supervivencia de poesías cancioneriles en la lírica tradicional española e hispa-
noamericana véase Frenk 1982, 119-120.



40

presentar oralmente la una o la otra, ya que están insertas en
una obra en prosa destinada fundamentalmente a la lectura in-
dividual. Cárcel de amor, a pesar de sus poesías, no es una
chantefable (Deyermond 1989).11

La transformación de la canción, paradójicamente, en un
género no cantado, con las generaciones poéticas representa-
das en el Cancionero general de 1511, condujo a la formación
de los grandes cancioneros musicales del periodo: Cancionero
de la Catedral de Segovia, Cancionero musical de la Colom-
bina, Cancionero musical de Palacio, Cancionero de Uphsala,
etc. que recogen el ingente caudal de poesía lírica —villanci-
cos, sobre todo— que se cantaban en la Corte de los Reyes
Católicos, tema de Joaquín González Cuenca (1980), el exce-
lente editor de las poesías castellanas del cancionero de la Ca-
tedral de Segovia.

Antes de volver mi atención hacia la prosa, no quisiera de-
jar de comentar otro aspecto relacionado con las consecuen-
cias de la transmisión oral de largos poemas cultos o de parte
de ellos. Un ejemplo que se cita a menudo es el de los frag-
mentos del Libro de Buen Amor incluidos en el supuesto pro-
grama de un juglar cazurro de hacia 1420. Pero esos fragmen-
tos —junto con otros poemas— se hallan copiados en las
últimas hojas de un códice cronístico, de gran tamaño, que
nunca pudo ser el que manejó o poseyó un juglar de clase ín-
fima. Se trata, en efecto, de apuntes de un predicador; los
fragmentos del Libro de Buen Amor —todos ellos de carácter
didáctico— no habrían pasado, por tanto, por una etapa de
transmisión oral, y, desde luego, habrían llegado allí en circuns-
tancias muy distintas a las evocadas por Ramón Menéndez
Pidal.12

11 A pesar de que Núñez emplee la palabra “letras”, Joaquín González Cuenca
clasifica estas poesías como invenciones: véase su libro inédito Ceremonial de
galanes: primera rebusca de invenciones y letras de justadores que tuvo la
gentileza de facilitarme.

12 Véanse Menéndez Pidal 1957, 233-239 y 388-392 y Deyermond 1974.



41

Un caso auténtico, aunque atípico, de transmisión oral es el
de un curioso manuscrito conservado en el Archivo Diocesano de
Cuenca, con los Proverbios morales del rabí Sem Tob ibn Ar-
dutiel (Santob de Carrión), obra de mediados del siglo XIV. Un
comerciante converso, Ferrán Verde, de unos sesenta años de
edad, fue acusado en 1492 ante la Inquisición de Sigüenza y en-
carcelado durante cuatro años; uno de los cargos que se le hicie-
ron fue el de que solía leer libros sospechosos, como “una obra
de rrabí Sonto” (López Grigera 1976, 222).13 Ferrán alegó en
su defensa que se había aprendido de memoria muchas coplas
de los Proverbios morales, porque “yo era persona que procu-
raba saber muchas obras y escripturas”, lo que había hecho en
este caso a causa de sus “buenos castigos y enxemplos” (223-
224). Para demostrarlo, al cabo de cuatro años de cárcel, pidió
que se le “mandase dar escrivanías et paper para las escrivir
todas las [coplas] que supiese et a la memoria le viniesen […]
Digo que yo juro a Dios Nuestro Señor [...] por doquiera que se
rrecuentan que yo non dexo ninguna dellas de quantas a la me-
moria me han venido ni he podido saber, commo quiera que eran
mas” (229). Y, en efecto, logró recordar nada menos que 219
estrofas, a veces coincidiendo exactamente con otros códices.
Ya nos lo recordaba Luisa López Grigera que existió una cos-
tumbre de memorizar los Proverbios morales, y tal vez de tras-
mitirlos oralmente. De hecho el prólogo de uno de sus códices
dice: “Sin dubda las dichas trobas son muy notable escritura,
que todo ome lo deviera decorar ’ca esta fue la entencio del
sabio rraby que las fizo: porque escritura rrimada es mejor de-
corada que non la que va por testo llano” (229). No sabemos
exactamente cuáles fueron los motivos que indujeron a Ferrán
Verde a memorizar —¿de un manuscrito?, ¿de oídas?— tantas
estrofas de un poema compuesto hacía siglo y medio, pero es
realmente impresionante la fuerza de su memoria, y lo cierto

13 En todas las citas que hago regularizo los acentos y el empleo de i/j y u/v
según las normas actuales.

´



42

es que aunque no se las hubiera recitado a nadie, sí que se las
recitaría él mismo para conservarlas vivas en su memoria.

No se sabe mucho de la forma oral de los cuentos folklóri-
cos en la Edad Media, pero en las colecciones de exempla
—Libro de los assayaminetos de las mugeres (o de los enga-
ños), Calila e Dimna, Libro de los gatos, Libro de los enxem-
plos por a.b.c., etc.— se nos ofrecen abundantes pruebas de
su empleo por autores cultos. Es muy conocida, asimismo, la
función que ejercían como ingrediente de los sermones popu-
lares. Sobre este último aspecto, carecemos todavía, en lo re-
ferente a España, de un estudio comparable al espléndido de
Owst (1961) sobre el sermón inglés; pero sabemos que Pedro
Cátedra ha trabajado sobre el tema.

Es probable que durante el siglo XIV Juan Manuel haya cono-
cido muchos cuentos de oídas, pero procedentes de textos es-
critos: pasaba las noches de insomnio escuchando a quienes los
leían (Macpherson 1973). Ésa puede ser la razón por la que se
ha podido observar en sus enxemplos —tan literarios, por otra
parte— la estructura típica del cuento oral (England 1977). De
modo parecido, su Libro de las tres razones (mal llamado Libro
de las armas) está formado por cuentos pseudohistóricos que él
había oído, añadiendo los de su propia creación y, en conjunto,
encerrados en una estructura fuertemente literaria (Deyermond
1982). No deja de ser irónico que este autor, que tanto tomó de
la cultural oral, se obsesionase por la conservación de un ma-
nuscrito auténtico de sus obras y que el manuscrito, como se
sabe legado al Monasterio de Peñafiel, se perdiera pronto. Una
combinación parecida de elementos folklóricos —tal vez de
transmisión oral— y de técnicas literarias muy esmeradas se en-
cuentra dos siglos más tarde en el Lazarillo de Tormes, a propó-
sito de lo cual conviene recordar la ambición literaria del autor
ficticio, tal y como se manifiesta en el prólogo.14

14 Véanse los trabajos sobre el Lazarillo de Tormes de Jones 1968, Lázaro Ca-
rreter 1972 y Frenk 1983.



43

Origen más discutido es el de las facecias, anécdotas y di-
chos —literarios e históricos— que tanto se extendieron du-
rante el siglo XVI. Maxime Chevalier ha editado y estudiado
este precioso material, inclinándose por una hipótesis de ori-
gen oral, discutida por Donald McGrady,15 con ejemplos que
resultan convincentes en algunos casos, pero que sería extre-
mado generalizar a todo el campo, conociendo —incluso por
el testimonio de géneros similares hoy— con cuánta frecuen-
cia se nutren del testimonio y la transmisión oral.

No cabe dentro de este panorama necesariamente breve y
sintético una consideración extensa de la posible oralidad de
la literatura sapiencial (por ejemplo: colecciones de sententiae
y de refranes), ni de los discursos políticos y su representación
en la literatura. Quisiera hacer referencia a algunos otros as-
pectos y géneros, empezando por el del relato autobiográfico.

Los archivos de la Inquisición contienen una multitud de re-
latos autobiográficos de los acusados, que así se defendían de
las acusaciones de testigos hostiles. Testigos y acusados em-
plean la narración oral: no estaría mal hacer una cala en su es-
tilo para buscar las pautas que así lo delatan, por ejemplo del
estilo formulario.16 Un poco más arriba se traía a colación el
caso de Ferrán Verde. De sobra sabemos que en el periodo me-
dieval no se suelen tratar estos testimonios como hechos litera-
rios, cosa que sería plenamente factible, sobre todo cuando
comprobamos el valor de estos relatos en los testimonios del
siglo siguiente. Cercanas a este género histórico-documental se
me antojan las Memorias de Leonor López de Córdoba (hacia
1400), emocionante relato de las dos épocas más turbulentas de
su vida, al parecer dictado a un notario.17 Huelga decir que el
Lazarillo pretende inscribirse en esa tradición.

15 Sobre el cuento oral véanse los trabajos de Chevalier 1975, McGrady 1976-77,
y Frenk 1982, 110-111, cuya hipótesis se acerca más a la propuesta por Chevalier.

16 Dos estudios de tales relatos de acusadores y acusados son los de Gilman
1978 y Edwards 1984.

17 Sobre Leonor López de Córdoba véanse los trabajos de Reinaldo Ayerbe-



44

Muy comentada es la costumbre que había de leer los libros
de caballerías ante un público (Frenk 1982, 107-109), pero
quizá no sea tan conocido como se merece el caso del morisco
Román Ramírez, médico y lector profesional de libros de ca-
ballerías. También fue acusado ante la Inquisición de Cuenca,
en 1595, cuando tenía —como Ferrán— unos sesenta años. En
la cárcel murió cuatro años más tarde. Uno de los cargos fue
que, por inspiración diabólica, era capaz de recitar larguísimos
fragmentos de libros de caballerías, sosteniendo en sus manos o
bien una hoja en blanco o bien un libro puesto al revés:

Algunos de los que allí estaban que le conocieron dixeron al
dicho Román: “Ca díganos un pedaço de tal libro de caballe-
rías” que allí le señalaron, y de tal capítulo dél, y el dicho Ro-
mán sacó un papel en blanco de la faldriquera, e mirando a él
como leyendo essa escriptura dixo un gran pedaço del libro y
capítulo que le señalaron. (Harvey 1974, 280)18

Otro testigo señaló que lo hacía de memoria, y Ramírez
confirma:

Antes que él supiese leer ni lo hubiese deprendido, sabía ya de
memoria los más libros de caballerías de los cuales dichos por-
que Román Ramírez, padre deste confesante, leía muy bien y
muchas veces en presencia deste, y así este confesante iba to-
mando en la memoria lo que le oía leer. (Harvey 1974, 282-296)

La defensa era convincente contra la acusación de brujería.
Cuando se le somete a una prueba de memoria el acusado
confiesa que:

Chaux, 1977-78, quien incluye una edición del texto, y Deyermond 1983, 29-37.
Además, según me informa el profesor Ayerbe-Chaux, hay una tesis importante
de Amanda Curry (1985).

18 En una ponencia del Coloquio de Novi Sad. Liu Kuili dijo que “In Tibet,
there... is also a folk singer who always takes a piece of paper (no matter what
kind of paper it is) in his hand when he recites epic tales. According to him, he
sees on the paper fighting scenes of the heroes” (cito de la traducción inglesa).



45

tomaba en la memoria [...] la sustancia de las aventuras y los
nombres de las ciudades, reinos, caballeros y princesas […]; y
después, cuando lo recitaba, alargaba y acortaba en las raço-
nes cuanto quería. (Harvey 1974, 283-297)

O sea, como comenta L. P. Harvey, que improvisaba libros
de caballerías del mismo modo que los cantores yugoeslavos
improvisaban poemas épicos. Hasta parece que el bueno de
Román Ramírez compuso su propia obra, Florisdoro de Gre-
cia, y dictó una de sus partes a un amanuense (1974, 284-98).19

Me gustaría tratar de la oralidad en la Celestina: la sintaxis
auténtica del habla popular, el empleo de registros distintos
conforme al interlocutor, la importancia fundamental del diá-
logo y de la memoria, los giros coloquiales, la actitud de los
personajes y de los autores frente a la retórica, la presentación
oral de la obra según Fernando de Rojas y según Alonso de
Proaza...; pero es tema de todo un libro y no de la última parte
de un artículo panorámico.20

La oralidad influye en casi todos los géneros literarios que
nos ofrece esta época de transición, sea de una o de otra ma-
nera. A veces se trata de un género tradicional —oral en sus
orígenes y hasta en su esencia— que se transforma en literatu-
ra escrita, como los romances y los refranes. A veces un géne-
ro culto se “oraliza”, como la transmisión oral-memorial de los
Proverbios morales de Sem Tob, o la composición oral de li-
bros de caballerías. A veces un género culto aprovecha la ora-
lidad hasta el punto de erigirse en documento históricolingüís-
tico, como los sermones populares o aspectos de la Celestina.

19 Daniel Eisenberg dice de la composición de Florisdoro de Grecia por
Román Ramírez: “there is considerable doubt about whether he ever did so”
(1979, 70). En mi opinión, las conclusiones a las que llega Harvey sobre esta
cuestión son convincentes.

20 Existen varios estudios sobre dichos temas, veánse, por ejemplo: Severin
1970, Gilman 1974, cap. 2; Read 1983, cap. 4; Turano 1985; Gurza 1986; Seniff
1987, 164-65; Fraker 1990 y también es importante la bibliografía que cita al
respecto Noguera 1988.



46

De modo que la relación oralidad/cultura escrita en la época
de transición entre Edad Media y Renacimiento se nos apare-
ce como una transformación, como una superación, desde lue-
go, pero también como una simbiosis.

REFERENCIAS

ARMISTEAD, Samuel G., 1963. A Lost Version of the “Cantar de ges-
ta de las Mocedades de Rodrigo” Reflected in the Second Re-
daction of Rodríguez de Almela’s “Compendio historial”, Berke-
ley, University of California Press.

—, 1973. “Las Mocedades de Rodrigo según Lope García de Sala-
zar”, Romania 95, 303-320.

—, 1978. “The Mocedades de Rodrigo and Neo-Individualist
Theory”, Hispanic Review 46, 313-327.

AYERBE-CHAUX, Reinaldo, 1977-78. “Las memorias de doña Leonor
López de Córdoba”, Journal of Hispanic Philology 2, 11-33.

BOASE, Roger, 1978. The Troubadour Revival: A Study of Social
Change and Traditionalism in Late Medieval Spain, London,
Routledge and Kegan Paul [trad. esp. de Miguel Muro, El resur-
gimiento de los trovadores: un estudio del cambio social y el
tradicionalismo en el final de la Edad Media en España, Ma-
drid, Pegaso, 1981].

CHAYTOR, H, J., 1945. From Script to Print: An Introduction to Me-
dieval Literature, Cambridge, Cambridge University Press.

CHEVALIER, Maxime, 1975. Cuentecillos tradicionales en la España
del Siglo de Oro, Madrid, Gredos.

CLANCHY, Michael T., 1979. From Memory to Written Record: En-
gland, 1066-1307, London, Edward Arnold; Cambridge, MA,
Harvard University Press.

CURRY, Kathleen Amanda, 1985. “Historia y literatura en las
Memorias de doña Leonor López de Córdoba”, tesis doctoral,
Georgetown University.

DEYERMOND, Alan, 1974. “Juglar’s Repertoire or Sermon Notebook?
-The Libro de Buen Amor and a Manuscript Miscellany”, Bulle-
tin of Hispanic Studies 51, 217-227.



47

DEYERMOND, Alan, 1982. “Cuentos orales y estructura formal en el
Libro de las tres razones (Libro de las armas)’, en Don Juan Ma-
nuel: VII centenario, Murcia, Universidad-Academia Alfonso X
el Sabio, pp. 75-87.

—, 1983. “Spain’s First Women Writers”, en Women in Hispanic
Literature: Icons and Fallen Idols, Beth Miller (ed.), Berkeley,
University of California Press, pp. 27-52.

—, 1989. “The Poetry of Nicolás Núñez”, en The Age of the Catho-
lic Monarchs (1474-1516, Literary Studies in Memory of Keith
Whinnom, suplemento especial del Bulletin of Hispanic Studies,
Liverpool, University Press, pp. 25-34.

DIEZ BORQUE, José María, 1985. “Conjuros, oraciones, ensalmos…:
formas marginales de poesía oral en los siglos de oro”, Bulletin
Hispanique 87, 47-87.

EDWARDS, John, 1984. “Jewish Testimony to the Spanish Inqui-
sition, Teruel, 1484-87”, Revue des Études Juives 143, 333-350.

EISENBERG, Daniel, 1979. Castilian Romances of Chivalry in the
Sixteenth Century. A Bibliography, Research Bibliographies and
Checklists, 23, London, Grant & Cutler.

ENGLAND, John, 1977. “¿Et non el día del lodo?: The Structure of
the Short Story in El Conde Lucanor”, en Juan Manuel Studies,
ed. Ian Macpherson, London, Tamesis, pp. 69-86.

FERREIRA, Manuel Pedro, 1986. O som de Martin Codax: sobre a
dimensão musical da lírica galego-portuguesa (séculos XII-XIV),
Lisboa, Universidade e Imprensa Nacional-Casa da Moneda.

FRAKER, Charles F., 1990. Celestina: Genre and Rhetoric, London,
Tamesis.

FRENK, Margit, 1982. “‘Lectores y oidores’: la difusión oral de la li-
teratura en el Siglo de Oro”, en Actas del VII Congreso de la
Asociación Internacional de Hispanistas I, Roma, Bulzoni, pp.
101-123.

—, 1983. “La ley del tres en el Lazarillo de Tormes”, en Homenaje
a José Manuel Blecua ofrecido por sus discípulos, colegas y
amigos, Madrid, Gredos, pp. 193-202.

GILMAN, Stephen, 1974. La Celestina: arte y estructura, trad. Mar-
git Frenk Alatorre, Madrid, Taurus.

—, 1978. La España de Fernando de Rojas: panorama intelectual



48

y social de ‘La Celestina’, trad. Pedro Rodríguez Santidrián, Ma-
drid, Taurus.

GOLDSCHMIDT, E. Ph., 1943. Medieval Texts and Their First Appea-
rance in Print, London, Oxford University Press for the Biblio-
graphical Society.

GONZÁLEZ CUENCA, Joaquín (ed.), 1980. Cancionero de la Catedral
de Segovia: textos poéticos castellanos, Ciudad Real, Museo de
Ciudad Real.

GURZA, Esperanza, 1986. “La oralidad y La Celestina”, en Renais-
sance and Golden Age Essays in Honor of D. W. McPheeters,
Potomac, MD, Scripta Humanistica, pp. 94-105.

HARVEY, L. P., 1974. “Oral Composition and the Performance of
Novels of Chivalry in Spain”, Forum for Modern Language Stu-
dies 10, 270-286.

HUIZINGA, Johan, 1924. The Waning of the Middle Ages: A Study of
the Forms of Life, Thought and Art in France and the Nether-
lands in the Fourteenth and Fifteenth Centuries, trad. P. Hopman
(reimpr. Harmondsworth, Penguin, 1955), trad. esp. de José Gaos,
El otoño de la Edad Media: estudios sobre las formas de la vida
y del espíritu durante los siglos XIV y XV en Francia y en los Paí-
ses Bajos, Madrid, Revista de Occidente, 1929.

JONES, Cyril A., 1963. “Algunas versiones más del debate entre el
cuerpo y el alma”, Miscellanea di Studi Ispanici 6, 110-134.

—, 1968. “Lazarillo de Tormes: Survival or Precursor?”, en Litterae
hispanae et lusitanae: Festschrift zum fünfzigjährigen Bestehen des
Ibero-Amerikanischen Forschungsinstitut der Universität Hamburg,
Hans Flasche (ed.), München, Max Hueber Verlag, pp. 181-188.

LANG, Henry R. (ed.), 1902. Cancioneiro gallego-castelhano: The
Extant Galician Poems of the Gallego-Castilian Lyric School
(1350-1450), I, New York, Charles Scribner’s Sons.

LAWRANCE, J. N. H., 1985. “The Spread of Lay Literacy in Late Me-
dieval Castile”, Bulletin of Hispanic Studies 62, 79-94.

LÁZARO CARRETER, Fernando, 1972. “Lazarillo de Tormes” en la pi-
caresca, Barcelona, Ariel.

LÓPEZ GRIGERA, Luisa, 1976. “Un nuevo códice de los Proverbios mo-
rales de Sem Tob”, Boletín de la Real Academia Española 56,
221-281.



49

LORD, Albert B., 1960. The Singer of Tales, Cambridge, MA, Harvard
University Press (Harvard Studies in Comparative Literature, 24).

—, 1974. “Perspectives on Recent Work on Oral Literature”, Forum
for Modern Language Studies 10, 187-210.

—, 1981. “Memory, Fixity, and Genre in Oral Traditional Poetries”,
en Oral Traditional Literature: A Festschrift Albert Bates Lord,
Columbus, Ohio, Slavica Publishers, pp. 451-461.

—, 1986. “Perspectives on Recent Work on the Oral Traditional For-
mula”, Oral Tradition 1, 467-503.

MACPHERSON, Ian, 1973. “Don Juan Manuel: The Literary Process”,
Studies in Philology 70, 1-18.

MCGRADY, Donald, 1976-77. “Notes on the Golden Age Cuentecillo
(with Special Reference to Timoneda and Santa Cruz)”, Journal of
Hispanic Philology 1, 121-145.

MENENDEZ PIDAL, Ramón, 1910. L’Épopée castillane à travers la
littérature espagnole, trad. Henri Mérimée, Paris, Armand Colin.

—, 1957. Poesía juglaresca y orígenes de las literaturas románicas:
problemas de historia literaria y cultural, Madrid, Instituto de
Estudios Políticos.

NOGUERA, Dolores, 1988. “La oralidad en el teatro: ensayo de una
bibliografía actual”, Edad de Oro 7, 209-222.

NORTON, F. J. y Edward M. WILSON (eds.), 1969. Two Spanish Verse
Chap-Books: “Romançe de Amadís” (c. 1515-19), “Juyzio halla-
do y trobado”, London, Cambridge University Press.

OCHRYMOWYCZ, Orest R., 1975. Aspects of Oral Style in the Romances
juglarescos of the Carolingian Cycle, University of Iowa Studies in
Spanish Language and Literature, 17, Iowa, University Press.

OWST, G. R., 1961. Literature and Pulpit in Medieval England: A
Neglected Chapter in the History of English Letters & of the En-
glish People, Oxford, Basil Blackwell, 2a ed.

READ, Malcolm K., 1983. The Birth and Death of Language: Spa-
nish Literature and Linguistics: 1300-1700, Potomac, MD, Stu-
dia Humanitatis.

RENOIR, Alain, 1986. “Oral-Formulaic Rhetoric and the Interpreta-
tion of Written Texts”, en Oral Tradition in Literature: Interpre-
tation in Context, John Miles Foley (ed.), Columbia, University
of Missouri Press, pp. 103-135.



50

RODRÍGUEZ-MOÑINO, Antonio, 1970. Diccionario bibliográfico de
pliegos sueltos poéticos (siglo XVI), Madrid, Castalia.

—, 1973-74. Manual bibliográfico de cancioneros y romanceros
impresos durante el siglo XVI, 2 tomos, Arthur L.-F. Askins (ed.),
Madrid, Castalia.

SENIFF, Dennis P., 1987. “Orality and Textuality in Medieval Casti-
lian Prose”, Oral Tradition 2, 150-171.

SEVERIN, Dorothy Sherman, 1970. Memory in “La Celestina”, Lon-
don, Tamesis.

TRAPP, J. B. (ed.), 1983. Manuscripts in the Fifty Years after the In-
vention of Printing, London, Warburg Institute.

TURANO, Leslie P., 1985. “Aristotle and the Art of Persuasion in Ce-
lestina”, tesis doctoral inédita, Westfield College, University of
London.

VAQUERO, Mercedes, 1989. “The Tradition of the Cantar de Sancho
II” in Fifteenth-Century Historiography: A Possible Influence of
the Chanson de Roland”, Hispanic Review 57, 137-154.

WHETNALL, Jane, 1989. “Songs and Canciones in the Cancionero
general of 1511”, en The Age of the Catholic Monarchs 1474-
1516: Literary Studies in Memory of Keith Whinnom, suplemen-
to especial del Bulletin of Hispanic Studies, Alan Deyermond
e Ian Macpherson (eds.), Liverpool, University Press, pp. 197-
207.

WHINNOM, Keith 1968-69 [1970]. “Hacia una interpretación y apre-
ciación de las canciones del Cancionero general de 1511”, Filo-
logía 13, 361-381.




