Acta Poetica 26 (1-2)
PRIMAVERA-OTONO
2005

Laliteratura oral en latransicion dela Edad Media
al Renacimiento

Alan Deyermond

Entre la Edad Mediay el Renacimiento se destacan dos grandes cambios cultura-
les. El primero es el paso de la cultura literaria de la oralidad a la cultura literaria
basada en manuscritos y el segundo es el paso de los manuscritos literarios a la
imprenta. Los cambios coexistieron. En este trabajo examino los cambios de la es-
tilistica y de los géneros literarios, demostrando como la mayoria de estos Ulti-
mos fueron influidos por la oralidad.

Two main cultural changes coexisted between the Middle Ages and the Renais-
sance. One was the transition from orality to literacy; and the other, the passage
from literary manuscripts into print. This paper deals with stylistic and genre
transition, and demonstrates how almost all literary genres were influenced by
orality.

29



Acta Poetica 26 (1-2)
PRIMAVERA-OTONO
2005

Alan Deyermond?
Queen Mary and Westfield College, Universidad de Londres

Laliteraturaoral en latransicion dela Edad Media
al Renacimiento

Toda época es de transicion; no hay ninglin momento estatico
en la historia de la humanidad. Las épocas que parecen mas
estéticas, cas sin historia, en la vida de una nacién o de una
persona, acaban por revelarse tarde o temprano como semille-
ros de algun cambio. Este mundo —como nos recuerda Jorge
Manrique— es un camino, no “una morada sin pesar”, aunque
a veces morada parezca. Otras, experimentamos una concien-
cia aguda de transitoriedad, en nuestra vida o en nuestro tiem-
po: ése es €l caso para la Esparia del periodo que corre desde
la segunda mitad del siglo xv hasta principios de la centuria
siguiente. Los hombres y las mujeres de la Ultima etapa de la
Edad Media no sabian que eran “medievales’ —la palabra
medieval es una invencion polémica de escritores que, a su
vez, se proclamaban “renacentistas’—; pero si que eran cons-
cientes de vivir en una sociedad y en una cultura precarias, fu-
gitivas y hasta caducas.?

1 Laprimeraversion de este articulo fue publicada en la revista Edad de Oro 7
(1988).
2V éanse los trabajos de Huizinga [1924] 1955 y Boase 1978, 181y 194, n. 37.

31



No voy atratar en este trabajo |os aspectos sociales y politi-
cos de esta transicion, sino los rasgos culturales y, particular-
mente, los aspectos orales de esa cultura. Porque, en efecto,
dos de los cambios més profundos que afectan a la historia
cultural se superponen durante ese largo periodo de cien afos
gue va de la composicion del Laberinto de la Fortuna ala pu-
blicacion del Lazarillo de Tormes, con la Celestina de parte-
luz: el paso de la oralidad a la cultura literaria basada en ma-
nuscritos y el paso o camino de los manuscritos a laimprenta.
Y no es que se superpongan solamente en un sentido tedrico
como la coincidencia cronoldgica de unos pueblos neoliticos
en regiones aisladas con la cultura de los ordenadores en €l
mundo occidental, sino que coexisten dentro de un mismo
pais, de una misma ciudad, de una mismafamilia o hastarefe-
ridos a un mismo individuo. Sin embargo, esos cambios de tan
gran calibre que a nosotros hoy nos parecen obvios por su
mismo alcance, no se reflejaban como tales en la conciencia
inmediata de quienes los estaban experimentando. Por gem-
plo, la existencia de manuscritos copiados de libros impresos,
la de impresores que trataban de imitar con sus tipos la letra
manuscrita; los libros mitad manuscritos mitad impresos —po-
cos, pero los hay— (Goldschmidt 1943) etcétera; son hechos
gue revelan escasa conciencia del cambio fundamental que se
estaba produciendo, de modo que no es dificil colegir que po-
Cos eran quienes percibian que la imprenta iba a sustituir al
manuscrito cuyo empleo y circulacion florecio tanto antes co-
mo mucho después de lainvencién de Gutenberg (Trapp 1983).

Habia, por supuesto, gente que sabia leer y escribir, que te-
nia el habito de hacerlo antes de la introduccién del libro im-
preso. La cuestion no es baladi, porque de tales habitos de los
lectores, dependia € triunfo del libro impreso; pero se trataba
de una minoria. Es verdad que en la Inglaterra de principios
del siglo xiv las relaciones sociales y juridicas dejaron de de-
pender de la memoria —como en la época anglo-sajona—

32



para apoyarse en documentos; es verdad que en Castilla, en €l
segundo cuarto del siglo xv —nos lo cuenta el Arcipreste de
Talavera— muchas mujeres podian amenizar un dia aburrido
con la lectura de Boccaccio.® Sin embargo, sblo una minoria
poseia la capacidad técnica de leer y escribir, y “capacidad
técnica’ no significa necesariamente la voluntad de utilizarla
para la lectura erudita, de devocion o de recreo. Reyes y
nobles, cuyas firmas llenan cartas y privilegios de la época,
escuchaban a menudo un poema o un libro de aventuras de la
boca de un juglar o de un recitador profesional.* Es més, hay
casos conocidos del empleo de técnicas orales por autores cul-
tos, aunque no conozco ningun caso espafiol equivalente a
aguel tan llamativo de la ensefianza en un monasterio de la
técnica de composicién oral, tal y como parece haber ocurrido
en lalnglaterradel siglo ix (véase Renoir 1986). Pero no seria
dificil buscar jemplos de coexistencia de la cultura eclesiasti-
cay laliteratura oral durante esta época.

Me voy a referir, en consecuencia, a un tipo de transicion
diferente a cronoldgico, a la transicion estilistica 'y genérica.
El concepto de un texto transicional, entre la composicion oral
y la escrita, chocaba hace afios a los especialistas de la litera-
tura oral. Albert B. Lord, a quien tanto debemos en este cam-
po, dijo en The Singer of Tales, libro que inspird, desde 1960,
alos estudiosos de la literatura oral en el periodo medieval:

It is necessary for us to face squarely the problem of “ transi-
tional” texts. Is there in reality such a phenomenon as a text
which is transitional between oral and written literary tradi-
tion...? It is worthy of emphasis that the question we have
asked ourselves is whether there can be such a thing as a
transitional text; not a period of transition between oral and
written style, or between illiteracy and literacy, but a text,

3 Véanse Clanchy 1979 y Lawrance 1985.
4V éanse Chaytor 1945, cap. 6 y Frenk 1982.

33



product of the creative brain of a single individual... who in
composing an epic would think now in one way and now in
another, or, perhaps, in a manner that is a combination of two
techniques. | believe that the answer must be in the negative,
because the two techniques are, |1 submit, contradictory and
mutually exclusive. (Lord 1960, 128-129)

Esta negacion tan rotunda fue matizada catorce afios mas
tarde, cuando Lord tuvo que referirse a nuevo estado de las
Investigaciones:

| would like to suggest the possibility that in these poems,
namely, the religious ones [en anglosajon], a new body of for-
mulas to express the new ideas of the Christian poetry was be-
ginning to be developed on the model of the oral traditional po-
etry. | am tempted to call the religious poetry “ transitional” or
perhaps “ mixed” . If that is the correct term, it applies not only
to the formulas but to themes as well. (Lord 1974, 209)°

Y més recientemente todavia:

Memorization does occur at a later stage in the Serbo-Croa-
tian tradition. That is to say, at a time when published, there-
fore fixed, texts were available and their prestige established,
some traditional singers began to memorize the printed texts...
When their memory failed them, they were still able to com-
pose in the traditional way, and therefore, to continue to sing.
Such a combination of processes results in “ mixed” texts...
(Lord 1981, 460)

Y por fin:
There seem to be texts that can be called either transitional or
belonging to the first stage of written literature...\When people
5 Este nlimero especial de la revista se reimprimi6 como Oral Literature: Se-

ven Essays. Joseph J. Duggan (ed.), Edinburgh, Scottish Academic Press, 1975,
donde el articulo de Lord ocupa las pp. 1-24 (23).

34



began to write Anglo-Saxon verse... they continued to use the
same traditional style, because there was as yet no other
available... The way has been opened up to investigate the de-
tails of the creation and life of transitional texts. | have come
to realize that, in fact, in such fields as Anglo-Saxon and oth-
er medieval poetries we have been doing just that all long.
(Lord 1986, 479-80 y 494)

De acuerdo con esta reorientacion tedrica, los librosy ensa-
yos sobre la tradicion ora (véase Renoir 1986, 121-122) se
ocupan cada vez con mas frecuencia de textos transicionales,
mucho mas numerosos de o que se creia.

Aunque la vida multisecular de los temas épicos fue estu-
diada magistraimente por Ramén Menéndez Pidal (1910) ya
hace mas de noventa afios, la verdad es que no se suele consi-
derar la épica tradicional espafiola cuando se habla del ocaso
de laEdad Mediay los abores del Renacimiento. Las investi-
gaciones de Samuel Armistead demuestran, sin embargo, que
el poema épico que narra las hazafias juveniles del Cid, la
Gesta de las mocedades de Rodrigo, del siglo xii (perdido,
pero gue se conoce por las versiones de las crénicas) tuvo una
descendencia bastante larga: no sblo la del poema de las Mo-
cedades de Rodrigo, obra de un clérigo palentino del siglo xiv,
sino incluso versiones posteriores utilizadas por Lope Garcia
de Salazar en el Libro de las bienandanzas y fortunas (1471-
1476), y por €l cronista anénimo que refundié, entre 1504 y
1515, el Compendio historial de Diego Rodriguez de Almela
(1978, 317-319 y 326-327).% Son discutibles, desde luego, las
fechas y e nimero de tales versiones. Para Armistead se trata
de versiones orales, casi contemporaneas de los prosistas que
las utilizaban, con otras versiones de la misma época o incluso
posteriores a las que sirvieron de fuente a los romances. No
estoy totalmente convencido. Me parece muy posible que Lope

6 v/ éanse ademés sus estudios de 1963 y de 1973.

35



Garcia de Salazar y € cronista anobnimo llegaran a conocer
manuscritos, poéticos o prosificados, de poemas épicos ddl si-
glo xiv o principios del siglo xv, y que algunas variaciones
gue para Armistead indican un poema distinto se debieran qui-
za alarecreacion artistica del prosificador. Las investigacio-
nes de Mercedes Vaguero (1989) sobre la tradicion del Cantar
de Sancho Il en las cronicas del siglo xv ofrecen nuevas razo-
nes para aceptar la hipétesis de una tradicion de refundiciones
épicas todavia viva en dicho siglo. De cualquier manera, no
cabe duda de gue la persistencia oral de varias tradiciones
épicas se continud hasta fecha bastante avanzada, y que influ-
y0, directa o indirectamente, en laliteratura de las Ultimas dé-
cadas del siglo xv y en las primeras del siglo xvi.

La épica, seguramente género oral en sus comienzos espa-
foles (¢Los siete infantes de Lara, hacia e afio 10007), se
transforma en género escrito, esto es. poemas épicos Compues-
tos por escrito (como el Cantar de mio Cid, épicaora y escri-
ta prosificada en la Estoria de Espafia, de Alfonso el Sabio, y
en otras crénicas), pero también continda su transmisién oral
—tal vez en versiones orales de |0s mismos poemas, segura-
mente a través del romancero— alo largo del sigloxv y € si-
glo xvi. De ahi €l papel fundamental que jugd en la literatura
del Siglo de Oro. Por gemplo, Los siete infantes de Lara se
retoman continuamente a partir de la Cronica de Espana (1543)
de Florian de Ocampo —obra dentro de la tradicién afonsina,
gue goz6 de gran prestigio hasta principios del siglo xvi— vy a
partir del romancero oral e impreso.

El romancero mismo demuestra la relaciéon compleja entre
lo oral y lo escrito. Es innegable que |os romances se cantaron
alolargo delos siglos xvi y xvii —todavia hoy se cantan mu-
chos, algunos después de quinientos afos de vida—. Es segu-
ro que muchos romances se compusieron oramente, no solo
en el siglo xv, sino incluso en €l siglo xvi. Esiguamente feha-
ciente que una seccién impresionante de romances se incluyo

36



en el Cancionero general de 1511, y que a partir de 1550 se
imprimieron grandes colecciones, llamadas Cancionero o
Slva de romances: estos tomos, tanto por su extension como
por su precio, estaban destinados prioritariamente a la lectura,
y preferentemente a la lecturaindividual. Pero a su lado exis-
tieron multitud de pliegos sueltos —desde principios de si-
glo— que contenian un nimero muy reducido de romances y
se conseguian por poco dinero. Aungue suponemos que la ma-
yoria de estos pliegos sueltos se han perdido, no son pocos los
que nos han quedado.” Dos biblicfilos ingleses, Frederick J.
Norton y Edward M. Wilson, siguiendo estas huellas, estudia-
ron precisamente larelacion entre latradicion ora y los textos
impresos de tales pliegos, concluyendo que los cantores de ro-
mances debian de utilizar textos impresos en su labor; que
muchas variantes, otrora atribuidas a la tradicion oral, se de-
bian a la imprenta; que la tendencia a abreviar los textos de
los romances deriva tanto —quiza mas— de las necesidades
del impresor que tenia que embutir e texto en cuatro hojas
como del gusto del publico. Bien es verdad, por otro lado, que
algunas variantes de los textos de | os pliegos podrian proceder
de la tradicién oral que conocia el impresor (Norton y Wilson
1969, 55-60).8 En fin, una tesis doctoral norteamericana sobre
el estilo de los romances juglarescos del ciclo carolingio, des-
pués de estudiar y documentar gran cantidad de formulas y
rasgos del estilo oral, acaba por concluir —frente a la teoria
de la escuela pidaliana— gue aguellos romances se compusie-
ron, en efecto, oramente (Ochrymowycz 1975). Aun s dicha
conclusion resulta equivocada —aunque hay que admitir que
SuS argumentos son convincentes—, |os elementos orales apa-

7 Véanse Rodriguez-Mofiino 1970 y 1973-74.

8 Ademés es interesante afiadir que Albert B. Lord hablé de la comprension de
textos orales por un coleccionador yugoeslavo de fines del siglo xix en una po-
nencia del Coloquio Internacional “Oral and Written/Literate in Literature and
Culture” (Novi Sad, septiembre de 1987).

37



recen como tan fundamentales que no queda mas remedio que
pensar, al menos, en textos de caracter transicional.

No me referiré alos géneros marginales de la poesia popu-
lar oral: conjuros, oraciones y ensalmos, porque acaban de ser
tratados en un largo articulo de José Maria Diez Borgue (1985).

Por o que se refiere al género de los debates, parece obser-
varse una curiosa trayectoria que va primero de la oralidad a
la escritura y, luego, vuelve a la oralidad. Los debates litera-
rios medievales nacieron de una realidad socia y recibieron
su principa impulso de varios aspectos de la vida universita-
ria, eclesiasticay juridica del siglo xi: las disputaciones esco-
|&sticas, la practica de los pleitos juridicos y 1os debates entre
los representantes de iglesias o religiones (por gemplo, € fa-
moso debate de Barcelona, en 1263, entre el dominico conver-
so Pablo Cristiano y €l rabi Mosén Ben Nahman, bagjo € pa
trocinio de Jaime el Conquistador).

Conocemos varios debates poéticos en el castellano medie-
val: Elena y Maria, Denuestos del agua y €l vino, versiones
del Almay el cuerpo, asi como dos debates en prosa. Durante
e siglo xv @ debate se configuré como recurso literario mas
gue como género: Blas contra Fortuna, del Marqués de Santi-
llana; Didlogo entre e Amor y un vigo, de Rodrigo Cota.
Existen indicios de que € antiguo debate del almay €l cuerpo,
derivado de una fuente latina, se popularizo, ya que existen
varios pliegos sueltos de finales del siglo xv y del siglo xvi
(Jones 1963). Este éxito sugiere, desde luego, su difusion oral.
Ademas, e Dialogo de Rodrigo Cota fue refundido por un au-
tor anénimo, en una version —sin titulo, pero Ilamada ahora
Diélogo entre el amor, € vigo y la hermosa— que parece es-
tar destinada a |a representacién escénica.

Si volvemos la mirada hacia la poesia lirica, encontramos
una terminologia genérica que implica la oralidad, pero que
no parece haber correspondido alarealidad literaria. En efec-
to, en los cancioneros manuscritos del siglo xv, desde el Can-

38



cionero de Baena en adelante, un gran nimero de composi-
ciones se rotulan como “dezir” o0 “cancion”. Los “dezires’ son
normalmente poemas largos —por gemplo, €l Dezir contra
los aragoneses del Marqués de Santillana—, y nada indica que
se hayan destinado a la recitacion; su modo de difusién parece
haber sido forzosamente la escrituray la lectura, no el decir y
escuchar. ¢Es que en la prehistoria del género e nombre
correspondia a otra realidad? No lo sabemos. En e Cancionero
de Baena, que incluye la obra de la primera generacion de
poetas cortesanos de Castilla—1360-90— (Lang 1902),° no se
encuentra apoyo ninguno para aventurar qué concepto de
“dezir” heredaron.

La “cancion”, por e contrario, parece haber llegado a los
cancioneros como poesia cantada o, megjor todavia, cantable,
ya gque no se nos han conservado canciones con musica ante-
riores afinales del siglo xv. Claro esta que las canciones si se
prestaban alalecturaindividual, pero la ausencia de lamusica
en los manuscritos no indica sSin mas que no se cantasen. Re-
cuérdese gque los grandes cancioneiros gallego-portugueses, €l
delaVaticana y e Colocci-Brancuti (o de la Biblioteca Nacio-
nal) carecen de musica; pero € pequefio manuscrito de las
cantigas de amigo de Martin Codax, del ultimo tercio del si-
glo xui, incluye la musica de seis cantigas (Ferreira 1986). Al
avanzar €l siglo xv, con todo, parece que con frecuencia el eti-
guetado “cancion” ya no teniavalor musical alguno, sino refe-
rencia a un esquema métrico tipico.1% Vale la pena recordar
gue la Céarcel de amor, de Nicolas Nufiez, continuacion de la
obra del mismo titulo de Diego de San Pedro, incluye 25 poe-
sias: 23 se denominan “letras’, titulo que indica claramente su
base en la escritura; pero existen también una canciony un vi-
[lancico: no soy capaz de imaginar como habria sido posible

9 El tomo 11 no se publicd.

10 v éanse |os trabajos de Whinnom 1968-69 [1970] y Whetnall 1988. Y para

la supervivencia de poesias cancioneriles en la lirica tradicional espafiola e hispa-
noamericana véase Frenk 1982, 119-120.

39



presentar oralmente la una o la otra, ya que estén insertas en
una obra en prosa destinada fundamentalmente a la lecturain-
dividual. Carcel de amor, a pesar de sus poesias, no es una
chantefable (Deyermond 1989).11

La transformacion de la cancién, paraddjicamente, en un
género no cantado, con las generaciones poéticas representa-
das en &l Cancionero general de 1511, condujo alaformacion
de los grandes cancioneros musicales del periodo: Cancionero
de la Catedral de Segovia, Cancionero musical de la Colom+
bina, Cancionero musical de Palacio, Cancionero de Uphsala,
etc. gque recogen € ingente caudal de poesia lirica —villanci-
cos, sobre todo— que se cantaban en la Corte de los Reyes
Catdlicos, tema de Joaquin Gonzalez Cuenca (1980), € exce-
lente editor de las poesias castellanas del cancionero de la Ca
tedral de Segovia

Antes de volver mi atencion hacia la prosa, no quisiera de-
jar de comentar otro aspecto relacionado con las consecuen-
cias de latransmision oral de largos poemas cultos o de parte
de €ellos. Un gemplo que se cita a menudo es € de los frag-
mentos del Libro de Buen Amor incluidos en el supuesto pro-
grama de un juglar cazurro de hacia 1420. Pero esos fragmen-
tos —junto con otros poemas— se hallan copiados en las
Ultimas hojas de un cddice cronistico, de gran tamarfio, que
nunca pudo ser e que mangj6 o poseyod un juglar de clase in-
fima. Se trata, en efecto, de apuntes de un predicador; los
fragmentos del Libro de Buen Amor —todos ellos de caracter
didactico— no habrian pasado, por tanto, por una etapa de
transmision oral, y, desde luego, habrian llegado ali en circuns-
tancias muy distintas a las evocadas por Ramén Menéndez
Pidal .12

11 A pesar de que Nufiez emplee la palabra “letras’, Joagquin Gonzélez Cuenca
clasifica estas poesias como invenciones: véase su libro inédito Ceremonial de
galanes: primera rebusca de invenciones y letras de justadores que tuvo la

gentileza de facilitarme.
12 v éanse Menéndez Pidal 1957, 233-239 y 388-392 y Deyermond 1974.

40



Un caso auténtico, aunque atipico, de transmision oral es €
de un curioso manuscrito conservado en € Archivo Diocesano de
Cuenca, con los Proverbios morales del rabi Sem Tob ibn Ar-
dutiel (Santob de Carrién), obra de mediados del siglo xiv. Un
comerciante converso, Ferran Verde, de unos sesenta afios de
edad, fue acusado en 1492 ante laInquisicién de Siglienzay en-
carcelado durante cuatro afios; uno de los cargos que sele hicie-
ron fue € de que solia leer libros sospechosos, como “una obra
de rrabi Sonto” (L6pez Grigera 1976, 222).13 Ferran degd en
su defensa que se habia aprendido de memoria muchas coplas
de los Proverbios morales, porque “yo era persona que procu-
raba saber muchas obras y escripturas’, 1o que habia hecho en
este caso a causa de sus “buenos castigos y enxemplos’ (223-
224). Para demostrarlo, a cabo de cuatro afios de cércd, pidio
que se le “mandase dar escrivanias et paper para las escrivir
todas las [coplas] que supiese et ala memoria le viniesen [...]
Digo que yo juro a Dios Nuestro Sefior [...] por doquiera que se
rrecuentan gque yo non dexo ninguna dellas de quantas a la me-
moria me han venido ni he podido saber, commo quiera que eran
mas’ (229). Y, en efecto, logré recordar nada menos que 219
estrofas, a veces coincidiendo exactamente con otros codices.
Ya nos lo recordaba Luisa Lopez Grigera que existié una cos-
tumbre de memorizar los Proverbios morales, y tal vez de tras-
mitirlos oralmente. De hecho € prdélogo de uno de sus codices
dice: “Sin dubda las dichas trobas son muy notable escritura,
gue todo ome lo deviera decorar ’ca esta fue la entencio del
sabio rraby que las fizo: porque escritura rrimada es mejor de-
corada que non la que va por testo llano” (229). No sabemos
exactamente cuales fueron los motivos gque indujeron a Ferran
Verde a memorizar —¢de un manuscrito?, ¢de oidas?— tantas
estrofas de un poema compuesto hacia siglo y medio, pero es
realmente impresionante la fuerza de su memoria, y lo cierto

13 En todas las citas que hago regularizo los acentos y el empleo de ifj y ulv
seglin las normas actuales.

41



€s que aungue no se las hubiera recitado a nadie, si que se las
recitaria @ mismo para conservarlas vivas en su memoria.

No se sabe mucho de la forma ora de los cuentos folklori-
cos en la Edad Media, pero en las colecciones de exempla
—-Libro de los assayaminetos de las mugeres (o de los enga-
fios), Calila e Dimna, Libro de los gatos, Libro de los enxem-
plos por a.b.c., etc.— se nos ofrecen abundantes pruebas de
su empleo por autores cultos. Es muy conocida, asimismo, la
funcidn que gjercian como ingrediente de los sermones popu-
lares. Sobre este Ultimo aspecto, carecemos todavia, en lo re-
ferente a Espafia, de un estudio comparable al espléndido de
Owst (1961) sobre e sermon inglés; pero sabemos que Pedro
Catedra ha trabajado sobre e tema.

Es probable que durante el siglo xiv Juan Manuel haya cono-
cido muchos cuentos de oidas, pero procedentes de textos es-
critos: pasaba las noches de insomnio escuchando a quienes los
leian (Macpherson 1973). Esa puede ser la razon por la que se
ha podido observar en sus enxemplos —tan literarios, por otra
parte— la estructura tipica del cuento oral (England 1977). De
modo parecido, su Libro de lastres razones (mal llamado Libro
de las armas) esta formado por cuentos pseudohistéricos que él
habia oido, afiadiendo |os de su propia creacién y, en conjunto,
encerrados en una estructura fuertemente literaria (Deyermond
1982). No degja de ser irénico que este autor, que tanto tomo de
la cultural oral, se obsesionase por la conservacion de un ma-
nuscrito auténtico de sus obras y que € manuscrito, como se
sabe legado al Monasterio de Pefiafiel, se perdiera pronto. Una
combinacion parecida de elementos folkléricos —tal vez de
transmision oral— y de técnicas literarias muy esmeradas se en-
cuentra dos siglos més tarde en € Lazarillo de Tormes, a prop6-
sito de lo cua conviene recordar la ambicion literaria del autor
ficticio, tal y como se manifiestaen & prologo.14

14 v/ éanse | os trabajos sobre el Lazarillo de Tormes de Jones 1968, Léazaro Ca-
rreter 1972 y Frenk 1983.

42



Origen més discutido es el de las facecias, anécdotas y di-
chos —literarios e histéricos— gue tanto se extendieron du-
rante e siglo xvi. Maxime Chevalier ha editado y estudiado
este precioso material, inclinAndose por una hipétesis de ori-
gen oral, discutida por Donald McGrady,'® con gemplos que
resultan convincentes en algunos casos, pero que seria extre-
mado generalizar a todo el campo, conociendo —incluso por
el testimonio de géneros similares hoy— con cuanta frecuen-
cia se nutren del testimonio y latransmisién oral.

No cabe dentro de este panorama necesariamente breve y
sintético una consideracién extensa de la posible oralidad de
laliteratura sapiencial (por ejemplo: colecciones de sententiae
y derefranes), ni de los discursos politicosy su representacion
en la literatura. Quisiera hacer referencia a algunos otros as-
pectos y géneros, empezando por €l del relato autobiogréfico.

Los archivos de la Inquisicion contienen una multitud de re-
latos autobiograficos de los acusados, que asi se defendian de
las acusaciones de testigos hostiles. Testigos y acusados em-
plean la narracion ora: no estariamal hacer una cala en su es-
tilo para buscar las pautas que asi 1o delatan, por giemplo del
estilo formulario.’® Un poco més arriba se traia a colacion e
caso de Ferran Verde. De sobra sabemos que en el periodo me-
dieval no se suelen tratar estos testimonios como hechos litera
rios, cosa que seria plenamente factible, sobre todo cuando
comprobamos el valor de estos relatos en los testimonios del
siglo siguiente. Cercanas a este género histérico-documental se
me antojan las Memorias de Leonor Lopez de Cérdoba (hacia
1400), emocionante relato de las dos épocas més turbulentas de
su vida, a parecer dictado a un notario.l’ Huelga decir que €
Lazarillo pretende inscribirse en esa tradicion.

15 Sobre el cuento oral véanse los trabajos de Chevalier 1975, McGrady 1976-77,
y Frenk 1982, 110-111, cuya hipdtesis se acerca mas a la propuesta por Chevalier.

16 Dos estudios de tales relatos de acusadores y acusados son los de Gilman

1978 y Edwards 1984.
17 Sobre Leonor Lépez de Cordoba véanse los trabajos de Reinaldo Ayerbe-

43



Muy comentada es la costumbre que habia de leer los libros
de caballerias ante un publico (Frenk 1982, 107-109), pero
quizé no seatan conocido como se merece el caso del morisco
Romén Ramirez, médico y lector profesional de libros de ca-
ballerias. También fue acusado ante la Inquisicion de Cuenca,
en 1595, cuando tenia—como Ferrdn— unos sesenta afios. En
la carcel murié cuatro afios més tarde. Uno de los cargos fue
que, por inspiracion diabdlica, era capaz de recitar larguisimos
fragmentos de libros de caballerias, sosteniendo en sus manos o
bien una hoja en blanco o bien un libro puesto al revés:

Algunos de los que ali estaban que le conocieron dixeron al
dicho Romén: “Ca diganos un pedaco de tal libro de caballe-
rias’ que alli le sefiaaron, y de tal capitulo dél, y el dicho Ro-
man sacO un papel en blanco de la faldriquera, e mirando a él
como leyendo essa escriptura dixo un gran pedaco del libro y
capitulo que le sefialaron. (Harvey 1974, 280)18

Otro testigo sefialé que lo hacia de memoria, y Ramirez
confirma:

Antes que @ supiese leer ni 1o hubiese deprendido, sabia ya de
memoria los mas libros de caballerias de los cuales dichos por-
gue Roman Ramirez, padre deste confesante, leia muy bien y
muchas veces en presencia deste, y asi este confesante iba to-
mando en lamemorialo que le oialeer. (Harvey 1974, 282-296)

La defensa era convincente contra la acusacion de brujeria
Cuando se le somete a una prueba de memoria e acusado
confiesa que:

Chaux, 1977-78, quien incluye una edicion del texto, y Deyermond 1983, 29-37.
Ademés, segiin me informa el profesor Ayerbe-Chaux, hay una tesis importante
de Amanda Curry (1985).

18 En una ponencia del Coloquio de Novi Sad. Liu Kuili dijo que “In Tibet,
there... is also a folk singer who always takes a piece of paper (no matter what
kind of paper it is) in his hand when he recites epic tales. According to him, he
sees on the paper fighting scenes of the heroes” (cito de la traduccion inglesa).

44



tomaba en la memoria [...] la sustancia de las aventuras y los
nombres de | as ciudades, reinos, caballerosy princesas|...]; y
después, cuando lo recitaba, alargaba y acortaba en las rago-
nes cuanto queria. (Harvey 1974, 283-297)

O sea, como comenta L. P. Harvey, que improvisaba libros
de caballerias del mismo modo que los cantores yugoeslavos
improvisaban poemas épicos. Hasta parece que € bueno de
Roman Ramirez compuso su propia obra, Florisdoro de Gre-
cia, y dict6 una de sus partes a un amanuense (1974, 284-98).1°

Me gustaria tratar de la oralidad en la Celestina: la sintaxis
auténtica del habla popular, €l empleo de registros distintos
conforme al interlocutor, la importancia fundamental del di&
logo y de la memoria, los giros coloquiaes, la actitud de los
personagjes y de los autores frente a la retérica, la presentacion
oral de la obra segiin Fernando de Rojas y segun Alonso de
Proaza...; pero estemade todo un libro y no de la Ultima parte
de un articulo panoramico.2°

La oralidad influye en casi todos los géneros literarios que
nos ofrece esta época de transicion, sea de una o de otra ma-
nera. A veces se trata de un género tradicional —oral en sus
origenes y hasta en su esencia— que se transforma en literatu-
ra escrita, como los romances y los refranes. A veces un géne-
ro culto se “oraiza’, como la transmision oral-memorial de los
Proverbios morales de Sem Tob, o la composicién oral de li-
bros de caballerias. A veces un género culto aprovecha la ora-
lidad hasta € punto de erigirse en documento historicolinglis-
tico, como los sermones populares o aspectos de la Celestina.

19 Daniel Eisenberg dice de la composicion de Florisdoro de Grecia por
Roman Ramirez: “there is considerable doubt about whether he ever did so”
(1979, 70). En mi opinidn, las conclusiones a las que llega Harvey sobre esta
cuestion son convincentes.

20 Existen varios estudios sobre dichos temas, veanse, por ejemplo: Severin
1970, Gilman 1974, cap. 2; Read 1983, cap. 4; Turano 1985; Gurza 1986; Seniff
1987, 164-65; Fraker 1990 y también es importante la bibliografia que cita al
respecto Noguera 1988.

45



De modo que la relacion oralidad/cultura escrita en la época
de transicion entre Edad Media'y Renacimiento se nos apare-
ce como una transformacién, como una superacion, desde lue-
go, pero también como una simbiosis.

REFERENCIAS

ArmisTEAD, Samuel G., 1963. A Lost Version of the “Cantar de ges-
ta de las Mocedades de Rodrigo” Reflected in the Second Re-
daction of Rodriguez de Almela’s “ Compendio historial”, Berke-
ley, University of California Press.

—, 1973. “Las Mocedades de Rodrigo seguin Lope Garcia de Saa-
zar”, Romania 95, 303-320.

—, 1978. “The Mocedades de Rodrigo and Neo-Individualist
Theory”, Hispanic Review 46, 313-327.

AvYERBE-CHAUX, Reinaldo, 1977-78. “Las memorias de dofia L eonor
Lo6pez de Cordoba’, Journal of Hispanic Philology 2, 11-33.

Boase, Roger, 1978. The Troubadour Revival: A Sudy of Social
Change and Traditionalism in Late Medieval Spain, London,
Routledge and Kegan Paul [trad. esp. de Miguel Muro, El resur-
gimiento de los trovadores: un estudio del cambio social y el
tradicionalismo en €l final de la Edad Media en Espafia, Ma
drid, Pegaso, 1981].

CHAYTOR, H, J., 1945. From Script to Print: An Introduction to Me-
dieval Literature, Cambridge, Cambridge University Press.

CHEvALIER, Maxime, 1975. Cuentecillos tradicionales en la Espafia
del Sglo de Oro, Madrid, Gredos.

CLaNcHY, Michadl T., 1979. From Memory to Written Record: En-
gland, 1066-1307, London, Edward Arnold; Cambridge, MA,
Harvard University Press.

Curry, Kathleen Amanda, 1985. “Historia y literatura en las
Memorias de dofia Leonor Lépez de Cordoba’, tesis doctoral,
Georgetown University.

DevermonD, Alan, 1974. “Juglar’s Repertoire or Sermon Notebook?
-The Libro de Buen Amor and a Manuscript Miscellany”, Bulle-
tin of Hispanic Studies 51, 217-227.

46



DevermonD, Alan, 1982. “Cuentos orales y estructura formal en el
Libro de las tres razones (Libro de las armas)’, en Don Juan Ma-
nuel: VIl centenario, Murcia, Universidad-Academia Alfonso X
el Sabio, pp. 75-87.

—, 1983. “Spain’s First Women Writers’, en WWomen in Hispanic
Literature: Icons and Fallen Idols, Beth Miller (ed.), Berkeley,
University of California Press, pp. 27-52.

—, 1989. “The Poetry of Nicolas Nufiez’, en The Age of the Catho-
lic Monarchs (1474-1516, Literary Sudies in Memory of Keith
Whinnom, suplemento especial del Bulletin of Hispanic Studies,
Liverpool, University Press, pp. 25-34.

Diez BorquE, José Maria, 1985. “Conjuros, oraciones, ensalmos...:
formas marginales de poesia oral en los siglos de oro”, Bulletin
Hispanique 87, 47-87.

Epwarps, John, 1984. “Jewish Testimony to the Spanish Inqui-
sition, Teruel, 1484-87", Revue des Etudes Juives 143, 333-350.

EisenBerg, Daniel, 1979. Castilian Romances of Chivalry in the
Sixteenth Century. A Bibliography, Research Bibliographies and
Checklists, 23, London, Grant & Cutler.

EncLAND, John, 1977. “¢Et non € dia del lodo?: The Structure of
the Short Story in El Conde Lucanor”, en Juan Manuel Studies,
ed. lan Macpherson, London, Tamesis, pp. 69-86.

Ferrelra, Manuel Pedro, 1986. O som de Martin Codax: sobre a
dimensdo musical da lirica galego-portuguesa (seculos xii-xiv),
Lisboa, Universidade e Imprensa Nacional-Casa da Moneda.

Fraker, Charles F., 1990. Celestina: Genre and Rhetoric, London,
Tamesis.

Frenk, Margit, 1982. “‘ Lectoresy oidores': ladifusion oral delali-
teratura en el Siglo de Oro”, en Actas del VII Congreso de la
Asociacion Internacional de Hispanistas |, Roma, Bulzoni, pp.
101-123.

—, 1983. “Laley del tresen el Lazarillo de Tormes’, en Homenaje
a José Manuel Blecua ofrecido por sus discipulos, colegas y
amigos, Madrid, Gredos, pp. 193-202.

GiLmaN, Stephen, 1974. La Celestina: arte y estructura, trad. Mar-
git Frenk Alatorre, Madrid, Taurus.

—, 1978. La Espafa de Fernando de Rojas: panorama intelectual

a7



y social de ‘La Celestina’, trad. Pedro Rodriguez Santidridn, Ma-
drid, Taurus.

GoLbpscHmipT, E. Ph., 1943. Medieval Texts and Their First Appea-
rance in Print, London, Oxford University Press for the Biblio-
graphical Society.

GonzALEz CueNcA, Joaquin (ed.), 1980. Cancionero de la Catedral
de Segovia: textos poeticos castellanos, Ciudad Real, Museo de
Ciudad Real.

Gurza, Esperanza, 1986. “La oralidad y La Celestina”’, en Renais-
sance and Golden Age Essays in Honor of D. W. McPhesters,
Potomac, MD, Scripta Humanistica, pp. 94-105.

Harvey, L. P, 1974. “Oral Composition and the Performance of
Novels of Chivalry in Spain”, Forum for Modern Language Su-
dies 10, 270-286.

Huizinea, Johan, 1924. The Waning of the Middle Ages: A Study of
the Forms of Life, Thought and Art in France and the Nether-
lands in the Fourteenth and Fifteenth Centuries, trad. P. Hopman
(reimpr. Harmondsworth, Penguin, 1955), trad. esp. de José Gaos,
El otofio de la Edad Media; estudios sobre las formas de la vida
y del espiritu durante los siglos xiv y xv en Francia y en los Pai-
ses Bajos, Madrid, Revista de Occidente, 1929.

JonEs, Cyril A., 1963. “Algunas versiones mas del debate entre el
cuerpoy el alma’, Miscellanea di Sudi Ispanici 6, 110-134.

—, 1968. “Lazarillo de Tormes, Surviva or Precursor?’, en Litterae
hispanae et lusitanae: Festschrift zum finfzgjahrigen Bestehen des
Ibero-Amerikanischen Forschungsingtitut der Universitdt Hamburg,
Hans Flasche (ed.), Minchen, Max Hueber Verlag, pp. 181-188.

Lang, Henry R. (ed.), 1902. Cancioneiro gallego-castelhano: The
Extant Galician Poems of the Gallego-Castilian Lyric School
(1350-1450), I, New York, Charles Scribner’s Sons.

Lawranceg, J. N. H., 1985. “The Spread of Lay Literacy in Late Me-
dieval Cadtile”, Bulletin of Hispanic Sudies 62, 79-94.

LAzaro CARRETER, Fernando, 1972. “Lazarillo de Tormes’ en la pi-
caresca, Barcelona, Aridl.

Lorez GRIGERA, Luisa, 1976. “Un nuevo cddice de los Proverbios mo-
rales de Sem Tob”, Boletin de la Real Academia Espafiola 56,
221-281.

48



Lorp, Albert B., 1960. The Snger of Tales, Cambridge, MA, Harvard
University Press (Harvard Studiesin Comparative Literature, 24).
—, 1974. “Perspectives on Recent Work on Oral Literature”, Forum

for Modern Language Studies 10, 187-210.

—, 1981. “Memory, Fixity, and Genre in Oral Traditional Poetries’,
en Oral Traditional Literature; A Festschrift Albert Bates Lord,
Columbus, Ohio, Slavica Publishers, pp. 451-461.

—, 1986. “ Perspectives on Recent Work on the Oral Traditional For-
mula’, Oral Tradition 1, 467-503.

MacpHERSON, lan, 1973. “Don Juan Manuel: The Literary Process’,
Sudiesin Philology 70, 1-18.

McGrapy, Donald, 1976-77. “Notes on the Golden Age Cuentecillo
(with Specia Reference to Timoneda and Santa Cruz)”, Journal of
Hispanic Philology 1, 121-145.

MEenENDEZ PipaL, Ramon, 1910. L’ Epopée castillane a travers la
littérature espagnole, trad. Henri Mérimée, Paris, Armand Colin.

—, 1957. Poesia juglaresca y origenes de las literaturas romanicas.
problemas de historia literaria y cultural, Madrid, Instituto de
Estudios Paliticos.

Nocuera, Dolores, 1988. “La oraidad en € teatro: ensayo de una
bibliografia actua”, Edad de Oro 7, 209-222.

Norron, F. J. y Edward M. WiLson (eds.), 1969. Two Spanish Verse
Chap-Books: “ Romance de Amadis’ (c. 1515-19), “Juyzo halla-
doy trobado”, London, Cambridge University Press.

OcHrymowycz, Orest R., 1975. Aspects of Oral Style in the Romances
juglarescos of the Carolingian Cycle, University of lowa Studiesin
Spanish Language and Literature, 17, lowa, University Press.

Owsr, G. R, 1961. Literature and Pulpit in Medieval England: A
Neglected Chapter in the History of English Letters & of the En-
glish People, Oxford, Basil Blackwell, 22 ed.

Reap, Malcolm K., 1983. The Birth and Death of Language: Spa-
nish Literature and Linguistics: 1300-1700, Potomac, MD, Stu-
dia Humanitatis.

Renoir, Alain, 1986. “Oral-Formulaic Rhetoric and the Interpreta-
tion of Written Texts’, en Oral Tradition in Literature: Interpre-
tation in Context, John Miles Foley (ed.), Columbia, University
of Missouri Press, pp. 103-135.

49



RopricuEz-Morino, Antonio, 1970. Diccionario bibliografico de
pliegos sueltos poéticos (siglo xvi), Madrid, Castaia.

—, 1973-74. Manual bibliogréfico de cancioneros y romanceros
impresos durante el siglo xvi, 2 tomos, Arthur L.-F. Askins (ed.),
Madrid, Castalia.

SeniFr, Dennis P, 1987. “Orality and Textuality in Medieval Casti-
lian Prose’, Oral Tradition 2, 150-171.

SeveriN, Dorothy Sherman, 1970. Memory in “ La Celestina” , Lon-
don, Tamesis.

Trapp, J. B. (ed.), 1983. Manuscripts in the Fifty Years after the In-
vention of Printing, London, Warburg Institute.

Turano, Leslie P, 1985. “Aristotle and the Art of Persuasion in Ce-
lestina”, tesis doctoral inédita, Westfield College, University of
London.

V AQUERO, Mercedes, 1989. “The Tradition of the Cantar de Sancho
[1” in Fifteenth-Century Historiography: A Possible Influence of
the Chanson de Roland”, Hispanic Review 57, 137-154.

WHETNALL, Jane, 1989. “Songs and Canciones in the Cancionero
general of 1511”, en The Age of the Catholic Monarchs 1474-
1516: Literary Studies in Memory of Keith Whinnom, suplemen-
to especia del Bulletin of Hispanic Sudies, Alan Deyermond
e lan Macpherson (eds.), Liverpool, University Press, pp. 197-
207.

WHinnowm, Keith 1968-69 [1970]. “Hacia una interpretacion y apre-
ciacion de las canciones del Cancionero general de 1511”7, Filo-
logia 13, 361-381.

50





