
547

Acta Poetica 26 (1-2)
PRIMAVERA-OTOÑO

2005

Niokculida, Timahe, K’eojetik, Huehuetlahtolli, Telapnaawe:
la tradición oral de los pueblos nativos de México y

Norteamérica

Mercedes Montes de Oca Vega

El texto en cuestión revisa, de manera general, aspectos y cuestiones analíticas en
relación a la tradición oral, tanto de México como de Norteamérica. Estrategias
textuales como la repetición, estructuras paralelas o el uso de léxico particular no
son privativas de un género o una tradición específica. A pesar de que los recur-
sos textuales de las dos tradiciones son diversos, es posible establecer rasgos co-
munes en categorías textuales como rezos, cantos y cuentos, tanto en la tradición
oral de las lenguas de Norteamérica como en las propias.

This essay deals with general aspects and analytic issues about oral tradition in
Mexico and Northamerica. Repetition, parallel structures and the use of special
words are textual strategies that cannot be confined to a specific genre. In spite of
the diversity of textual mechanisms, it is possible to establish some common fea-
tures in prayers, songs and stories in both oral traditions.



549

Acta Poetica 26 (1-2)
PRIMAVERA-OTOÑO

2005

Mercedes Montes de Oca Vega
Instituto de Investigaciones Filológicas, UNAM

Niokculida, Timahe, K’eojetik, Huehuetlahtolli,
Telapnaawe:1 la tradición oral de los pueblos nativos
de México y Norteamérica

The music of song versus the music of speech

Georg Herzog2

1. Introducción

Relatos, cuentos, cantos, discursos, rezos, sermones son algu-
nas de las formas básicas que constituyen la llamada tradición
oral. En las lenguas indígenas, tanto de México como de Nor-
teamérica, estas producciones orales pueden considerarse si-
milares, a nivel general, en lo que respecta a su forma y fun-
ción aunque tienen características y objetivos propios. Es una
observación casi obvia decir que la tradición oral es diferente
a la tradición escrita. ¿Cómo es diferente?, o ¿por qué hacer
énfasis en esta diferencia?

1 Niokculida, en pápago, ‘hablar en beneficio de alguien’, nombre con el que
se conocen las oraciones rituales; Timahe, en tewa, se le llama al proceso de ha-
cer discursos; K’eojetik es la palabra tzotzil para los cantos; Huehuetlahtolli, en
náhuatl, denomina a los discursos de orientación moral; Telapnaawe, en zuni,
designa el proceso de contar cuentos.

2 “Speech-melody in Primitive Music”, apud Bahr 1994.



550

Una de las preocupaciones, al recalcar la disparidad, es res-
pecto al momento en el que la literatura oral queda plasmada
de manera escrita, ya que es ahí donde se pierden rasgos especí-
ficos que son característicos de la tradición oral. Así podemos
hablar de elementos paralingüísticos como: gestos, expresiones,
ademanes, cambios en los tonos de voz, manipulación en la
cualidad de la voz, pausas; además de la estrecha relación es-
tablecida entre el narrador y su audiencia, nexo posible gra-
cias a que ambos comparten los mismos marcos lingüísticos y
socioculturales. Investigadores como D. Hymes (1981) y D.
Tedlock (1983) han enfatizado este punto.

La preocupación de los estudiosos por la pérdida de carac-
terísticas esenciales en las producciones orales cuando se
plasman en un soporte escrito es algo recurrente. G. Gossen,
antropólogo que trabaja en Chiapas con la lengua tzotzil y sus
hablantes, incluye el siguiente señalamiento, prácticamente
como una declaración de principios, en uno de sus artículos:

The two texts which follow were told to me in taped sessions
in 1968 and 1969 because of this I am sure that the transcrip-
tions and translations lack some of the spontaneity and vigor
of a tale told in a natural performance context. The transcrip-
tions also lack another important element. This is audience
participation. It takes an audience to generate a tale-telling
session. (1980, 138)

El estudio de la literatura oral de los pueblos nativos de
América no se ha desarrollado de igual manera para todas las
áreas. Los antropólogos y lingüistas que provienen de la tradi-
ción de F. Boas3 y Powell inician la recuperación de textos4

en lenguas indígenas en las postrimerías del siglo XIX, pero no
3 Franz Boas es considerado el fundador de la antropología americana. Sus in-

tereses dentro de la investigación fueron muy amplios y su vasto trabajo de cam-
po rindió frutos como los numerosos textos recopilados del grupo étnico conoci-
do como kwakiutl o kwagul.

4 Por texto me refiero tanto al escrito como al oral.



551

es sino hasta la segunda parte del siglo XX cuando se establece
como un campo de estudio definido. Aunada a esta recolección
intensiva de textos en lenguas indígenas, surgen metodologías
planteadas ex profeso para el análisis de dichos materiales. Una
de estas corrientes analíticas es conocida como “etnografía del
habla” y plantea como principio que, al estudiar las lenguas
nativas, debe tomarse en cuenta la función, el uso, así como
los estilos y el léxico especializado de las comunidades de
habla5 específicas. El contexto sociocultural es un elemento
clave para descifrar aspectos textuales esenciales.

La etnopoética es otra corriente analítica que está muy vin-
culada con la anterior y que hace confluir metodologías que
provienen de la antropología, la lingüística y la literatura para
el análisis, traducción y edición de los materiales de la tradi-
ción oral o “el arte verbal”.

Tanto la etnopoética como la etnografía del habla son tradi-
ciones metodológicas que surgen para el estudio de la tradición
oral nativa. Lo que une estas propuestas de análisis es que am-
bas destacan la importancia de conocer el contexto sociocultu-
ral y respetar las condiciones de producción del evento de ha-
bla para poder interpretar el material textual.

La etnopoética enfatiza el estudio de la puesta en escena
o la ejecución6 y los diversos aspectos que ésta engloba: como
la interacción entre los participantes en el contexto de produc-
ción (narrador y auditorio). Esta perspectiva analítica se pre-
ocupa más por la dimensión pragmática del lenguaje, mientras
que la etnografía del habla se centra en el texto, su composi-
ción y la identificación de las claves estructurales para su co-
rrecta interpretación. Por lo tanto, el aspecto referencial del
lenguaje7 es una de las preocupaciones de los seguidores de
este método analítico:

5 Comunidad de habla es una categoría socio-lingüística que indica un grupo
de hablantes que comparten una variedad lingüística así como sus reglas de uso.

6 A nivel metodológico esa categoría se conoce como performance.
7 Siempre en relación al contexto sociocultural.



552

permitting the language data to suggest the units of analysis
rather than beginning with a unit of analysis and then sear-
ching for it in the language data. (Bauman y Sherzer 1974,
XVI)

Para las lenguas de México, el mayor desarrollo en la reco-
lección y análisis de textos de la tradición oral ha rendido más
frutos en las lenguas mayas. Proyectos como el de Harvard a fi-
nales de los años cincuenta y el de Chicago en los años setenta
han sido apoyos esenciales para que este campo se desarrolle.

A pesar de que no se puede decir que no se han rescatado y
publicado cuentos, cantos, rezos en otras lenguas indígenas,
no se ha desarrollado un campo sistemático para el estudio de
la tradición oral.8 Los esfuerzos analíticos no han sido cons-
tantes y a pesar de que hay varios estudios en distintas lenguas
de México, éstos constituyen esfuerzos aislados que no han
servido para consolidar el campo ni para considerar a la tradi-
ción oral como un área relevante de estudio.

Los textos que recopilan, antropólogos y etnólogos son el
pre-texto para sus investigaciones. La mayoría no valoran
el texto en sí y las más de las veces no consideran importante
la recuperación del texto en su lengua original.9 Sin embargo,
hay notables excepciones como la del etnólogo alemán Kon-
rad Theodor Preuss, quien trabajó con los coras y los huicho-
les, y a pesar de los obstáculos consideró el registro de los
textos en la lengua nativa como una de sus prioridades:

8 Diversas entidades gubernamentales como el Instituto Nacional Indigenista
ahora la Comisión para los Derechos Indígenas, así como dependencias de la Se-
cretaria de Educación Pública, editoriales como Conaculta, CIESAS han publica-
do diversos materiales de tradición oral en diversas lenguas indígenas. Asimismo,
talleres de tradición oral como el que se desarrolla en Cuetzalan, Puebla, y
revistas como Tlalocan promueven e impulsan la publicación tanto de fuentes de
tradición como de los análisis correspondientes.

9 Los planteamientos de C. Levi-Strauss, quien no consideraba necesario estu-
diar los mitos en su lengua de origen, han influenciado significativamente a di-
versos investigadores en este sentido, especialmente aquellos dedicados al estu-
dio de aspectos religiosos, míticos (cf. Lévi-Strauss 1983).



553

La trascripción de cánticos religiosos presentó grandes difi-
cultades. Mientras que los cantores (shamanes cantores) de
los coras, siempre proporcionaban un vívido dictado de cada
canción, aquí [entre los huicholes] tomó mucho tiempo con-
vencer a los tres cantores que tenía a mi disposición para que
me dieran una información palabra por palabra. Inicialmente
y con mucha pérdida de tiempo, sólo me daban un resumen
con complementos ocasionales que, además, eran tan aforísti-
cos, que el contenido apenas si era algo más que una enume-
ración de los nombres de deidades y objetos. Y luego no se
los podía convencer para que repitieran el mismo texto de ma-
nera explícita. Sólo después de numerosos intentos —dos de
ellos jamás accedieron a hacerlo— logré una versión literal,
desde el comienzo hasta el final, y entonces, con gran conster-
nación de mi parte, comprendí por qué no pude convencer a
los otros. Porque aquí los cánticos no se repiten en las dife-
rentes ceremonias como sucede entre los coras. Además, no
son canciones separadas, cada una con su contenido específi-
co; más bien, un solo cántico es repetido toda la noche y otro
a lo largo de todo el día siguiente, si es que la ceremonia se
prolonga tanto [...]. No obstante, no existe la repetición per se
de modo que la comprensión siempre exige el cántico com-
pleto. Por lo tanto, lo que obtenemos son verdaderos cánticos
monstruosos que solamente están algo acortados en el sentido
de que el coro, al repetir inmediatamente cada una de las fra-
ses del cantor —supuestamente para que no se canse— le
ocupa la mitad de su tiempo disponible... (Preuss citado por
Anguiano y Furst 1987, 21).

Por otra parte, los textos recopilados por lingüistas tienen
como propósito integrar al corpus de una lengua determinada,
materiales con contextos de producción espontáneos porque
son importantes para la identificación de rasgos y procesos
que no siempre se presentan a través de la elicitación. De tal
suerte que las reflexiones acerca del locutor, el receptor, los
contextos y otras marcas características que servirían para



554

analizar y clasificar el texto están ausentes de sus investiga-
ciones.10

2. De clasificaciones y mecanismos generales

El estudio del arte verbal se centra en identificar recursos esti-
lísticos empleados en los textos orales como: tipos de versos,
patrones retóricos, paralelismos, partículas, organización en lí-
neas y sus mecanismos de marcación como contornos entona-
cionales y las pausas. Es decir, las convenciones estructurales
que se emplean en la composición de la producción textual.

Los diversos componentes de la tradición oral son eventos
de habla especiales y todos tienen marcas o recurren a meca-
nismos que los distancian del habla cotidiana. La necesidad de
diferenciarse de la manera habitual de hablar es sistemática y
también la de marcar el lenguaje en sus diferentes niveles. La
entonación, las pausas a nivel paralingüístico; las alteraciones
fonéticas, las sustituciones de palabra, el vocabulario especial,
la sufijación particular a nivel léxico; los cambios de tiempo,
el aspecto, la reduplicación a nivel gramatical; el paralelismo,
la inclusión de partículas y las estructuras formulaicas a nivel
discursivo.

Incluso se ha planteado que además de alteraciones en los
diferentes niveles de la lengua, las narrativas tienen un princi-
pio organizativo en función de un número que es significativo a
nivel ritual, ceremonial, social, etcétera (Hymes 1981). De esta
manera, en algunas narrativas el número de párrafos, escenas,
versos, personajes, acciones, está relacionado con este número
relevante, por ejemplo en la narrativa en lengua chinook el cin-

10 Cada vez es mayor el número de lingüistas que reconocen la necesidad de
trabajar estos textos más allá del interés inmediato del rescate de lenguas en peli-
gro de extinción y de considerar a la tradición oral como el espacio de expresión
de patrones lingüísticos y socio-culturales únicos. En este artículo presento ejem-
plos de lo anterior.



555

co sería este número eje. En algunas regiones de Mesoamérica
se puede pensar en el número dos o tal vez su correlato en
cuatro.11 Se trataría entonces de una correspondencia entre los
patrones que se dan a nivel narrativo y los que se dan en el
ámbito cultural.

Los pares semánticos o difrasismos12 son otro recurso tex-
tual que además de organizar el texto sirve para clasificar los
diversos géneros13 como lo señala V. Bricker:

The Zinacanteco taxonomy of speech neatly distinguishes bet-
ween those genres which are characterized by the couplet
structure and those which have no structural properties in
common. On the most general level the speech genres are
classified as k’op ‘formal speech’ and ‘lo?il ‘informal speech.
(1974, 369)14

El problema de pretender construir una clasificación para la
tradición oral es que, si bien es posible identificar clases muy
generales, existen múltiples subdivisiones que apelan a dife-
rentes contextos de producción acotados por cada lengua y
cultura. Por lo tanto, el trabajo de clasificación tiene que sur-
gir de los propios materiales identificados como categoría na-
tural por los hablantes. La existencia de una denominación
particular para cierto tipo de textos orales es un buen principio
para identificar clases específicas. En el tzotzil de la comuni-
dad Chamula, G. Gossen hace una propuesta de taxonomía

11 En huichol este número sería el 5 (José Luis Iturrioz, comunicación perso-
nal).

12 Los difrasismos son entidades conceptuales construidas a partir de dos o
tres términos cuya yuxtaposición resulta en un significado distinto del que enun-
cia cada palabra (Montes de Oca 2000).

13 Cuando hablo de género me refiero a un principio de organización estructu-
ral, funcional y pragmática de los eventos de habla.

14 Dentro del habla formal estarían los siguientes antivo k’op ‘mito’, k’opon
‘rezo’, k’evuh ‘canto’, k’opoh ?o ?on ‘contemplación’, k’oplal ‘planeación’ k’op
‘guerra’ k’op ‘razonamiento’, ?i[tol k’op, ‘habla frívola’ y los correspondientes al
habla informal: ?i[tol lo?il, loko lo?il, ¢e?eh lo?il ‘habla frívola’, lo?iltabe
‘chisme’, lo?iltael ‘discusión’ (cf. Bricker 1974, 370).



556

popular (folk taxonomy) e identifica tres categorías generales:
habla común, intermedia y pura:

Sk’op kirsano
Habla de la gente

lo? il k’op k’op sventa [k’i[nah yo?nton puru k’op
‘habla común o yu?un li kirsanoe ‘habla pura’ o ‘habla verdadera’
conversación’ ‘habla de la gente cuyos

corazones están calientes’

k’op sventa tahimol h?olol ?a<’ k’opetik ?antivo k’opetik
‘juegos infantiles ‘palabras nuevas ‘palabras antiguas’19

improvisados’ o recientes’15

k’ehoh sventa h?olol resal ‘rezo’20

‘canciones infantiles ba¢’i ?a<’ k’op
improvisadas’ ‘narrativa reciente rio[ ‘habla ritual’21

k’op sventa cavilto verdadera’16

‘habla de justicia’ (legal) ?i[tol k’op k’ehoh ‘canto’22

‘lenguaje frívolo’17

k’op sventa h?opisialetik
‘oratoria pública’ tahimol ‘juegos’18

k’op sventa <opol kirsano
‘habla mala, con enojo,
emocional o (lit.) ‘habla
para la gente mala’

(Gossen 1974, 396)

Gossen señala que algunas de las características estilísticas
están presentes en las palabras antiguas y en los juegos impro-

15 Asociadas con coordenadas espaciales cercanas; la cuarta creación.
16 Historia popular, chisme, cuentos, genealogías, otros relatos del pasado re-

ciente.
17 Chistes, narrativas no verdaderas, juegos de palabras, duelo verbal, prover-

bios, adivinanzas.
18 Juegos tradicionales, incluyendo juegos verbales y fórmulas verbales que

acompañan otros juegos.
19 Asociadas con coordenadas espacio-temporales distantes, incluyendo ‘nues-

tras’ categorías de mito, leyenda y cuentos.
20 Del español ‘rezar’, incluye todas las fórmulas rituales dirigidas específica-

mente a los seres sobrenaturales.
21 Corresponde al término del español ‘Dios’, incluye todas las fórmulas ritua-

les no dirigidas específicamente a los seres sobrenaturales.
22 Acompañado por música de tambor, flauta y sonaja, también música de

arpa y guitarra. El término incluye palabras y/o música.



557

visados de los niños y que esto, más que una discrepancia,
señala un rasgo importante del aprendizaje de la lengua, ya
que los niños deben experimentar con el contenido, los estilos,
los ritmos y la sintaxis en sus propios géneros para aprender
“las palabras antiguas” (Gossen 1985, 82).

Por lo tanto, pensar en una clasificación que sólo atienda a
los aspectos formales de los productos de la tradición oral no
es suficiente. Los rasgos estructurales se repiten, en menor
o mayor medida, a través de todas las categorías. Es necesario
integrar otros elementos en la clasificación como podrían ser:
la temática, los motivos, la función, las condiciones de pro-
ducción, los locutores, los receptores.

Así, una propuesta de clasificación de la tradición oral tie-
ne que compaginar tanto la visión nativa, en relación a los textos
que deben agruparse, como la perspectiva de los estudiosos de
estos materiales respecto a los parámetros y rasgos de cada
categoría o “género” para lograr un equilibrio entre lo especí-
fico y lo genérico.

3. Rezos, cantos, kwentos

Como ya se dijo, los diversos eventos de habla presentan pa-
trones estructurales recurrentes, su identificación y estudio
nos pueden acercar a estructuras discursivas significativas en
cada categoría textual. El objetivo de esta sección no es pro-
poner cuáles y cuántos géneros existen sino reconocer ciertos
rasgos comunes en tres categorías generales tanto en la tradi-
ción oral de las lenguas de Norteamérica como en las propias.

3.1. Discurso ritual

En las oraciones rituales se emplea un lenguaje ceremonial es-
pecífico y especializado. En un primer momento estas oracio-



558

nes y rezos-plegarias pueden dividirse en dos tipos en función
del receptor. El primer tipo estaría constituido por rezos cuyos
destinatarios serían las deidades, espíritus o entidades anímicas
de diversa índole, incluso el Dios cristiano;23 y el segundo tipo
estaría integrado por sermones o locuciones destinados a los
integrantes de la comunidad, lo cual no quiere decir que ésta no
pueda constituirse como auditorio en ambos casos.

Los huehuetlahtolli ‘palabra de viejos’ son discursos rituales
con fines educativo-morales que pueden considerarse como
ejemplo de los dos tipos apenas mencionados. Los receptores
pueden ser tanto la comunidad como las entidades sobrenatu-
rales, esto es ostensible en las alocuciones iniciales:

Noxyvuihticatzine, tlaçotitlacatle: maquiztle chalchiuhtle
teuxivitle, tzontle iztitle

‘mi preciada nieta, querida persona, pulsera jade turquesa,
pelo uña.24

(Sahagún 1577/1976, Libro VI, 141)

Ca yz tonoc in tiquauhtli in tocelutl: auh in ticueie in tivipile,
ca nican

‘aquí estás, tú águila tú ocelote25 y tú poseedora de la falda tú
poseedora del huipil’

(Sahagún 1577/1976, Libro VI, 79)

En el siguiente ejemplo, el receptor del acto ilocutivo es el
dios Tezcatlipoca y en la invocación se le menciona expresa-
mente:

23 Vemos en la clasificación de Gossen que se distinguen dos tipos de habla
ritual, dependiendo del destinatario: los seres sobrenaturales y aquellos que no lo
son como Dios, los santos, véase supra.

24 Se han eliminado las comas entre los lexemas de los difrasismos tanto en ná-
huatl como en español para indicar la cohesión y pertenencia entre éstos términos.

25 Este difrasismo se refiere al hombre como guerrero mientras que la falda y
el huipil nos remiten a la mujer en general. Es interesante notar que este género
se caracteriza por un uso acentuado de los difrasismos.



559

Tlacatle totecue, tloquee naoaquee, iooalle ehecatle: a ca nelle
ca axcan mjxpantzinco njqujztiujtz mixpantzinco nacitiujtz26

Oh señor, oh nuestro principal, el que está cerca el que está
próximo, noche viento; ahora, de verdad, ante ti vengo a salir
ante ti vengo a llegar.

(Sahagún 1577/1976, Libro VI, 1)

A pesar de que estos ejemplos pertenecen al periodo prehis-
pánico-colonial es interesante notar que estos discursos ritua-
les-morales se han mantenido vigentes hasta nuestros días.27

En la tradición pima y pápago28 la oratoria ritual, el cuento,
los sermones y el canto se consideran géneros diferentes. Los
dos primeros pueden estar dirigidos a los seres humanos o a
entidades sobrenaturales, a diferencia de los sermones cuyos
destinatarios son predominantemente humanos y de los cantos
que prioritariamente están dirigidos a los espíritus (cf. Bahr
1975).

En algunas lenguas, las oraciones rituales tienen un nombre
específico, por ejemplo en pápago se llaman niokculida ‘ha-
blar en beneficio de alguien’ y se considera que son la voz de
los antiguos (Underhill 1997, 11).

El lenguaje ceremonial es un registro que se emplea en ac-
tividades rituales donde la palabra es particularmente impor-
tante.29 Así, este lenguaje en especial es otro de los espacios
textuales donde es posible identificar procesos lingüísticos dis-
tintivos, sin olvidar el aspecto pragmático de control que se
tiene a través de estas prácticas discursivas.

26 Los difrasismos tloquee naoaquee, iooalle ehecatle nombran a Tezcatlipoca.
27 Otro de los géneros que se mantienen y que tienen un correlato colonial son

las adivinanzas, véase Sahagún 1577/1976, Libro VI; Mercenario 2002; Amith
1997. Para una comparación entre adivinanzas antiguas y actuales véase Flores
Farfán 1996.

28 Actualmente a esta lengua y a sus hablantes también se les conoce con el
nombre de tohono o’odham.

29 J. Du Bois ha identificado catorce tipos de convergencias lingüísticas en el
habla ritual de diversas culturas: registro ritual, elementos arcaicos, elementos
prestados, eufemismo y metáfora, opacidad en el significado, paralelismo semán-



560

It is important to remember that Pueblo ceremonial language,
like ceremonial behavior in general, is not only the expression
of religious belief through the sacred manipulation of cosmic
forces but also the implicit justification of rule by largely ce-
remonial elite.

(Kroskrity 2001, 413)

Dada la existencia de una jerarquía social, el discurso ritual
o ceremonial empleado en la kiva (recinto ceremonial) es-
tá muy extendido en los Pueblo30 y tiene como característica
que ciertas palabras se cambian por vocablos ceremoniales,
por ejemplo en Zuni31 se reemplaza la palabra takka ‘rana’ por
wliye tinan k?ayapa ‘several-are-in-a-shallow-container, they-
sitting, they-are-in liquid’ [varias-están-en-un-bajo-contenedor,
ellas-están-sentadas, ellas-están-en-líquido] (Newman apud
Miller 1996, 225).

En este caso, el reemplazo léxico se expresa como una perí-
frasis que nos habla de la manera en la que se conceptualiza
cierto elemento del contexto sociocultural. A través de esta
creación conceptual se focaliza algún rasgo del referente alu-
dido que se desea destacar.32

Una estrategia similar a la anterior que también incorpora
una modificación o alteración léxica es empleada en diversos
tipos de textos y consiste en el reemplazo de la palabra o el

tico-gramatical, cualidad acentuada de la voz, fluidez, restricción en la entona-
ción, conocimiento gestaltico, abandono de la volición personal (Du Bois 1986,
317-320).

30 Se conocen con el nombre de ‘Pueblo’ a los grupos que habitan 20 pueblos
en el norte de Nuevo México y Arizona, en los cuales se habla, Hopi, Zuni, las
dos lenguas Keresanas y cinco lenguas de la familia Kiowa-Tanoa, Jemez, Tewa y
otras tres de la rama Tiwa de la familia (cf. Miller 1996, 224).

31 Es una lengua aislada, a ciertas lenguas se les conoce con este nombre por-
que no pertenecen a ninguna rama lingüística conocida, en México un ejemplo es
el purépecha (al que curiosamente se le ha asociado con el Zuni).

32 Newman califica este cambio como metáfora. Creo que es difícil llamar
metáfora a este proceso sin tener claros los criterios lingüísticos y socioculturales
de lo que se considera metafórico en una cultura determinada, en este sentido
para un punto de vista más antropológico véase Kessing 1985, Sandor 1986.



561

concepto habitual por una predicación, cuya elaboración invo-
lucra una asociación simbólica que puede considerarse meta-
fórica.

En la ceremonia de la lluvia entre los Navajo además de las
palabras exclusivas para este ritual, todo lo hablado se trans-
forma. De esta manera, si alguien entra en el recinto se dice “al-
guien está flotando”, si alguien se sienta se dice “alguien ha de-
jado de flotar” (cf. Hill, apud Murray 1981). Esto no se hace
de manera aleatoria tiene un valor simbólico especial ya que
las energías se concentran en construir un ambiente favorable
para la aparición de la lluvia, Murray lo llama “ayuda perfor-
mativa”.

El léxico arcaico es otra de las marcas especiales del len-
guaje ritual y no necesariamente son palabras que tienen una
gran antigüedad:

The vocabulary of sacred language is generally considered
more archaic than that of colloquial language, handed down
with little alteration as the ceremonies themselves are handed
down, and in many cases its greater age can be demonstrated.
The Wintu ma.qa “hence, it follows” used by shamans in ri-
tual was rare in normal speech when the ritual was first re-
corded in the 1930s and was obsolete by 1980. (Mithun 1999,
286)

Es un tipo de vocabulario que es transmitido junto con el
género aunque sea difícil de comprender aun para aquellos
que dominan la lengua:

I had noticed that a good many words and phrases used in the
Ma’i stories were not familiar to me from regular conver-
sational Navajo. I had found when I played tapes of these sto-
ries to Father H.B. Liebler, a man with some twenty years’
fluency in Navajo, that he too missed a good part of the mea-
ning. I asked Yellowman, therefore, if he used a special voca-



562

bulary when he told the tales. His answer, not surprisingly,
was yes; his explanation was essentially that these were “older”
words and phrases, and that he used them because they were
“older” words and phrases, and that he used them because
they were the vocabulary he had always used in the tales. (To-
elken y Scott 1981, 80)

La repetición es otro elemento que sirve para organizar el
texto y no es privativa de ningún género ni literatura oral en
especial aunque diferentes tradiciones pueden privilegiar es-
quemas de repetición diversos. La repetición en los rezos tie-
ne por objeto establecer una cadena formulaica que favorece
la comunicación con la entidad deseada, en este sentido se
puede hablar de un efecto de amplificación.33

El siguiente rezo en payute norteño es pronunciado en la
ceremonia de la cosecha de piñones, durante la cual se espar-
cen en la tierra piñones recién recolectados para alimentarla y
dar gracias. A las personas que asisten se les dan a comer los
primeros (Fowler 2000, 45).

N{{ pisa n{{ma I have good feelings
Mino?o n{{ now I [have good feelings]
uka ibaziap{ n{{t{kakw{si because I will eat my pine nut

soup
ya mino?o uka n{{oo inagaiba right now that upon my Stillwater
toima n{{ Mountain
N{min{mikw{si I am going around
N{min{mikw{si I am going around
uka n{{ id{bana that my pine nuts
           Uka n{{ unamainakikw{si That I am about to be collecting
                      unamainakikw{si |I am about to be collecting
Mino?o Now
N{{ pisa n{{ma I have good feelings
uka pisa iwin{{ma that it makes me feel good
N{{ud{wa n{{oi?yu I also am here again
N{{ ud{wa uka t{ba n{{ nanisut{haisi and that I will be praying for that

pine nut

33 Para un estudio de cómo la repetición facilita la interacción de los partici-
pantes en la conversación y constituye una estrategia para lograr el acuerdo entre
los participantes véase Brody (1986, 2004).



563

N{{oo?oi?yu n{m{ba ut{kakw{si I am here with the people and
pune nut we will be eating it

                                    ut{kakw{si we will be eating it
uka t{wau that also
N{{ pisa iw{n{{ma tuihanu tiip{wait{ I feel good wherever [I am] on

the earth
O?owait{su mino?o sumaiy{p{ni?yu o?oi [I] think about that location, that

place [and]
P{ha?a manikw{si what my partner will do
P{ha?a manikw{si what my partner will do
Oi?yu t{?ahoikw{si [we] will play there
t{?ahoikono will continue to play
uka ?oudui pisa n{{mak{ti mino?o and that even makes me feel good

now
N{m{ yaa with the people
Yahu tabiw{no here this whole afternoon
yau tabino here afternoon
mu?a Tomorrow
mu?adia next day
oi s{m{kw{ when they will gather together
oi s{m{kw{si when They will gather together
uka t{t{kap{  oi?yu nanisut{haisi that they will have their food

prayed over
Ukadia p{  ud{gamakasa?a and next make food offerings
                                 un{gak{si and dance for it
                                  un{gak{si dance for it
                                  un{gak{si dance for it
yaisi     ud{gamakasa?a and then make food offerings
kapisa  m{w{n{{ma it makes them feel good
pisa m{w{n{{ma
Ut{nagaibadu?imat{  cibuisi even on their mountain when

they [the pine nuts] are coming
out

(Fowler 2000, 46)34

En este rezo se presentan diversos esquemas de repetición:
la repetición exacta de la estructura; de una parte de ésta y
también del sentido expresado con otra forma o aún con un
tiempo diferente.

34 El formato que presento no es el original, lo modifiqué con el objeto de que
las repeticiones y los patrones paralelos se pudieran apreciar mejor.



564

3.2. Cantos

Los cantos son producciones discursivas que por lo general se
emiten en ocasión de alguna actividad ritual, aunque no nece-
sariamente. La línea divisoria entre los rezos y los cantos es
muy tenue y la diferencia entre ellas es que tal vez los cantos
presentan un contexto de ejecución más elaborado (música,
danza, vestimenta especial).

Dejando a un lado el hecho de que el canto y el rezo sean
formas preferidas para comunicarse con entidades divinas y
sobrenaturales, es importante establecer la diferencia entre es-
tas formas discursivas, que como bien lo dice Bahr “son dife-
rentes formas de vocalizar”.35

En la tradición oral de Norteamérica hay una diversidad de
cantos (ghost songs, deer songs, bird songs, dream songs, etc.)
y como indica Hinton (1994) siempre se han difundido los can-
tos entre los diferentes grupos lo que ha generado que no se
pueda rastrear con precisión su origen.

La memorización y la repetición palabra por palabra en la
ejecución de los cantos es necesaria para algunas tradiciones
como, por ejemplo, para los Pápago:

Songs are meant to be sung with sound for sound accuracy,
they are memorized “letter perfect.” One does not know a
song until he has it down to the last twitch of the tongue.
Word for word accuracy means that certain sounds may be left
off the ends of words in one recitation and be put on again in
the next, and that “unimportant” words and quasi words-auxi-
liaries- may be contracted, expanded, or omitted. Also, com-
plete accuracy may not be attained. (Underhill 1997, 13)

Como lo dice Underhill, en ocasiones esta fidelidad no nece-
sita ser excesiva, ya que un elemento importante es la música

35 Para Bahr la diferencia reside en la fuerza con la cual se vocaliza y estable-
ce un continuo en el cual el canto representaría “la vocalización más poderosa” y
el cuento la de menos intensidad (cf. Bahr 1975).



565

que proporciona una pauta contextual para la ejecución del
canto. De tal suerte que cada ejecución es un producto único y
la variación es la norma respecto a la idea de un texto matriz,
único.

La otra parte de la riqueza oral y literaria de la lengua tzotzil
de los chamulas, es el canto, que casi en su totalidad es de ca-
rácter religioso ceremonial, aquí se presenta la transcripción
de algunos cantos, aclarando, que lo que está escrito aquí no
forzosamente es la letra que siguen todos los grupos de músi-
cos en las fiestas y ceremonias de su pueblo, sino que cada
uno de ellos le podrá agregar una o varias frases e inclusive al-
terar, alargar o acortar su ejecución e interpretación, lo cual
implica también que la letra no tenga el mismo orden ya que
la música y los cantos indígenas no se han escrito, todo se ha
conservado a través de la lengua oral y como tal, ésta ha sufri-
do modificaciones. (Pérez 1998, 129)

En la tradición huichola la variabilidad es lo cotidiano. A
decir de Preuss

no hay dos shamanes huicholes que coincidan completamente
sobre cuál es la versión correcta de un mito o un cántico, así
como es probable que cuatro shamanes, aun provenientes de la
misma región, den cuatro variantes distintas del mismo canto
religioso. (Preuss apud Anguiano y Furst 1987)

Las condiciones de ejecución en algunas tradiciones están
restringidas a determinadas ceremonias o actividades rituales,
como el caso de los cantos chamánicos de los huicholes en los
cuales el canto de los niños-pájaro pertenece al rito Tatéi Neiya,
ceremonia de los primeros frutos (Anguiano y Furst 1987).

Dentro de las condiciones de producción, el origen de los
cantos es una información relevante, así los cantos chamáni-
cos de los shoshone son cantos del sueño (dream songs), que
al haber sido recibidos durante el sueño, no necesariamente



566

por un chaman, constituyen un legado discursivo de la comu-
nidad (Vander 1997). El significado preciso de las palabras no
es importante para los shoshone cuyos cantos de caza tienen
como característica estar compuestos por palabras sin sentido
(Miller 1996, 224).

También existen otros tipos como los cantos-baile,36 los can-
tos-historias, entre los payute del sur, en los cuales las palabras
sufren cambios a nivel fonológico (Miller 1996, 224). En todos
éstos la tendencia es no emplear el lenguaje habitual y se prefie-
re marcar el habla, ya sea a nivel léxico o fonológico.

Otra marca distintiva del lenguaje ceremonial de varias de
las tradiciones orales es el empleo de difrasismos o pares se-
mánticos. En el siguiente canto en tzotzil es posible apreciar la
estructura paralela no sólo a nivel de línea sino a nivel léxico
a través de las formas llamadas difrasismos, pares o binomios
léxicos. Estas formas no sólo son marcadores significativos en
discursos rituales, sino que también están presentes en cantos
e incluso en narraciones.

Yajvalel vinajel Señor del cielo

¡¡Yajvalel vinajel!! ¡¡ Señor del cielo!!
¡¡Yajvalel loria!! ¡¡Señor de la gloria!!
Yajvalel vinajel o Señor del cielo
Yajvalel loria bi, señor de la gloria,
nichimal vinik o hombre florecido,
nichimal jkaxlan o, ladino florecido
Vo’ot xa me la atoyel a ti se te consagra ya
Vo’ot xa me alekilal o a ti se te venera ya
lek xa me la atoyelal o bonita es ya tu consagración
lek xa me la alekilal o hermosa es tu veneración
lek xa me la avutzilal o alegre es ya tu festejo
li’me ta yolon avok aquí bajo tus pies

36 Algunos de estos cantos no únicamente incorporan la música y el baile sino
otros recursos como pueden ser vestimenta especial, máscaras, pinturas de arena
y otro tipo de parafernalia (cf. Zolbrod 1992).



567

li’me ta yolon ak’ob aquí ante tus manos
li’me ta yo ana aquí en tu casa
li’me ta stz’el avok aquí ante tus pies
li’ me ta stz’ el ak’ob aquí ante tus manos
ja’la avuni toyel o se te consagra
Ja’la avuni lekilal o se te venera
Ja’la avuni utzilal o se te festeja
Vinajel vinik Hombre del cielo
Vinajel jch’ul tot mi padre celestial
Ja’la avuni toyel o Ésta es tu consagración
ja’la avuni lekilal Ésta es tu veneración

 (Pérez 1998, 157, 153)37

En la primera estrofa del canto es posible observar una es-
trategia estilística que se construye a partir del mecanismo del
paralelismo. Al par ‘consagrar-venerar’ que aparece en la lí-
nea 7 y 8 se le añade, a lo largo del canto, un lexema próximo
en significado que amplía el sentido y la imagen: ‘festejar’.
De tal suerte, el difrasismo atoyel-alekilal termina en la última
estrofa de este canto compartiendo el espacio paradigmático
con otros: alekil-avutzil-axi’elal-xiél-atoye ‘celebración-fes-
tejo-consagración-festejo-homenaje-consagración’. Como  si se
quisiera amplificar la imagen propuesta con el primer par, cu-
briéndose así toda una gama de significación.

El paralelismo es una forma de organización recurrente y
no un rasgo distintivo de un evento de habla específico; se han
identificado patrones paralelos de organización lingüística pa-
ra narrativas en diversas lenguas indígenas de Norteamérica
como: Navajo, Pomo Occidental, Karok, Hupa, Klamath,
Chasta Costa, Takelma, Wiyot, Yurok Chehalis, Cowlitz Sa-
lish, Kwakw´ala, Eskimal Yupik de Alaska central, Chinook,
Cree, Hopi, Ojibwa, Coos, Alsea, Tillamook, Kalapuya, Bella

37 El primer número de página corresponde al texto en tzotzil y el segundo a la
versión en español del recopilador y autor de la obra referida.



568

Coola, Nootka, Tsimshian, Kwakiutl, Nez Perce, Winnebago
(cf. Hymes 1987).38

La presencia de un patrón formal en todas estas lenguas es
evidencia de la necesidad de recurrir al paralelismo como
marco estructural de organización lingüística para realizar di-
ferentes funciones, en especial la retórica (Montes de Oca
2000).

El paralelismo también se relaciona con la repetición ya que
puede ser el marco para el establecimiento de las secuencias.

3.3. Kwentos39

Estas producciones textuales forman parte de lo que genérica-
mente se puede considerar como narrativa en la cual también
se incluye historias, narraciones míticas, leyendas. A veces no
es posible tener una división muy precisa pues muchos de los
anteriores se entrelazan con la actividad de contar y más pre-
cisamente con su objeto, el cuento. Éste constituye un evento
de habla que presupone un locutor y un auditorio así como
una temática determinada culturalmente.

El motivo es otra de las características determinadas por el
entorno socio-cultural, no hay que olvidar, por ejemplo, los
muy famosos cuentos del coyote, el conejo, el zorro o el tla-
cuache, todos ellos personificaciones del trickster.

En los cuentos hay ciertas características que son fijas
mientras otras como el estilo de contar y ejecutar la historia
son muestras de la creatividad del narrador. Las condiciones
en las cuales se narran las historias también son importantes,
para la tradición oral de los pimas y pápagos es importante la
situación de contar el cuento, el cual idealmente se cuenta en

38 De manera más puntual véase Hymes (2000).
39 En varias de las tradiciones orales mesoamericanas, la adopción del término

en español es común.



569

cuatro noches alrededor del solsticio de invierno y la temática
es un extenso texto épico de la creación40 (Bahr 1975).

Es decir, es necesario establecer un escenario donde se lle-
va a cabo la actividad de “contar cuentos”. En Payute sureño
también hay ciertas reglas para “la puesta en escena” de los
cuentos: en una época determinada del año, los niños deben
sentarse en el suelo con las rodillas dobladas y se espera que
interactúen con el cuenta cuentos (cf. Bunte 2002, 9).

Entre los elementos estructurales fijos se pueden considerar
las fórmulas introductorias o de conclusión. Los ejemplos
a continuación son tomados de cuentos de diferentes variantes
del náhuatl y expresan la diversidad respecto a las fórmulas
para concluir los kwentos.

Tlaxcalancingo, Puebla
Ompa otlan in cuento
Allí termina el cuento (De Pury 1982, 83)

Amatlán de los Reyes, Veracruz
Así es ke san tlemilak
Así que es la verdad (Reyes y Christensen

1989, 82)

Pómaro, Michoacan
Cuaquín ya umpa laquisa in cuento
Entonces ya allí termina el cuento (Sischo 1967, 233)

Algunas tradiciones de “contar cuentos” tienen recursos ex-
plícitos en los cuales se identifica el narrador y la validez de
la historia.

The narrative frame is a kind of preface in which the storyte-
ller somehow identifies him or herself, traces knowledge of

40 Existen otro tipo de narraciones pero no son de carácter sagrado como la
mencionada.



570

the story from a reliable source asserts the right to transmit
the story, and in other ways establishes the context for and the
validity of the performance. (Marks y Dauenhauer 1996, 9)

Otorgarle verosimilitud a lo narrado es importante porque
muchos cuentos tienen una función etiológica respecto a pro-
cesos y actores del panorama cultural de la comunidad.

Algunas lenguas en lugar de tener este marco narrativo em-
plean partículas evidenciales que tienen el mismo objetivo de
validar una fuente confiable para la narración.

Recursos como la repetición y la redundancia son estrate-
gias para mantener la continuidad de la narración: en el cuen-
to Homshuk, acerca del espíritu del maíz de la sierra popolu-
ca, las líneas se repiten exactamente en varios lugares de la
narración y, a todo lo largo de ella. El ejemplo es del episodio
2 del texto recopilado y analizado por Kay Sammons en 1992.

n ?maytyaap s ? pum
“right now”, she said
n ?maytyaap s ? pum
“right now”, she said

nuku hoshom
“in the cave of the army ant.”
nuku hoshom
“in the cave of the army ant.”

tuum tsotso yukm
“an orange tree above”
tuum tsotso yukm
“an orange tree above”41

Para la continuidad también se emplean procesos gramati-
cales formales como la reduplicación en payute sureño que, al

41 Las traducciones son: ‘ahora mismo, ella dijo’, ‘en la cueva de la hormiga
guerrera’, ‘un árbol de naranja arriba’.

{́ {́ {́

{́ {́ {́

{́

{́



571

mismo tiempo que focaliza los sucesos importantes, sirve co-
mo estrategia para lograr la cohesión narrativa.

I was initially interested in the construction of the reduplica-
ted words, specifically, how similar the process to 1910 Kai-
bab reduplication. However when I extracted all the senten-
ces containing reduplications in this set of legends in order to
examine the reduplicative form, I discovered to my surprise
that these sentences by themselves told the basic story of each
legend. In other words, Grace Lehi like Kaibab Stanley
Sampson,42 appeared to be using reduplication to highlight
each of the main narrative events. (Bunte 2002, 23)

En los cuentos es tal vez donde se aprecia mejor la variabi-
lidad, una de las características que se presenta en todos los
géneros de la tradición oral; es decir, hay varias versiones y
ejecuciones de una misma trama narrativa. Esta diversidad
tiene que ver con los detentores de las tradiciones, las lenguas,
los grupos y su andamiaje sociocultural.

Existen diversas maneras de acercarse a esta variabilidad.
Es posible tener un cuento matriz como los cuentos tradicio-
nales occidentales, por ejemplo en “el cuento de los niños per-
didos” Tz’aji tuba satom bijch’oc (Keller y Luciano 2001) la
oralidad del relato se trasluce fuertemente en la forma escrita
y la trama nos recuerda el cuento de Hansel y Gretel que a pe-
sar de reproducir la secuencia narrativa y algunos motivos del
cuento occidental, éstos se adaptan al entorno propio de la co-
munidad chontal. Las referencias culturales propias se inser-
tan para influir, incluso, en el desarrollo mismo de la historia,
cuyo fin convencional es transformado y ampliado con una
secuencia que podría considerarse como una historia completa
en sí misma.

42 Son los narradores de las historias legendarias.



572

Existen otras versiones de este relato, una de los altos de
Chiapas43 y otra en tojolabal44 en la cual la trama se repite
con algunas diferencias pero también incluye la variación de
la parte final que parece una historia diferente, insertada en el
cuento central, incluso el relato de la tzitzimat “la chichimeca”
(Gutiérrez y Wichmann 2001) es la versión popoluca de este
cuento.

4. Conclusión

Esta breve muestra de una tradición compartida por las len-
guas nativas de México y Norteamérica es sólo eso, una ex-
ploración de la diversidad lingüística, estilística y de composi-
ción verbal que, más allá de su importancia literaria, poética
o cultural, es relevante, antes que nada, por ser la expresión de
la memoria colectiva de las comunidades indígenas.

El camino por andar en el campo de la tradición oral de las
lenguas indígenas de México es vasto. Las labores de recopi-
lación, trascripción, traducción, análisis así como propuestas
de clasificación y de metodologías adecuadas para analizar,
tanto los procesos discursivos, como los contextos de ejecu-
ción (performance) son indispensables para documentar géne-
ros y tradiciones narrativas que están en riesgo de desaparecer.

Parafraseando la ahora muy repetida reflexión relativa a
cómo la desaparición de una lengua implica no sólo la pérdida
de esa lengua sino de toda una particular visión del mundo,
podemos decir que la desaparición de un género no sólo im-
plica la pérdida de ese género sino de una actividad vital para
la comunidad.

43 Una versión de los altos de Chiapas, que incluye el episodio de la muerte de
la anciana toma un giro completamente distinto, y señala que los hermanos eran
dos santos católicos (Pedro Girón Hernández et al., “San Sebastián y la virgen
Verónica”, Cuentos y Relatos indígenas 2-3, pp. 199-217, México, UNAM,
CIHMECH- Gobierno del estado de Chiapas (Hernández 1999, 245).

44 Hernández 1999.



573

REFERENCIAS

AMITH, Jonathan, 1997. “Tan ancha como tu abuela: Adivinanzas
en náhuatl del guerrero Central”, Tlalocan XII, 141-222.

ANGUIANO, Marina y Peter Furst, 1987. La endoculturación entre
los huicholes, México, INI.

BAHR, Donald 1975. Pima and Papago Ritual Oratory. A Study of
Three Texts, San Francisco, The Indian Historian Press.

—,1994. “Native American Dream Songs, Myth, Memory and Im-
provisation”, Journal de la Société des Américanistes 80, 73-93.

BAUMAN, Richard y Joel Sherzer (eds), 1974. Explorations in the Et-
nography of Speaking, Cambridge, Cambridge University Press.

BRICKER, Victoria, 1974. “The Ethnographic Context of Some Tra-
ditional Mayan Speech Genres”, en Explorations in the Ethno-
graphy of Speaking, Richard Bauman y Joel Sherzer (eds.),
Cambridge, Cambridge University Press, pp. 368-388.

BRODY, Jill, 1986. “Repetition as a Rhetorical and Conversational
Device in Tojolabal (Mayan)”, International Journal of Ameri-
can Linguistics 52, 225-274.

—, 2004. “Comunidad es familia, acuerdo es repetición: relación
entre dos metáforas clave en tojol ab’al”, en La Metáfora en
Mesoamérica, Mercedes Montes de Oca Vega (ed.), México,
UNAM-IIFL, pp. 368-388.

BUNTE, Pamela, 2002. “Verbal Artistry in Southern Paiute Narrati-
ves: Reduplication as a Stylistic Process”, Journal of Linguistic
Anthropology 12(1), 3-33.

DE PURY, Sybille, 1982. “Cuentos y Cantos de Tlaxcalancingo”,
Tlalocan IX, 71-105.

DU BOIS, John, 1986. “Self-evidence and Ritual Speech”, en Evi-
dentiality: The Linguistic Coding of Epistemology, Wallace Cha-
fe y Johanna Nichols (eds.), Norwood, Ablex Publishing Com-
pany, pp. 313-336.

FLORES FARFÁN, José Antonio, 1996. “Za Zan Tleino. See Tosaa-
saanil. See Tosaasaanil. Adivinanzas nahuas ayer y hoy”, Estu-
dios de Cultura Náhuatl 26, 327-346.

FOWLER Catherine y H. ABEL, 2000. “Northern Paiute Prayer: Some
Features of the Genre”, en Uto-Aztekan: Structural, Temporal



574

and Geographic Perspectives, Eugene Casad y Thomas Willet
(eds.), México, UNISON.

GOSSEN, G., 1980. “Two Creation Texts from Chamula Chiapas”,
Tlalocan VIII, 131-165.

—, 1974. “To Speak with a Heated Heart: Chamula Canons of Style
and Good Performance”, en Explorations in the Ethnography of
Speaking, Richard Bauman y Joel Sherzer (eds.), pp. 389-413.

—, 1985. “Tzotzil Literature”, en Supplement to the Handbook of
Middle American Indians, Munro S. Edmonson (ed.), pp. 64-105.

GUTIÉRREZ, Salomé y Søren WICHMANN, 2001. ‘Hem ¢i¢imat’ ‘La
Chichimeca’, Tlalocan XIII, 315-334.

HERNÁNDEZ, Rafael, 1999. “Sombrerón y Roncadena”, en Palabras de
nuestro corazón. Mitos, fábulas y cuentos maravillosos de la na-
rrativa Tojolobal, Gómez Hernández, María Rosa Palazón, Mario
Humberto Ruz (eds.), México, Universidad Nacional Autónoma
de México/Universidad Autónoma de Chiapas, pp. 237-253.

HINTON, Leanne, 1994. Flutes of Fire. Essays on Californian Indian
Languages, Salt Lake City, Publishers Press.

HYMES, Dell, 1981. In vain I tried to tell you: Essays in Native Ameri-
can Ethnopoetics, Philadelphia, University of Pennsylvania Press.

—, 1987. “Tonkawa Poetics: John Rush Buffalo’s ‘Coyote and
eagle’s Daughter’”, en Native American discourse: Poetics and
Rhetoric, J. Sherzer y A.Woodbury (eds.), Cambridge, Cambridge
University Press, pp. 17-61.

—, 1992. “Use all there is to use”, en On the Translation of Native
American Literatures, B. Swann (ed.), Washington: Smithsonian
Institution Press, pp. 83-124.

—, 2000. “Toward Kawaiisu Poetics”, en Functional Approaches
to Language, Culture and Cognition: Papers in Honor of Sydney
Lamb, Lockwood et al. (eds.), pp. 369-389.

KELLER, Kathryn y Placido Luciano Jerónimo, 2001. “Textos Chon-
tales”, Tlalocan XIII, 59-118.

KESSING, Roger, 1985. “Conventional Metaphors and Anthropologi-
cal Metaphysics: The Problematic of Cultural Translation”,
Journal of Anthropological Research 41, 201-217.

KROEBER, Karl, 1981. Traditional Literatures of the American Indian,
Lincoln, University of Nebraska Press.



575

KROSKRITY, Paul, 2001. “Arizona Tewa Kiva Speech”, en Linguis-
tic Anthropology a Reader, Alejandro Duranti (ed.), London,
Blackwell Publishers, pp. 402-419.

LÉVI-STRAUSS, Claude, 1983. El hombre desnudo. Mitológicas. Méxi-
co, Siglo XXI.

MARKS DAUENHAUER, Nora y Richard Dauenhauer,  1996. “The Para-
dox of Talking on the Page: Some Aspects of the Tlingit and Hai-
da Experience”, en Talking on the Page: Editing Oral Aboriginal
Texts, Laura Murray and Keren Rice (eds.), Toronto, University of
Toronto Press, pp. 3-41.

MERCENARIO, Mariana, 2002. Los entramados del significado en los
zazaniles y proverbios entre los antiguos mexicanos, Tesis de
maestría en Estudios Mesoamericanos, Facultad de Filosofía y
Letras, UNAM.

MILLER, Wick, 1996. “The Ethnography of Speaking”, en Handbook
of North American Indians, William Sturtevant e Ives Goddard
(eds.), Washington, Smithsonian Institution, pp. 222-243.

MITHUN, Marianne, 1999. The Languages of Native North America.
Cambridge, Cambridge University Press.

MURRAY, D., 1981. “Transposing Symbolic Forms. Actor Awareness
of Language Structure in Navajo Ritual”, Anthropological Lin-
güistics 31 (3-4), 195-207.

MONTES DE OCA, Mercedes, 2000. “Los difrasismos en el náhuatl del si-
glo XVI”, Tesis de doctorado, Facultad de Filosofía y Letras, UNAM.

—, 2003. Las historias y los cuentos de Tlalocan, presentación del
volumen XIII de la revista Tlalocan, Ms.

PÉREZ, E., 1998. Muk’ulil San Juan: Cuentos y cantos de Chamula,
Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, UNAM-CIHMECH-UNACH.

REYES, Luis y Dieter Christensen, 1989. El anillo de Tlalocan. Mitos,
oraciones y cuentos de los Nawas actuales de los estados de Vera-
cruz y Puebla, México, Fondo de Cultura Económica/CIESAS.

SAHAGÚN, B., 1976. Florentine Codex. General History of the Things
of New Spain (1577) versión de Dibble, Ch. y A. Anderson, Santa
Fe, New Mexico, The School of American Research and the Uni-
versity of Utah.

SAMMONS, K., 1992. “Translating Poetic Features in the Sierra Po-
poluca Story of Hosmshuk”, en On the Translation of Native



576

American Literature, B. Swann (ed.), Washington: Smithsonian
Institution Press, pp. 368-386.

SANDOR, Andras, 1986. “Metaphor and Belief”, Journal of Anthro-
pological Research 2, 101-122.

SISCHO, William, 1967. “The Man Who Abandoned His Children”,
Tlalocan 3, 227-234.

TEDLOCK, Dennis, 1983. The Spoken Word and the Work of Inter-
pretation, Philadelphia, University of Pennsylvania Press.

TOELKEN, Barre y Tacheeni SCOTT, 1981. Poetic Retranslation and the
“Pretty Languages” of Yellowman, en Traditional Literatures of
the American Indian, Karl Kroeber (ed.), Lincoln, University of
Nebraska Press, pp. 65-116.

UNDERHILL, R. et al., 1997. Rainhouse and Ocean Speeches for the
Papago year, Tucson, The University of Arizona Press.

VANDER, J., 1997. Shoshone Ghost Dance Religion. Poetry Songs
and Great Basin Context, Urbana (Chicago), University of Illi-
nois Press.

ZOLBROD, Paul, 1992. “Navajo Poetry in Print and in the Field: An
exercise in Text Retrieval”, en On the Translation of Native
American Literature, B. Swann (ed.), Washington, Smithsonian
Institution Press, pp. 242-256.




