Acta Poetica 26 (1-2)
PRIMAVERA-OTONO
2005

El sentido y los sentidos
en la oralidad nahuatl prehispanica

Patrick Johansson

La expresion oral prehispanica (o de inspiracion prehispanica) fue recopilada y
transcrita en el siglo xvi por los espafioles, como parte de una estrategia cate-
quistica que buscaba conocer a Otro para evangelizarlo mejor. Lo “malo” y lo
“fueradetino” desde la perspectiva cristiana, fue omitido. La captacion exclusiva
del componente verbal de los textos orales indigenas en un manuscrito, ademas
de despojarlo de elementos imprescindibles para su expresion y recepcion plenas,
asigno ala palabra un papel trascendental que no tenia en su contexto prehispa-
nico, lo que los empobreci6. Por €ello, en este articulo propongo diferentes estra-
tegias para reconstituir la profusién semidtica de los textos provenientes de la
oralidad mexicana precolombina.

During the xvith century, oral prehispanic literature was written down by Spanish
priests as a religious strategy to know better the Other. Texts were transcribed
according to priests criteria, who decided on the contents. They kept from oral
utterances what they considered “good” and the “wrong” was eliminated.
Although writing preserved prehispanic texts from loss, all the alterations they
suffered, also transformed our knowledge of them. Writing down oral texts also
implied impoverishing them. On one hand all the musical and gestual elements of
the performance were excluded; on the other, the main role taken by the written
word did not belong to the prehispanic context. In this paper, | will propose
several strategies to recreate Mexican prehispanic oral texts in a multi-layered
semiotic context.

515



Acta Poetica 26-1
OTONO
2005

Patrick Johansson
Instituto de Investigaciones Historicas, UNAM

El sentido y los sentidos
en la oralidad ndhuatl prehispanica

Recopiladay transcritaen el siglo xvi por |os esparioles, como
parte de una estrategia catequistica que buscaba conocer al
Otro para evangelizarlo mejor, la expresion oral prehispanica
(o de inspiracion prehispanica) sufrid por este transvase a un
contenedor gréafico-alfabético, si bien una parte sustancia de
ellafue salvada del olvido.

Lo “malo” y los “fuera de tino”,! en la perspectiva cristia-
na, fue destruido después de haber sido debidamente “refuta-
do”, mientras que lo “bueno”, en esta misma perspectiva, se
conservaba y transcribia de nuevo en manuscritos especial-
mente elaborados para a ojarlo. Entre los textos “buenos’ con-
servados, agunos fueron despojados de sus ausiones paga-
nas, y a veces interpolados para que e cauce del torrente
expresivo indigena, sutilmente desviado, pasara por €l molino
evangelizador, o que dichos textos se cantaran, bailaran o reci-
taran sin perjuicio paralareligion recién establecida. Algunos
textos considerados por muchos como “peligrosos’ para la
propagacion de la Fe fueron, sin embargo, conservados gra-

1 Cf. Mendieta 1980, 75.

17



cias al empefio humanista del recopilador, como en el caso del
franciscano fray Bernardino de Sahagun, o a ingenio travieso
de algunos auxiliares y escribas indigenas que lograron burlar
la censura eclesiastica.

Integrado a un contexto especifico que justificaba su enun-
ciacion, un texto oral nahuatl prehispanico estaba hecho de
palabras, gestos, colores, pinturas faciales, indumentaria y
eventualmente musica y danza que se fundian en €l crisol de
una circunstancia particular de enunciacién o de canto para
forjar un sentido. En su transcripcién a afabeto no se pudo
rescatar mas que la parte verbal de un complegjo tejido ex-
presivo.

La captacion exclusiva del componente verbal de un texto
oral indigena en un manuscrito, ademas de despojarlo de ele-
mentos imprescindibles para su expresion y recepcion plenas,
asigno a la palabra un papel trascendental que no tenia en su
contexto prehispanico. El embudo alfabético en e que fue co-
lado €l texto oral en e momento de su transcripcion, propicid
asimismo una linealidad sintagmética gjena a su expresividad
propia, a la vez que conferia a semantismo de la palabra un
valor trascendental.

El sentido “gréfico” del texto surgi6 entonces de la configu-
racion gramatical de unidades lingUisticas en vez de brotar de
una totalidad plurisemiética mediante una movilizacion de los
sentidos. En este contexto, uno de ellos: la vista, desplazaba a
los demés en la construccion del sentido a la vez que la abs-
traccién conceptual se imponia ala cognicién sensible.

Ahora bien, nos debemos preguntar qué percepcion y sub-
secuente fruicion puede tener, hoy, € lector de un texto ora
nahuat! transcrito en e siglo xvi mediante una recopilacion
gue s bien lo salvaba del olvido no permitia su recepcion
integral.

518



1. Oralidad y pensamiento

La oralidad nahuatl prehispanica es estética en € sentido etimo-
|6gico de la paldbra: busca hacer sentir mas que dar a entender
lo que expresa.? Esta oposicion aparente entre dos modalidades
especificas de producir, transmitir y recibir sentimientos e ideas
sugiere que se consideren algunos aspectos cognitivos de la
oralidad nahuatl antes de evocar las circunstancias, los con-
textos y las modalidades expresivas que la caracterizan.

1.1. Lapalabray € sentido

Entre los distintos lenguajes de los que dispone € hombre para
vincularse con sus semejantes y mas generalmente con € mun-
do, destaca sin duda € lenguaje verbal. Este constituye inclusi-
ve paramuchos, € Unico medio de procesar, en términos cogni-
tivos, la pluraidad fenoménica del mundo. En El arcoy lalira,
Octavio Paz escribio:

No hay pensamiento sin lengugje, ni tampoco objeto de conoci-
miento: lo primero que hace e hombre frente a una realidad
desconocida es nombrarla, bautizarla. EIl hombre es un ser de
palabras. (Paz 1981, 45)

En esta aseveracion, € poeta pone énfasis sobre la trascen-
dencia del semantismo verbal y € caracter objetivante del len-
gugje asi configurado. Larelacion entre las paabrasy las cosas
fue expresada, sn embargo, de manera distinta por otros poetas
y literatos que cuestionaron la capacidad que tienen las prime-
ras para referir o construir un sentido pleno y denunciaron,
como lo hizo e dramaturgo francés Gaston Baty, la “tirania de
su sefioriala palabra’.

En efecto, s laaparicion dd lengugje verbal, culminacion de
una lenta evolucion de las facultades cognitivas del Homo sa-

2 Laetimologia griega de aestheticos es, originalmente, “lo que permite sentir”.

519



piens, consagré a hombre como tal, la palabra no tiene, sin em-
bargo, la exclusividad de la expresion, transmision y recepcion
de ideas y sentimientos. Existen otros medios, mas entrafiable-
mente vinculados con € ser, més “sométicos’, los cuaes, sin
excluir la palabra, permiten una aprehensién afectivo-cognitiva
del mundo evitando asimismo gue se establezca una ruptura en-
tre el hombre y su entorno. Si “nombrar” una realidad descono-
cida, como lo afirma Octavio Paz, es sin duda una tendencia
cognitiva tipicamente humana, €l concepto que resulta de este
procesamiento eidético puede algar a hombre del mundo, so-
bre todo cuando dicho hombre, con € tiempo, acentla la abs-
traccion conceptual en detrimento de la cognicion sensible.

Por otra parte, la aprehension cognitiva del mundo conlleva
también una objetivacion del ente por conocer, mediante una
abstraccion de su contexto, un desprendimiento de una totali-
dad inmanente. Lo que se busca conocer es parte de un todo
pero los limites que definen esta “parte” son de indole cultu-
ral, artificial (en el megjor sentido de la palabra), y constituyen
a veces contenedores impermeables que no dejan fluir el sen-
tido. En este contexto, hablar de algo no permite coincidir con
este “ago”, por lo que las comunidades humanas intentaron
“incorporar” 1o que decian o lo que querian aprehender para
sentirlo, més que conocerlo en términos abstractos.

Si, como lo sefidlamos adelante, e pensar esta estrecha
mente vinculado con € sentir en e conocimiento indigena, la
instrumentacion del saber no se limitara a una aprehension
verbal de larealidad sino que buscara medios més adecuados
a sus afanes sensibles de cognicion. La abstraccién conceptual
gue permiten las palabras se vuelve, en este contexto, un obs-
taculo para la aprehension plena de unarealidad y para lograr
una simbiosis cognitiva con e mundo. A |a nitida trascenden-
ciadel saber conceptual, la sabiduriaindigena preferiala difu-
sa inmanencia de un saber sensible, profundo, fibroso, so-
mético.

520



Fuera de los ambitos técnicos, la estructuracion, conservacion
y transmision del saber indigena, se realizaba mediante la pala-
bra, sin duda, pero también a través de la danza, |os gestos em-
bleméticos, la indumentaria, la imagen, sabores y aromas, mo-
vilizando los cinco sentidos, para que fraguara mejor el sentido.

1.2. El decir dela palabraord

En circunstancias orales de eocucion, la palabra se encuentra
integrada en un aparato expresivo suprasegmental: miradas,
gestos, altos y bajos de lavoz, € timbre, presenciafisica de los
participantes, etcétera, o que merma la trascendencia de su se-
mantismo propio y degja a los parametros modales una impor-
tancia toral en la estructuracion del sentido. La palabra esta es-
trechamente vinculada con la circunstancia espacio-tempora y
la demanda socio-cultural que la suscitan. La palabra alimenta
el cuerpo colectivo en momentos, y de manera especifica, me-
diante verdaderos torrentes verbales sin “compuertas’ ni “es-
clusas’ que puedan detener su impetu. En este contexto, lo que
sedice, no es méas que un aluvion en un flujo del decir que sacia
la sed de ubicaciéon existencial de una colectividad humana.
Como nunca se detiene e decir en lo dicho, no se decanta €
aluvion: fluye € texto.

La extrema funcionalidad del decir oral indigena hace que
cada texto produzca un efecto méas que un sentido, o mejor di-
cho: & sentido determina un efecto. La palabra indigena es ante
todo performativa. El canto de guerra es més guerra que canto:
el canto de caceria es més determinante para las actividades ci-
negéticas que la punteria del cazador, € canto “travieso” propi-
cialafertilidad de la tierra, & canto mortuorio de lamentacién
exacerba catérticamente el dolor con palabras-harapos,® des-

3 Los cantores gue elevaban, en contextos mortuorios, los cantos de lamenta-
cion, tlaocolcuicatl se vestian de harapos sucios, connotando asimismo la sucie-

dad y el desgarre animico que trae consigo la muerte de un ser querido. Cf.
Johansson 2002, 221-222.

521



garradas, como los seres que la profieren. Aun en contextos
mas referenciales, |a palabra es performativa.

Basta con recordar algunos testimonios indigenas de la con-
quista recopiladas por |os esparioles para convencerse de €llo.
La palabra que evoca un hecho histérico, real, mas que referir-
lo objetivamente, busca revivirlo mediante una estrategia dis-
cursiva que genera un efecto. La descripcion de la llegada a
México del gército espafiol por un informante de Sahagun es
una prueba fehaciente de ello. El “bullicio” textual y la efer-
vescencia de sentido sensible que produce la narracién en €
texto original contrastan con la precisa, pero fria referencia
que hace Sahaguin del acontecimiento.

En la oralidad néhuatl € decir nunca moria en lo dicho, ni
el sentir en lo comprendido.

2. Saber indigena y oralidad

A diferenciadel conocimiento de corte occidental heredado de
la mayéutica helénica, el saber indigena prehispanico, necesa-
riamente objetivante como cualquier cognicién humana, bus-
caba sin embargo una aprehensién sensible del objeto por co-
nocer. Buscaba “comulgar” afectivamente con dicho objeto
paralograr su aprehension plena. Analizaremos brevemente, a
continuacion, los términos y los conceptos nahuas referentes
a conocimiento que atafien de alguna manera a la oralidad.

2.1. Tlamati: saber y sentir

Los textos indigenas, ya sean verbales o pictdricos, muestran
una estructuracion del sentido donde lo sensible y 1o formal
ocupan un lugar preponderante. Se trata no solo de comunicar

4 Cf. Johansson 1999, 209 y ss.

522



algunos contenidos o de compartir ideas abstractas sino de
“con-mover”, en el sentido etimolégico de la palabra, a re-
ceptor de un mensgje para lograr una adhesion participativa a
lo que se transmite. En este contexto, la esfera especifica de
recepcion y procesamiento del texto no sera Unicamente €l in-
telecto sino latotalidad del ser sensible.

En e mundo precolombino, un mensge no se consideraba
como comprendido hasta que fuera sentido. EI hecho de que en
ndhuatl un mismo significante mati cubra campos semanticos
para nosotros tan distintos como “saber” y “sentir” es una prue-
ba fehaciente de ello. Es ademas, interesante observar que, sin
gue esto represente una metéfora, € discurso indigena sitla €
entendimiento en drganos asociados con la sensibilidad.

2.2. Laabstraccion

Como lo demuestra la etimologia de |a palabra que la refiere,
la nocién de “abstraccion” remite a hecho de “traer fuera’
algo que estaba “dentro”, cuando este algo: laidea, estaba en-
trafiablemente vinculada con una cosa, un hecho, o una accion
especificos. Es decir que entre mas abstracto es el pensamien-
to mas se algja de las cosas tangibles y de los hechos mani-
fiestos.

Todo parece indicar que & pensamiento indigena no favore-
ciamucho la*ab(s)-traccion” eidética, y la subsecuente elucu-
bracion conceptual como egje de su conocimiento. El hecho de
gue la sensacion tuviera que estar presente, de alguna manera,
en la configuracién cognitiva que € indigena tenia de algo,
hacia que la idea “hiciera cuerpo” con lo que intentaba repre-
sentar. En este contexto, 1o ssmbdlico, o mejor dicho o “sim-
bolo-16gico”, las afinidades visuales o sonoras, la “simbiosis’
semantica de las palabras, la retéricay la poesia permitian a
saber cristalizarse sobre la palabra de los hombres.

523



Tlalnamiqui: recuerdo luego pienso

Si bien evoluciono alo largo de la historia, adaptdndose a los
determinismos de cada época, la cognicién indigena no tuvo
el carécter especulativo que tiene la cognicion occidental. Por
muy sabios que fueran los tlamatinime nunca pusieron en tela
de juicio lo que “habian dicho los abuelos’, ni siquieralo co-
mentaban como lo hicieran los escolésticos medievales euro-
peos con |os textos de Aristételes.

Siendo €l pasado lamatriz del presentey del futuro, los tex-
tos que se gestaron un dia para responder a una demanda cog-
nitiva especifica, tienen un caracter casi sagrado que los
protege de las embestidas inquisitorias que podrian surgir de
una situacion existencial determinada. “Lo que dijeron los
abuelos’ es un dixit Magister inapelable, sometido a la ero-
sion cultural del tiempo mas no a la especulacion de los hom-
bres.

Mas alla de la ensefianza, de latintarojay negra (tlilli, tla-
palli), que dgaron los abuelos y que permite “pensar” en €l
sentido indigena del concepto, €l hecho de recordar atafie ala
dimension pretérita de la existencia, ala memoria, la cua fun-
ge, en  mundo indigena precortesiano, como una verdadera
matriz del presente y del futuro y, por tanto, muy probable-
mente, como €l crisol donde se fragua la verdad.

Nemilia “pensar”: proceder a acto de existir

El carécter polisintético de lalengua ndhuatl que congrega los
distintos lexemas y morfemas en verdaderos “racimos’ verba-
les permite observar la construccién del sentido desde sus eta-
pas primitivas, antes del discurso, en la gramética misma de
dichalengua.

Una de las palabras que expresa el acto de pensar: nemilia,
se compone del radical nemi provisto del morfema aplicativo

524



-lia. Ahora bien nemi es “existir”, por lo que e compuesto
verbal que refiere el hecho de pensar significaria originalmen-
te “proceder al acto de existir”.

La relacion estrecha entre el acto de pensar y € de exis
tir evoca, curiosamente, el postulado cartesiano “pienso luego
existo”, @ cual constituye, segun € filésofo francés del siglo
Xvil, una prueba ontologica de la existencia. El sentido im-
plicito de la palabra ndhuatl que vincula etimol 6gicamente la
existenciay el pensamiento, nada tiene que ver con la prueba
l6gica de la existencia del ser pensante que buscaba Descar-
tes, ya que € pensamiento indigena no necesitaba “pruebas’
de la tangibilidad ontolégica de su ser. Sin embargo expre-
sa claramente que la existencia esta estrechamente vincula-
da con el pensamiento. La luz de la inteligencia acompafa el
andar existencial, exactamente como el sol brilla durante su
recorrido del este a oeste antes de desaparecer en € infra
mundo.

Nenoyolnonotza “dialogar con €l corazén”: lareflexion

Tanto la competencia linguistica como el uso discursivo de las
palabras que aluden al raciocinio indican que los antiguos na-
huas consideraban el corazon como un lugar privilegiado de la
reflexion. Las expresiones “conversar con su corazon” (ne)-
yolnonotza, “llegarle (respecto de algo) al corazén” (yolmaxil-
tia) o mas sencillamente “hacer uso del corazon” (yolloa) su-
gieren que e corazdn, mas que la mente, fungia como un
“procesador” o un espejo de las ideas.

Por muy l6gico y raciona que fuera el cuestionamiento re-
flexivo, €l pensamiento indigenalo concebia como un didlogo
entre €l intelecto y la sensibilidad, entre lamentey el corazon.
Reflexionar era dialogar con su corazon neyolnonotza, es de-
cir, en este contexto, fundir la argumentacion intel ectualmente
configurada en el crisol de la sensibilidad.

525



Omeyolloa “ se parte en (0 se hace) dos € corazon”: laduda

El profundo arraigo del conocimiento en la dimensién sensible
del indigena excluye la duda como un método para acanzar la
verdad. Laverdad es ago sutil, difuso, que atafie alatotalidad del
ser y no sufre una fragmentacion. En este contexto, la duda,
piedra angular del pensamiento occidental, era percibida como
una ruptura, una disyuncién, un extravio y, en Ultima instancia,
una pérdida de la verdad.

La connotacion de la palabra nahuatl que refiere este concepto
omeyolloa literalmente “hacerse dos € corazon” o “(dividirse en)
dos d corazdn” revela la diferencia que puede haber entre la
conviccion plena que nace de una intuicion cognitivo-afectiva
Unica sin otra opcion que se le oponga, y la divisén con €
desdoblamiento del corazdn que genera la incertidumbre, €l
malestar, una ruptura entre e mundo y e conocimiento
gue € hombretiene de d.

3. Las* circun-gtancias’ dela expresion oral

Lo circungtancial no tiene en € mundo nahuatl prehispanico €
caracter eventua y accesorio que tiene en la cultura occidental
contemporanea. En efecto, como lo revela la cosmologia indige-
na, la“ circun-stancid’, etimol dgicamente “lo que esta alrededor”,
es parte de una totalidad fenoménica que no distingue lo
contingente existencial de lo esencid.

Enlo que concierne alaexpresion ord, lainstancia de elocucion
0 de canto estaba estrechamente vinculada con € espacio-tiem-
po en que se redlizabay los hechos socio-culturales que la enmar-
caban. El texto, cuaquiera que fuera su expresividad especifica,
estaba “arraigado” en € lugar y d momento de su enunciacion.

Laimportancia del lugar y del momento en un acto elocutivo
oral puede sorprender a lector contemporéaneo acostumbrado a

526



leer textos cuyo semantismo trasciende, generalmente, estos
determinismos. En efecto, € hecho de leer un texto afabético
en un lugar u otro, en un momento u otro, si bien puede deter-
minar un nivel éptimo o pésimo de concentracion, no afecta
generalmente los mecanismos de produccion de sentido y la
subsecuente recepcion de dicho texto. En cambio, en laoralidad
nahuat! prehispanica, € lugar y é momento son partes constitu-
tivas de un vasto tegjido expresivo: € texto oral.

3.1. El espacio

Los espacios propios de la realidad ndhuatl prehispanica son
esencialmente de dos tipos: los espacios naturales, donde la
epifania formal del relieve o de la vegetacion revela los luga
res predilectos del culto, y los espacios creados, que traen la
naturaleza a la urbe por una parte, y por otra delimitan neta-
mente los limites que separan el espacio sacro de lo profano.

La Tierra, madre de los pueblos mesoamericanos, era ado-
rada bajo las multiples formas que exhibia su topografia: mon-
tes, cuevas, quebradas, bosgues, Ilanos, riosy lagunas eran epi-
fanias naturales que envolvian € acto expresivo y le conferian
un sentido.

L os espacios creados por € hombre cualquiera que fuera su
indole arquitectdnica, definian también espacios sagrados que
modalizaban de cierta manera € discurso oral que ahi se
enunciaba. Fray Bernardino de Sahagun describe un rito alta-
mente teatral que se realizaba en el marco de la fiesta Etzal-
cualiztli dedicada a los tlaloques, dioses asociados con las llu-
vias, en una extension de agua rodeada de cuatro casas
[lamadas ayauhcalli, “casa de niebla’:

Estaban estas casas ordenadas hacia las cuatro partes del mun-
do, una hacia oriente, otra hacia el septentrion, otra hacia el po-
niente, otra hacia el mediodia.

527



El primer dia se metian todos en una de éstas; € segundo,
en la otra; €l tercero, en latercera; y el cuarto, en la cuarta;
[...] estando asi, comenzaban de hablar uno de los satrapas
gue se Ilamaba Chal chiuhquacuilli y decia: céatl izomoyocan
mdyotl icauacayan, atapélcatl innechiccanauayan, aztapilcue
cuetlacayan, que quiere decir éste es lugar de culebras, lugar
de mosquitos, y lugar de patos, y lugar de juncias.

En acabando de decir esto el sétrapa, todos los otros se
arrojaban en el agua con los pies y con las manos, haciendo
gran estruendo, comenzaban a vocear y a gritar, y a contraha
cer las aves del agua; unos a los &nades, otros a unas aves
zancudas del agua que llaman pipitzin, otros a los cuervos
marinos, otros a las garzotas blancas, otros a las garzas.
(1997, 115)

El juego de pelota polarizaba asimismo lo sacro a la vez
gue definia un espacio-tiempo circunstancial estructurante pa-
ralos ritos que se escenificaban.

Cada trinquete era templo, porque ponian las imagenes del
dios del juego y de la pelota, encima de las paredes més bajas,
ala media noche de un dia de buen signo con ciertas ceremo-
nias y hechicerias, y en medio del suelo hacian otras tales,
cantando romances y canciones que para ello tenian. (Torque-
mada 1992, 1V, 343)

Laincidencia del espacio sobre lo que se dice podia afectar
los contenidos. Cuando Motecuhzoma Xocoyotzin aterrado
por la llegada de los espafioles recibié a los mensajeros que
habia mandado a la costa, no quiso oir las nuevas que traian
en cualquier lugar: lo hizo en & templo Coacalco, dedicado a
los dioses foraneos® esperando que la sacralidad de espacio
pudierainfluir sobre el mensgje y cambiar su destino.

5 Cédice Florentino (1979), libro, X111, capitulo 6.

528



3.2. El tiempo

Asi como el espacio constituia una verdadera matriz esceno-
grafica de la expresion oral, e tiempo determinaba la perfor-
matividad de lo que se estaba expresando a la vez que ayuda-
ba a formalizarlo contextual mente mediante una red compleja
de simbolos que atafiian a los ciclos naturales y calendaricos.
Un texto cantado a la media noche en una cueva, en el solsti-
cio de invierno, se impregnaba de sentido telUrico-materno
mientras que otro, elevado a mediodia en la cima de un mon-
te, en €l solsticio de verano, adquiria un tenor uranio y mascu-
lino. La aprehensién sensible de dichos textos en sus contex-
tos y circunstancias especificos permitia una recepcion plena
de lo que se queria transmitir.

4. El “ con-texto”

Segun € género expresivo considerado, la oralidad nahuatl
prehispanica se integraba a “con-textos’ culturales que salian
del &mbito propiamente discursivo y atafiian a actividades di-
versas. Los hilos de la trama verbal se urdian entonces con
otros elementos expresivos o contextuales para tejer un senti-
do global. Como la etimologia de la palabra lo indica, un
“con-texto” es parte constitutiva del texto. Si bien en la cultu-
ra occidental, no pasa de ser un marco general en gque se ins-
cribe € texto, en la cultura ndhuatl prehispénica, e contexto
determina en gran parte el valor del texto.

La lectura de un texto oral transcrito no puede prescindir,
por tanto, de su contextualizacion, cuando las fuentes disponi-
bles permiten realizarla. En efecto, una palabra, unafrase o un
parrafo pueden integrarse a una actividad especifica sin dejar
por esto de tener un valor “literario”. Una lectura que teje pa-
labras, frases y parrafos entre ellos sin considerar 10s vinculos

529



“con-textuales’ que existen en cada nivel, puede resultar total-
mente errdnea. Parailustrar 1o anterior aduciremos a continua-
cion el gemplo de un canto de caceria.

—Aamicuicatl “canto de la(s) flecha(s) de caceria”

Un canto ora “amacenado” en forma alfabética en un
apéndice del libro 11 del Cdédice Florentino® y que se puede
leer en su version original nahuatl en menos de un minuto,
muestra de manera clara la importancia de “ con-textualizar”
un texto oral. En efecto, seguin 1o revel 6 unainvestigacion que
realizamos,’ dicho texto se cantaba, bailaba y escenificaba a
lo largo de varias horas o tal vez dias, como parte del proceso
de fabricacion de las flechas que se iban a utilizar en la prime-
ra expedicion cinegética del afo, durante la fiesta Quecholli.

El primer renglén constituye unainvocacion de la diosa tie-
rra sobre cuyo flanco ixillan Tonan se va arealizar la primera
caceria8

Cotihuana cotihuana cali totochmanca  Huiya ayya
Cotihuana cotihuana, vientre de la tierra

El distico siguiente se cantaba y bailaba repetidamente en el
patio del templo de Huitzilopochtli quizés durante varios mi-
nutos, con las cafas que habian sido previamente enderezadas
al fuego.

timanico ohquixoa
nimanico tlacochcalico Ovaya yya

tU viniste (a estar aqui)... salen a camino
yo vine (a estar agui) en el patio del templo

6 Cadice Florentino 1979, libro 11, Apéndice.

7 Johansson, 1998, 313-341.

8 El Zacatépetl “cerro del zacate”. Ixillan Tonan significa “El flanco de nues-
tramadre”.

530



El verso siguiente acompariaba el gesto mediante el cual se
colocaba la mariposa de obsidiana (itzpapalotl) sobre la caia:

ma tonica ma tonicatico
Pérate (aqui), ven a pararte (agui).

Comenzaba entonces un baile durante €l cual se infundiaun
principio animico a la flecha recién manufacturada a la vez
gue sus cualidades eran puestas a prueba.

Zana zana ayo huehca nivia. Yya yya yevayya
Zana zana ayo huehca nivia

solo, solo, ayo, lejos voy
solo, sblo, ayo, lejos voy

Las diteraciones y las asonancias del texto verba inducian
verdaderamente las cualidades de sustento y velocidad de las
flechas.

Un crescendo semantico-sonoro seguia, implicando a la fu-
tura presa, un pato:

Ye nicuilihua Aya nihuaya nihuaya nihuaya a icanauh
nihuaya nihuaya nihuaya a icanauh

Ye yo lamando Aya me elevo ya me elevo ya me elevo ya A su
pato
me elevo ya me elevo ya me elevo ya A su pato

Es probable que una mimesis musi co-dancistica escenifica
ralo anterior. La punteria de las flechas se propiciaba después
mediante la armonia sugestiva de los siguientes versos.

Tla ixtotoca ye canauhtzin in
tla ixtotoca ye canauhtzin in
ye canauhtzin in.

531



Siguele la pista a este patito
Siguele la pista a este patito
a este patito

Se percibe claramente en la prosodia del texto nahuatl
trascrito el ritmo obsesivo-mégico del teponaztli.

El canto terminaba de manera apotedtica con la penetracion
delaflechaen € pato.

Ahuiya Itzipan a momahuilia
Ahuiya Itzipan a momahuilia
Ahuiya Itzipan a momahuilia

Ahuiya sobre la obsidiana se da gusto
Ahuiya sobre la obsidiana se da gusto
Ahuiya sobre la obsidiana se da gusto

Este microdrama musi co-dancistico, ademas de ser una par-
te esencia del ritual de fabricacion de las flechas, anticipaba
un éxito en la caceria.

Se colige de lo anterior que una lectura descontextualizada
de la parte verbal del Aamicuicatl “canto de la(s) flecha(s) de
caceria’, no podria haber restituido el sentido original y per-
mitido una justa apreciacion del texto oral transcrito.

Asimismo los cantos de guerra, cantos mortuorios, cantos
eréticos, o los cantos que acompafiaban las distintas labores
agricolas, los encantamientos magicos, etcétera, establecian
con sus “con-textos” especificos un sentido global inaprehen-
sible con la sola lectura del registro verbal de dichos cantos.

5. El sentido y los sentidos

Fusién sinestésica de sonidos, de colores, de ritmos, de musi-
ca, de fragancias, de gestos y de palabras, |os cantos sagrados

532



precolombinos no solo permitian a indigena comunicar, sino
comulgar con lo divino en la fragua festiva de un ritual.

Esta“ebriedad” polifénicaen laque € verbo tenia que some-
terse a olegje musico-dancistico, donde se ateraba significati-
vamente e orden gramatical y aun morfémico de las palabras
en aras de los movimientos sonoros del ama, permitia una
aprehension cognitiva sensible, casi “fisica’, del mundo y pro-
piciaba una accion “magico-simpética’ sobre €.

5.1. Lavoz

Antes de que se esculpaen ella e verbo, 1a voz tiene una mate-
rialidad y una expresividad propias. El cromatismo sonoro que
constituye €l timbre, la tonalidad, la acentuacion, la intensidad,
los dtos y bgjos, la articulacion, la melodia, permiten configu-
rar un sentido en ausencia de cualquier semantismo verbal.

Ademés de ser la sustancia sonora ddl lenguaje y del canto,
la voz congtituye un vinculo entre e hombre y e universo: se
relaciona con € dinamismo fisiolégico elemental: gritos dd re-
cién nacido, de guerra, de dolor o de alegria, y por lo mismo
llegd a representar una manera de umbilicalismo mediante €l
cua laexistencia se arraiga en su origen esencid: “Lavoz habi-
ta en @ slencio del cuerpo como lo hizo € cuerpo en su ma
triz’ (Zumthor 1983, 11).

Lavoz eslo que emerge de laintimidad del mundo por me-
dio de lainterioridad del cuerpo. Se exterioriza por la boca (os,
oris = lugar del origen), pero nace en lo més profundo del cuer-
po. Este, a su vez, se asimila fisiolégicamente al mundo de las
cosas y € hombre siente esta voz que se eleva de lo mas hondo
de su ser como ago que se arranca a esta materialidad.

Laimagen de la voz extiende sus raices en una zona de lo vi-
vido que escapa a las férmulas conceptuales y que solo se
puede presentir: existencia secreta [...] con implicaciones de

533



una complejidad tal que desborda todas sus manifestaciones
particulares. (Zumthor 1983, 12)

Puede parecer algo aventurado tratar de evocar la voz n&
huat! prehispanica cuando apenas su expresion verbal manus-
crita llegé hasta nosotros; podemos sin embargo tener una
idea de ella en las interjecciones que puntian los versos de los
cuicah. Estos cuicah ven sus segmentos verbales interrumpi-
dos por vocalizaciones de tipo interjectivo y ritmico que tien-
den a frenar la pérdida de sustancia vocal gue constituyd su
expresion linglisticamente pertinente. Es como s |a fria es-
tructuracion de un sentido gramatical tuviese que ser reabsor-
bida inmediatamente por € calor ritmico de la voz. El senti-
miento empafiado de intelectualidad que se revela en €l tgido
verbal, tiene que culminar, explotar en una orgia vocal libera-
dora. La voz busca reabsorber la palabra prometeica en €
caos vocal de su intimidad:

...imapan amoncate yn amontlatoa yeehuaya ohui ohui ilili y
yao ayyahue ito amaha ilili ahua y yao huia
(Cantares Mexicanos, 1994, fol. 10r).

...en su rama, ustedes estan, ustedes hablan, yeehuaya ohui ili-
li yyao ayyahue ito amaha ilili ahuay yao huia.

Se observa generalmente en |os textos:

- Una fuerte tendencia a la repeticion obsesiva de patrones
vocales, ya sean musicales 0 no, que podrian inclusive haber
provocado trances.

Ohuaya ayya aya ohuaya
ohuaya ayya aya ohuaya
ohuaya...

- Bruscas sincopas en una continuidad determinada con
cambio subito de patrén ritmico.

534



Nonohualico, Nonohualico, poyoma aya yyaya ayyo
chimalocotitlan motlaguenhuia ayyo aya ayaaya  ayyo ah
huetzin inin
Nonohualico cuahuinochitlan cacahuatla motlaquenhuia
ah huetzin inin

(Sahagln 1997, 178)

En Nonohualco, en Nonohualco hay fragancias, aya yyaya
ayyo

detrés del escudo de pinos se viste. ayyo aya aya aya

ayyo jEste no cae!

En Nonohualco, junto a las tunas del &guila, entre flores de
cacao se viste jEste no cael

- Una tendencia marcada hacia € estallido de la voz en
fragmentos sonoros a veces inarmonicos que provocan una
verdadera glosolalia

i Ayya yao! Ah ihui in ti noci
jAyyayao! Ah como tu, abuela mia.
(Sahagln 1997, 183)

- Unrico fondo sonoro que acompafa el oleaje verbal cuan-
do & orador busca describir una situacion particular. Este
olege se debe probablemente, por una parte, a la tendencia
nahuatl de no realizar aseveraciones perentoriasy rodear la di-
ficultad conceptual con circunvoluciones linglisticas, pero
por otra, también a un gusto particular por la ritmicidad del
lenguaj e sonoro.

Momamantihui, motenuitectihui, motempapahuitihui, tocui-
leuhtihui tlatlanquiquiztihui, mocuacuecuechotihui.

Se extienden en todas partes, gritan, alllan, braman como
trompetas, sacuden la cabeza
(Cédice Florentino, 1979, libro XII, capitulo 15)

535



- Una aficion por el paroxismo vocal liberador y catértico.

Yyahua yyaya yya aya ayo ohuiya
ayyayya aya yya yo ohuiya

ayya ya ayya ya yyo ohuiya
(Sahaguin 1997, 181).

Por sus mismos atributos sonoros y ritmicos, la voz desem-
pefia en la cultura nahuat! una funcion esencial.

En cualquiera de sus manifestaciones, la modulacién y los
ritmos del texto nahuatl son verdaderamente viscerales, sugi-
riendo asi que la expresiéon oral busca, generamente més ala
del lengugje, la verdad sustancia de sus aseveraciones en €
aliento de quien la profiere.

5.2. El ritmo

Sin duda aguna, € ritmo es sentido implicito, intraducible en
otros términos, y una de las formas expresivas mas profunda
mente arraigadas en € ser. Podemos decir que, mas ala de un
dinamismo primario, e ritmo aculturado de los antiguos nahuas
da, en contrapunto con los sonidos de la naturaleza, unaimagen
sonora del hombre gque lo genera. Conocemos por otra parte la
importancia del tambor en e contexto musical y dancistico pre-
hispanico, importancia que deja presentir € papel del ritmo en
distintos dominios de laviday por ende en la expresion oral.

Por las crénicas que nos degjaron los espafioles y por |as ano-
taciones de ciertos manuscritos, sabemos que muchos textos
precolombinos se cantaban a son de los tambores y su impor-
tancia es tal que la instancia de canto se evoca frecuentemente
con la metonimia huehuetitlan, “cerca de los tambores’.

Ademés del movimiento que se percibe en € registro verbal
del texto, @ ritmo fue a veces consignado gréficamente median-
te silabas por |os recopiladores, como en el Canto de Nezahual-
coyotl:

536



Quititi quititi quiti quiti tocoto
tocoti tocototocoti
(Cantares Mexicanos, 1994, fol. 28v)

5.3. El gesto

Encontramos entre |os indigenas una gama completa de expre-
sion gestual en las funciones de comunicacion, de representa
cién o como elemento constitutivo de las instancias coreogréfi-
co-musicales de la danza o coreogréafico-musico-linguisticas
de enunciacion de textos orales. L os esparioles habian percibi-
do laimportancia del gesto en la cultura nahuatl:

Los indios de esta Nueva Espafia més que otras naciones en-
tienden por meneos y sefias, por tener muy vivos los sentidos
interiores y exteriores, porque es admirable su imaginativa.
(Torquemada 1975, 11, 71)

La oralidad no se limita, como el término podria hacerlo
creer, a los efectos de la voz; implica todo lo que enmarca y
sostiene la comunicacién en presencia de uno o varios interlo-
cutores o de un publico, desde €l simple matiz de una mirada
hasta |os gestos mas elaborados. La instancia de elocucion es-
tructura el espacio, y la gestualidad que acompafia la voz ope-
ra una semiosis con el texto enunciado, o con la musica de un
canto.

El gesto es una presencia, una materialidad significante en
un espacio productor de sentido. Puede representar |a realidad
vivida através de la mimesis total o por lamediacion del sim-
bolo, y hacer brotar € sentido de una relacion intersemidtica
entre é y los elementos linglisticos y musicales que integran
en genera la instancia de produccién de los textos. También,
simplemente ritmico, puede estar correlacionado con la musi-
cay ladanza

537



La estructuraciéon del comportamiento gestual de los anti-
guos nahuas estaba intimamente vinculada con el contexto so-
cial de su vida. Los cronistas espafioles habian observado ya
numerosas practicas gestuales como el acto de tomar un poco
de tierradel suelo para llevarla ala boca cuando se queria ga-
rantizar la veracidad de lo que se decia; también el de levantar
los brazos y agitar las manos en sefia de satisfaccion, y otras.
Desde los gestos de cortesia hasta las manifestaciones gestua-
les més significantes, tenemos una continuidad creciente de
expresividad corporal.

El gesto ya acomparie, prolongue o sustituya al verbo, esta
generalmente, si no codificado, por lo menos marcado con
fuerza en sus connotaciones por |os el ementos contextuales de
la cultura nahuatl. En este aspecto, constituye un verdadero
lenguaje que puede funcionar de manera autbnoma o comple-
mentariay hace uso de laimagen y del simbolo.

5.4. Las pinturas sobre el cuerpo

Podriamos considerar como una prolongacion de las mimicas
faciales las pinturas o la tiza con la que se embadurnaban los
danzantes en las diferentes instancias de espectaculo. Se trata-
ba generalmente de los atributos crométicos de los diferentes
dioses. amarillo para el dios del fuego Xiuhtecuhtli, azul para
Tlaoc, rojo para Huitzilopochtli, o del acromatismo del sacri-
ficio: e blanco. El maquillgje, més ala del gesto que hace, es
yala metamorfosis del hombre en su personge; induce, en los
gue lo ven, las reacciones psiquicas apropiadas para la situa-
cion y da frecuentemente la clave para la interpretacion del
papel. El magquillaje puede complementar el gesto a ir en €
mismo sentido expresivo, o contradecirlo, y asi provocar lari-
sa. Es ademas la mimica, mucho més mévil, la que dara su
pleno significado ala pinturafacial.

538



Si el sefior mandaba a los maestros y cantores que cantasen y
bailasen € cantar que se llama Cuechtecayotl, tomaban los
atavios del areito conforme a cantar y se componian con ca-
belleras y mascaras pintadas, con narices agujeradas y cabe-
[los bermejos, y traian la cabeza anchay larga como los usan
los Cuechtecas y traian las mantas tejidas a manera de red.
(Sahagln 1997, 468)

El simbolismo altamente expresivo de las pinturas faciales
utilizadas por los indigenas, ya sea en sus rostros o sobre las
méscaras que los cubrian en las distintas circunstancias de re-
presentacion, tenia una gran importancia a nivel de la elocu-
cién de los textos. De hecho, como dicha pintura es € jeroglifi-
co mismo del personaje o de la cosa representada, su omision
inevitable en las transcripciones dificultara su aprehension.

5.5. Laindumentaria

Asi como la pintura corporal, los diferentes elementos que
componian €l trgje de los cantores o0 danzantes se articulaban
sobre una funcidon simbdlica primera. Muchos estaban relacio-
nados con los atributos indumentarios de los dioses represen-
tados, otros revelaban un simbolismo més oscuro, diluido en
lared de connotaciones de la cultura nahuatl.

El trgje contenia con frecuencia caracteres predicativos de
cualidades especificas que desencadenaban la accién o permi-
tian identificar € o los personajes. Sobre € cuerpo de un dan-
zante, constituia un verdadero jeroglifico cinético:

Bailaban en este dia un baile solemnisimo todos vestidos de
albas pintadas muy galanas hasta los pies. Pintadas y |abradas
con unos corazones y palmas de manos abiertas, cifra que
daba a entender que con las manosy el corazdn pedian buena
cosecha por ser ya tiempo de ella. Llevaban en las manos
unas bateas de palo y jicaras grandes muy galanas con que

539



iban pidiendo remedio y limosna a los idolos. Las indias que
juntamente bailaban Ilevaban en los faldellines pintadas unas
tripas retuertas para denotar el hambre o hartura que espera-
ban. Morian en el sacrificio aquellas dos hermanas mozas que
significaban hambre o hartura. (Duran 1967, |, 280)

Se entiende sin dificultad lo que perdera la sintesis expresi-
vavocal cuando vengan a desaparecer en la escritura alfabéti-
ca el esplendor de lostrajes, € oroy las plumas, significacion
simbdlicainmanente al personaje que ninguna mediacion ver-
bal podria reproducir sin oscurecerla.

5.6. Ladanza

Mas dla del aparato gestual que evocamos, |a danza constitu-
ye la sublimacion cinética de la oralidad indigena. En un mun-
do donde los cinco sentidos del hombre se movilizan en la
percepcion, donde el espacio esta prefiado de significado po-
tencial, la danza es un medio imprescindible de afirmacion
apolinea, o de difusion dionisiaca del hombre en el cosmos.

Resultaria vano el intento de rastrear, a través de los docu-
mentos disponibles, las distintas modalidades coreogréficas
gue brotan de estas dos tendencias esenciales. Nos conforma-
remos con describir los géneros dancisticos que las ilustran: €l
macehualiztli y el netotiliztli:

En estalengua de Andhuac, la danza o baile tiene dos nombres:
el uno es macehualiztli, y el otro netotiliztli. Este postrero quie-
re decir propiamente baile de regocijo, con que solazaban y to-
maban placer los indios en sus propias fiestas, asi como los se-
fioresy principales en sus casas y en sus casamientos. Y cuando
asi bailan y danzan dicen netotilo: “bailan o danzan”; netotiliz-
tli: “baile o danza’. El segundo y principal nombre de la danza
se [lama macehualiztli, que propiamente quiere decir “mereci-
miento”, macehualo quiere decir “merecer”. Tenian este baile

540



por obra meritoria, ansi como decimos merecer uno en las obras
de caridad, de penitencia, y en las otras virtudes hechas por
buen fin. De este verbo macehual o viene su compuesto tlamace-
hualo, por “hacer penitencia o confesion”, y estos bailes més so-
lemnes eran hechos en las fiestas generales y también en las
particulares de sus dioses, y hacianlos en las plazas. (Motoli-
nia, apud Garibay 1971, 82)

Ladistincion que establece Motolinia entre el macehualiztli
y €l netotiliztli como bailes respectivamente de “ merecimien-
to” y de “regocijo” se aplica por supuesto a la danzatal y co-
mo la perciben los frailes a mediados del siglo xvi, cuando €l
generador socio-religioso prehispanico ha dejado de funcio-
nar. M&s que oponer un baile religioso a otro supuestamente
profano nos parece pertinente distinguir una danza espectacu-
lar estructurada formalmente como ofrenda a los dioses (ma-
cehualiztli) de otra en la que el gozo, es decir, € placer de los
sentidos, arrastra a la colectividad en una ebriedad motriz.

A veces se usaban alucindgenos para exacerbar el efecto de
los ritmos:

La primera cosa que se comia[...] eran unos honguillos que se
[lamaban nanécatl que emborrachan y hacen ver visiones [...]
aquellos honguillos se comian con miel y cuando ya se empe-
zaban a calentar con ellos, comenzaban a bailar y algunos
cantaban y algunos lloraban porgue ya estaban borrachos con
los honguillos. (Sahagun 1997, 504-505)

En una modalidad o en otra, € cuicatl era, segun la expre-
sién de los mismos religiosos espafioles, “cosa muy de ver”,
pero también de saborear, de oler y de palpar.

5.7. Lamusica

El concepto abstracto de musica, tal y como lo entendemos
hoy en dia, no existe en el México prehispanico. El término

541



nahuatl correspondiente: cuicatl, designa un todo expresivo en
el cua se funden la danza, la paabra cantada y una amplia
gama de efectos sonoros ya sean musicales o no. De hecho, €
signo ideografico que ssmbolizala palabraes el mismo que para
lamlsica: una virgula a veces real zada con unaflor. Este hecho
es muy significativo puesto que funde la palabra y € arte
musi co/dancistico en un mismo origen de la expresion.

Pdabra y musica comulgan verdaderamente en una misma
esencia afectiva por regresion hacia este punto del origen de
todo sentido, conceptual tanto como expresivo, hacia este ma-
nantial comun de donde brotan masica y poesia. (Court 1976,
264)

En su acepcion més amplia, lavirgula de los cddices mexica
nos designa en efecto, mas alla de la palabra o de lamusica, €l
“espiritu”, ihiyotl, que tiene, como en € término griego pneu-
ma, 0 en € latin spiritus, la connotacion de aliento, de soplo.

En tiempos prehispanicos, la musica no se distingue clara
mente de un registro sonoro mas amplio que incluye todos los
ruidos. Estos son la manifestacion sonora de distintas entidades
naturales que & hombre buscara reproducir para agradar a los
dioses o para inducir magicamente fendmenos naturales como
lalluvia, la fecundidad, etc. Estan vinculados por analogia con
las diversas manifestaciones de la naturaleza y los efectos que
producen. Un bastén lleno de semillas induce la lluvia, €
silbido evoca a Ehécatl Quetzalcoatl, etcétera. Asi como tienen
que proveer € templo de lefa e incienso para € fuego sagrado,
y redlizar autosacrificios penitenciales, los sacerdotes deben
producir continuamente efectos sonoros que constituyen una
ofrenda a dios.

Velaban con muchas hogueras de fuego que hacian y bocinas y
cuernos que tafiian haciendo gran estruendo y ruidos con estos
instrumentos. (Torquemada 1976, 111, 423)

542



La musica acompariaba | os distintos aconteci mientos socio-
culturales de la colectividad mexica. Una melodia solemne
ponia fin alos partidos de pelota entre los reyes, y |os caraco-
les se hacian oir en los momentos cumbre del ritual. En la va
riante gladiatoria del sacrificio, por ejemplo, unos efectos so-
noros dramatizaban la herida de la victima:

Mas empero, como el uno estaba armado y €l otro, desnudo, y
el otro tenia su espada de filos, y €l otro de solo palo, a pocas
vueltas, le heria o en lapierna, o en el muslo, o en el brazo, o
en la cabeza y asi, luego en hiriéndole, tafiian las bocinas y
caracoles y flautillas y el preso se dejaba caer. (Torquemada
1976, 111, 423)

Mas all4 de su funcién mitica, €l sonido vale por si mismo,
por su timbre particular y se integra en un conjunto dancisti-
co-musical estructurado. En la mayoria de las instancias de
cuicatl, los danzantes Illevaban sartas de cascabeles enrosca-
das a los tohillos 0 a las manos, ademas de los instrumentos
que tafien. Lo visual, lo ritmico y lo sonoro se fundian enton-
ces en una explosién de sentido estético-ritual.

6. El espiritu y la letra: la lectura de un texto oral nahuatl
trascrito

El texto nahuatl hoy recluido en la pagina blanca de un libro,
en una version alfabética impresa, fue un dia un conjunto de
palabras, gestos, sonidos, fragancias y colores que se fundian
en e crisol de una instancia especifica de enunciacion para
gue fraguara un sentido. El tenor sinestésico de la expresion
oral nahuatl prehispanica, su irreductibilidad a la palabra, ha
cen que la parte verbal del texto que hoy se lee, seainsuficien-
te para una aprehension plena de su formay de su contenido.
Sin embargo, sin esta transcripcién nada habria permanecido

543



de laoralidad ndhuatl, por 1o que las palabras que yacen en los
manuscritos constituyen verdaderas “reliquias’ literarias que
una lectura adecuada puede revitalizar.

La importancia de la palabra en la expresion oral depende
del género considerado. En e huehuetlahtolli “palabra de los
ancianos’, & machiotlahtolli “palabra-modelo” (los prover-
bios), el zazanilli “adivinanzas’, trasciende el semantismo de
la palabra, la construccién fréstica y la retérica por lo que €
sentido sera aprehensible mediante una lectura dinamica que
pueda restituir las afinidades sonoras del original ndhuatl.

En cambio, la indole expresiva de otros géneros implica un
conocimiento de circunstancias y contextos especificos en los
gue se enunciaba, cantaba o bailaba € texto, asi como una re-
construccion imaginaria, con base en las fuentes disponibles,
de su modalidad oral de expresion. Es preciso evitar unalectura
“gramatical” del texto y abrir las mallas de la red linglistica
paraimaginar, de acuerdo con & semantismo del texto, los con-
textos y las circunstancias previamente determinados, los ges-
tos, gritos, compases dancisticos, etcétera, que podrian haber
separado las palabras y las frases que hoy forman una unidad
grafica en e manuscrito.

La lectura (y la traduccion implicita o explicita) debe evitar
“zurcir’ € tgido verba aparentemente desgarrado por anacolu-
tos, elipsis, sincopas, y mas generalmente por una parataxis ma-
nifiesta ya que estas “rupturas’ remiten a una enunciacion oral
dramatizada. Para dar tan solo un gjemplo, en un teocuicatl®
dedicado a Ixcozauhqui, un dios del fuego, latraduccion al cas-
tellano del néhuatl por Angel Maria Garibay muestra un afén de
coherencia sintactica y sintagmética que desvirtlia lo que debe
haber sido la expresion original. La frase moteicnelil mahuiz-
1110 es traducida como “ (logran los principes) hacerse dignos de
gloriad’ (Garibay 1958, 85), ignorando & anacoluto que expresa

9 Canto de dioses.
10 codice Florentino, 1979, libro 11, Apéndice.

544



un cambio brusco de construccién gramatical y sugiere € tono
enfético, apotedtico, teatral de lafrase. Unatraduccion més afin
de la version ora podria ser: “tu merecimiento: la gloria’, la
cua s bien no tiene un contenido distinto, determina sin em-
bargo otraformay por lo tanto, otro sentido.

En términos generales, la lectura de un texto oral ndhuatl
transcrito debera dar cabida seméntica a € ementos expresivos
gue €l aparato grafico espafiol de recopilacién no pudo rete-
ner, pero gque existieron manifiestamente. S6lo considerando
los factores ritmicos, sonoros, visuales, draméaticos y otros pa-
rametros expresivos y receptivos puede llegarse a una apre-
hension correcta del sentido del texto.

Conclusion

Los efectos de la voz, € rico atuendo estilistico y fonético de
la palabra, la proyeccién espacial del gesto generalmente su-
blimado en la danza, la presencia altamente significativa de
un esplendoroso vestuario y de un maquillge prefiado de sen-
tido cromatico, los ritmos frenéticos de los tambores o el sus-
piro melancdlico de los silbatos, toda esta orgia de potencial
expresivo contenida en la fecunda matriz de un espacio sagra-
do constituia una sustancia en la que los indigenas nahuas es-
culpieron formalmente su presencia oral en el mundo.

De esta profusion semidtica, los manuscritos espafioles con-
servaron exclusivamente el elemento verbal, empobrecido
ademas por los avatares de la recopilacion y de la transcrip-
cion alfabética. A partir de un simple manuscrito, sera preciso
intentar reconstituir, mediante la imaginacién, la riqueza es-
pectacular de la oralidad mexicana precolombina.

545



REFERENCIAS

Cantares Mexicanos (Ms. en nahuatl), 1994. Manuscrito de la Bi-
blioteca Nacional de México, México, Instituto de Investigacio-
nes Bibliogréficas.

Caodice Florentino (Testimonios de los informantes de Sahagun),
1979. Facsimil elaborado por el Gobierno de la Republica Mexi-
cana, México, Giunte Barbera.

Courr, Raymond, 1976. Le musical. Essai sur les fondements an-
thropologiques de I’ art, Paris, Klincksieck.

DurAN, Diego, 1967. Historia de las Indias de Nueva Espaiia e is-
las de Tierra Firme, México, Porrla, 2 vols.

GARIBAY, Angel Maria, 1958. Veinte Himnos sacros de los nahuas,
México, UNAM.

—,1971. Historia de |la literatura nahuatl, tomo |, México, PorrUa,

JoHANsson, Patrick, 1999. “La Historia Generd de Sahagun. De la
voz indigena a capitulo 15 del libro XII: las tribulaciones edito-
riales de un texto”, Estudios de Cultura Nahuatl 29, 209-241.

—, 2002. Ritos mortuorios nahuas precolombinos, Puebla, Secreta-
ria de Cultura del Estado de Puebla

—, 1998. “ Cantos de caceria en su matriz mitico-ritual”, Literatura
Mexicana 10-2, 313-341.

MEenpIETA DE, fray Geronimo, 1980. Historia eclesiastica Indiana,
México, Porrlda.

Paz, Octavio, 1981. El arco y la lira, México, Fondo de Cultura
Econdémica.

SAHAGUN, fray Bernardino de, 1997. Historia General de las Cosas
de la Nueva Espafia, México, Porria.

TORQUEMADA, Fray Juan de, 1992. Monarquia Indiana, 7 tomos,
México, Instituto de Investigaciones Historicas, UNAM.

ZumTHOR, Paul, 1983. Introduction a la poésie orale, Paris, Edi-
tions du Seuil.

546





