Acta Poetica 26 (1-2)
PRIMAVERA-OTONO
2005

L a cosmologia poética
en los huaynos quechuas tradicionales

Martin Lienhard

Las investigaciones recientes sobre las préacticas simbolicas andinas han demos-
trado que la expresion de lo “cosmolgico” no es exclusiva de ninguno de los nu-
merosos discursos (paralelos, superpuestos o imbricados) que componen, en |0s
Andes centrales, una performance ritual y/o musical. Esta concepcion de lo cos-
moldgico se incrusta, también, en el discurso narrativo (codigos dramaticos y
verbales) que las précticas rituales, los cantos, entre otros, actualizan. En este tra-
bajo estudio la “cosmologia poética” que subyace en la “letra’ de una serie de
huaynos (waynu) quechuas de la sierra central y meridional del Peru.

Most recent works about Quechuas’ (Central Andes) symbolical practices show
that “cosmological expression” is not exclusive to one kind of performance dis-
course. Cosmological concepts are also included in those narrative discourses
which reenact ritual practices. In this paper, | shall study the “poetic cosmology”
implied in huaynos lyrics from the Meridional and Central Sierra Peruvian Que-
chuas.

485



Acta Poetica 26 (1-2)
PRIMAVERA-OTONO
2005

Martin Lienhard
Universidad de Zurich

L a cosmologia poética
en los huaynos quechuas tradicionales!

Introduccién

Como lo han ido subrayando varios trabajos recientes sobre
las précticas simbdlicas andinas, la expresion de lo “ cosmol 6-
gico” no esd privilegio exclusivo de ninguno de |os numerosos
discursos (paraelos, superpuestos o imbricados) que compo-
nen, en los Andes centrales, una performance ritual y/o musi-
cal. En este sentido, se ha atribuido relevancia cosmol égica al
empleo de determinados instrumentos y voces, la calidad de
los sonidos producidos, la melodiay € ritmo (codigos musi-
cales); a despliegue de los actores en el espacio, la coreogra-
fiay la gestualidad, las mascaras, el vestuario y € decorado

1 Una primera version de este trabajo se present en el simposio Cosmologia y
musica en los Andes (Berlin, 1-6 de junio de 1992), evento organizado por €l Ins-
tituto Internacional de Musica Comparada, €l Instituto Iberoamericano y €l Insti-
tuto Latinoamericano de la Universidad Libre, todos con sede en Berlin. Para su
reelaboracion me resultaron Utiles varias de las ponencias presentadas en esa
oportunidad (especialmente las de Max Peter Baumann, Henry Stobart y John
Schechter), asi como las observaciones que me hicieron Rosalia Martinez, Vero-
nica Cereceda y Rodrigo Montoya. Isabel Asto de Damian cant6 todos los huay-
nos de Isua (L ucanas, Ayacucho) que figuran aqui como materiales de estudio. A
ellavan, una vez mas, mis agradecimientos mas sinceros.

487



(cédigos escénicos); a la inscripcion de la performance en €
calendario ritual y su desarrollo en el tiempo (codigos tempo-
rales). Desde luego, las concepciones cosmoldgicas se incrus-
tan, también, en el discurso narrativo (cédigos dramaticos y
verbales) que actualizan las practicas rituales, |os cantos, etc.

Trataré a continuacion de develar la “cosmologia poética’
que subyace ala“letra’ de una serie de huaynos (waynu) que-
chuas de la sierra central y meridional del Per(. Una investi-
gacion de este tipo de trabajo supone ciertas precauciones ted-
ricas y metodol 6gicas.

La“letra” —o €l texto verbal— no es sino uno de los ele-
mentos que entran aformar parte de la performance de un canto
como & huayno. Por un lado, un texto musical (melodia, ritmo),
acompanandolo o haciendo las veces de contrapunto, le sirve de
soporte. Ambos se realizan por medio de una o varias voces
gue pertenecen a personas condicionadas por su experiencia
personal y colectiva en un contexto socio-cultural e histérico
determinado. El canto surge en el marco de una puesta en es-
cena que implica, ademas de la actuacion de los personajes
(cantantes / oyentes), la ocupacion de un espacio y la inser-
cion en € tiempo (astronémico, social, historico).

Sin embargo, el texto verba —por su autonomia relati-
va— serige, hasta cierto punto, seglin unas normas que le son
propias. Las estructuras del texto (verbal) producen un sentido
“objetivo” —accesible al andlisis— que su puesta en escena, a
menos de ser parddica, no llega a anular del todo. Este sentido
objetivo no coincide siempre ni necesariamente con €l que le
atribuyen, en e momento de la performance, los g ecutantes
o0 € publico. En lo que sigue, perfectamente consciente de los
limites de esta indagacion, intentaré, pues, poner de relieve la
cosmol ogia objetivamente incrustada en |os textos verbales de
algunos cantos.

Tratandose de textos producidos y “recepcionados’ en un
régimen de oralidad, es evidente que no podemos considerar-

488



los como fijos o definitivos. En cada performance, |os textos
latentes (en la memoria de sus protagonistas) pueden sufrir
modificaciones mayores 0 menores, desde la substitucion de
palabras o frases, y pasando por un montage diferente de las
“edrofas’, hasta la incorporacion momentanea de contenidos
radicalmente nuevos. Varian también, desde luego, la “puesta
envoz’ y la“puesta en escena’ ddl canto. Paralos fines limita
dos de esta investigacion, tales cambios y variaciones, sin em-
bargo, no resultan decisivos. la cosmologia poética de los can-
tos analizados parece demostrar, en redidad, una estabilidad
considerable.

Materiales

Nos basaremos en una serie de huaynos “tradicionales’, oriun-
dos del centro-sur de lasierradel Perly cantados, actualmente,
por ciertos sectores campesinos 0 sus descendientes urbanos
“tradicionalistas’. Echaremos mano también, para algunas de-
mostraciones, de cantos de otro tipo.2 Cabe subrayar que los
huaynos tradicionales coexisten, en € area mencionada (y en
sus ramificaciones urbanas y costefias), con otros de elabora-
cién més reciente y de caracteristicas eminentemente distintas
(cf. Baquerizo 1993).

Contrariamente a los cantos vinculados estrictamente a las
fechas del calendario ritual (catélico, agricola'y ganadero) y a
los ritos de pasgje, € huayno quechua de la sierra centra y me-
ridional del Pertl surge en cualquier momento del afio y en las
circunstancias sociales mas diversas. Por eso, sin duda, se lo
[lama, en adgunas comunidades, llaqgtay taki: € canto-de-mi-
pueblo. De todos los géneros musicales del area, no es solo el

2 Para la transcripcion de términos o sintagmas del quechua me apoyaré en el
alfabeto (trivocalico) actualmente en uso en el Perd. En los textos transcritos por
otros estudiosos se conserva la grafia original.

489



més difundido, sino también e que demuestra, en su gecucion,
la mayor autonomia. Esto no significa que, en una comunidad
campesing, en los caminos y carreteras o en un barrio urbano,
cualquier huayno surja en cualquier momento, Sino que su rela
cidn con un momento concreto no obedece auna“ley” previsble,

En sus variantes mas difundidas, cantado por los mistis
(miembros del antiguo sector sefiorial), los mestizos y amplios
sectores de origen serrano en las grandes ciudades serranas y
costefias, € huayno alcanzo, en € Per(, d estatus de cancién
representativa de la cultura “ serrana’. En este sentido, e huay-
no cantado 1leg6 a ser, desde hace varios decenios, la cancion
andina més difundida y comerciaizada, o que pudo influir en
la escasez de estudios dedicados a su musica o0 sus textos, a pe-
sar de que los huaynos tradicionales son, sin duda alguna, una
expresion poetica de notable trascendencia.

Principios de la “ poesia quechua”

Ha habido varios intentos para definir [os principios bésicos de
la “poesia quechuad’ (generalmente, |os principios poéticos que
rigen los textos verbales de los cantos quechuas). En sus impor-
tantes trabajos sobre los textos poéticos que figuran en la Pri-
mer nueva corénica... de Guaman Poma de Ayala, Philippe
Husson (1985, 1993) subraya, por un lado, € empleo de un len-
guaje poético —gramética y |éxico— distinto del lengugje co-
loguial o cotidiano, y por otro, la presencia constante de lo que
é cdlifica de paralelismo semantico: “correspondencias, a ni-
vel del sentido, entre palabras homdlogas situadas en secuen-
cias contiguas’ (Husson 1993, 65).

El paralelismo semantico surge, de hecho, en € marco del
paralelismo gramatical .3 Preferimos, a hablar de poesia canta-

3 El potencial valor poético de los paralelismos gramaticales fue puesto de re-
lieve por Roman Jakobson en su trabajo “Poésie de la grammaire et grammaire
de lapoésie” (Jakobson 1984, 127-153).

490



da, partir de este fendmeno propiamente “ritmico”. En los tex-
tos de los huaynos, los paralelismos gramaticales producen
una especie de macro-ritmo binario, basado a veces en lasim-
ple repeticion (“bis’) de un sintagma poético, pero mas gene-
ralmente en la repeticion, con variantes léxicas, de una estruc-
tura gramatical:

Tumanaykipag/ mana tarispa/ chaypi waganki
Upyanaykipag/ mana tarispa/ chaypi llakinki

7

No hallando qué tomar/ ahi mismo lloraras
no hallando qué beber/ ahi mismo sufriras®

Las palabras substituidas o variables atraen, desde luego, la
atencion de quienes “siguen”’ e texto cantado. Partiendo de
los materiales ofrecidos por Guaman Poma, Husson (1993) se
sirve, para definir la relacion semantica entre las palabras
substituidas, de los conceptos de sinonimia, parasinonimia y
pertenencia al mismo campo semantico:

a) Sinonimia: unu / yaku (agua/ agua: diferencia dialectal).

b) Parasinonimia: llulla / pallqu (mentira/ engaiio).

c) Pertenencia al mismo campo semantico: asi- / puklla-
(reir/jugar); lliklla / agsu (manta/ saya).

Comentando las fluctuaciones semanticas que producen es-
tos paraelismos, Husson (1985, 362) sugiere que la destruc-
cion de la pertinencia denotativa de la palabra 'y € efecto de
ambigledad consecutivo auspician una lectura “emocional”
del texto poético. Sus conclusiones tienden a insinuar, igual-
mente, gue las variaciones semanticas (y otros procedimientos
caracteristicos de los poemas quechuas transcritos por Gua-
man Poma) son un espacio parala“libertad” del poeta.

4 Huayno de Isua, L ucanas, Ayacucho, cantado por Isabel Asto de Damién, Li-
ma, marzo de 1988. Grabacion, transcripcion y traduccion de M. Lienhard.

491



El estudio del fendmeno del paralelismo sintactico en los
huaynos y otros cantos quechuas modernos puede llevar sin
duda a diversas conclusiones. En primer lugar, en los huaynos
gquechuas analizados, los elementos variables tienden a cons-
tituirse en parejas estables. La libertad de eleccion del poeta
resulta sumamente restringida: poco menos que sistemética-
mente, una variable determinada arrastra, en la repeticion del
sintagma gue la engloba, la manifestaciéon de su “pargjd’ tra-
dicional. Si por gemplo, en una construccion que paraleliza
dos sintagmas poéticos, € primero contiene, como variable,
una forma derivada de waqga- (llorar), podemos suponer —o
estar casi seguros de— gue € segundo ofrecera la misma for-
ma derivada de llaki- (sufrir):

Urqukunapi tarukitas/ taytay irranti wagawanga
urqupi vikufitas/ mamay irranti [lakiwanga.

Taruka de los cerrog/ mi padre, errante, llorard por mi
Vicufia de los cerros/ mi madre, errante, sufrira por mi
(véase el texto nim. 3 del apéndice)

Llaki- y waga-, “parasinbnimos’, son lexemas extraidos de
un campo semantico que abarca las expresiones del llantoy la
tristeza. En & lengugje poético de los huaynos estudiados,
ellos forman una pareja précticamente obligatoria.

S e primer sintagma contiene, como variable, el lexema
ripu- (irse), el sintagma paralelo le substituira, sin duda, € le-
xema pasa- (irse). La unica diferencia importante entre estos
términos sinGnimos estriba en su origen, respectivamente que-
chuay espaniol:

Chaymantaga ripusagsi/ chaymantaga pasasaqsi

Entonces me iré/ entonces me marcharé®

5 Cf. notanim. 2.

492



A urqu (‘cerro’) le suele seguir, en las construcciones para-
lelas, gasa (‘abra):

Wzzagllay urquta chinkakuptiy/ ima taytallay |lakiwanga
wagllay gasata chinkakuptiy/ ima taytallay |lakiwanga

Cuando me pierda por aquel cerro/ como sufrirami padre
cuando me pierda por aguella abral cdmo sufrirdmi padre (madre)
(véase el texto nim. 3 del apéndice)

Contrariamente a las variables anteriores, urqu y gasa no
son sindnimos ni parasindénimos. Se diria, mas bien, que los
dos conceptos se oponen: si € primero evoca la parte alta de
una cordillera, e segundo remite a los lugares donde € filo
de lacordillera se quiebra. Ambos son, sin embargo, parte cons-
titutiva de la cordillera en su conjunto: elementos cuya rela-
cion es de oposicion y complementariedad.

La relacion de oposicion y complementariedad es mas evi-
dente alin en otra pareja de variables: mama y tayta.

kayninta pasaspan/ taytallay chinkarqun
kayninta pasaspan/ mamallay chinkarqun

por aqui pasando/ se perdié mi padre
por aqui pasando/ se perdié mi madre
(véase el texto nim. 5 del apéndice)

Pareja de variables absolutamente central en un gran nimero
de huaynos, tayta y mama representan las dos caras o mitades
obligatorias y exclusivas de una célula bifronte, fundamento de
la sociedad en su dimensién bioldgica (en quechua, € ‘padre’ y
la‘madre’ nunca se funden, contrariamente alo que se observa
en los principales idiomas europeos, en un concepto Unico y
dominado por la funcién paterna: ‘padres’ en espafiol, ‘ parents
eninglésy francés, ‘Eltern’ en aleman, etc.).

493



La contribucion respectiva de cada una de las dos “mita-
des’ de esta célula para la reproduccion de la sociedad huma-
na aparece también como posible variable en las construccio-
nes paraelas.

Wagllay gaga chaupipis / taytallay churiyallawarga
wagllay monte chaupipis / mamallay wachallawarga

En medio de aquel roquedal/ mi padre me engendro
en medio de aquel monte/ mi madre me pari6 ©

En la misma linea, los paralelismos tematizan, también, la
oposicién entre el hijo/ lahijadel padrey € / lade lamadre:

manas mamallaypas / wawallay niwanchu
manas taytallaypas / churillay niwanchu

ni siquiera mi madre/ hijo mio (hija mia) me dice
ni siquierami padre/ hijo mio (hija mia) me dice
(véase el texto nim. 6 del apéndice)

Sinénimos desde una perspectiva europea, churi (‘hijo / hija
del hombre’) y warmi (“hijo / hija de la mujer’) remiten a la
diferencia que existe entre las miradas opuestas y complemen-
tarias del hombrey de la mujer.

La pargja celeste inti / killa, cuya homologia con la pargja
terrestre tayta / mama es notoria, “reind’ en otras tantas cons-
trucciones paralelas:

Intipas yaykuykachkanfia / killapas chinkaykuchkanfia

El sol ya esté entrando / laluna ya se va perdiendo ’

La pargja punchaw (dia) / tuta (noche), bien documentada
en los huaynos, no es mucho mas que una variante de la pre-

6 Cf. nota ndm. 2.
7 Cf. nota nim. 2.

494



cedente: si punchaw es la mitad “solar” del dia astrondémico,
tuta figura la otra mitad, cuya oscuridad se ve matizada por la
presencia de laluna.

Quri y qullgi (oro/ plata) configuran otra pargja tipica. Si
bien la serie I1éxica de los metales autorizaria, tedricamente,
otras pargjas, ésta es la que se impone en e lenguaje poético.
Lasintaxis del ggemplo siguiente insinla, sin lugar a dudas, la
homologia de larelacion madre / padre y oro / plata:

Yuyarillaway mamay / yuyarillaway taytay
qori kiraupi uywallawasgaykita / gollai kiraupi uywallawas-
gaykita

Acuérdate madre mia/ acuérdate padre mio

yo, criado por ti en una cuna de oro / yo, criado por ti en una
cunade plata

(véase el texto nim. 2 del apéndice)

Parece, en resumen, que la substituciéon de lexemas en las
construcciones paralelas se apoya, por un lado, en la existen-
cia de unas parejas de sindnimos consolidadas por y dentro de
la tradicién poética, y por otro, en la de las parejas previstas,
independientemente del discurso poético, en la “ lengua” —en
el sentido de Saussure— y la cultura quechua.

Varias de estas parejas se pueden considerar como las coor-
denadas de una cosmologia: sol / luna, dia/ noche, oro / plata,
padre / madre, cerro / abra, etc. Como tales, algunas de ellas
tienen, en la*“poesia’ quechua, unalargatradicion. El himno a
Wiragocha que transcribié, a comienzos del siglo xvii, € cro-
nista Pachacuti Yamqui Salcamaygua (texto nim. 1 del apén-
dice), presenta, entre otras, las pargjasinti / killa (sol / luna) y
punchaw / tuta (dia/ noche). En vez de la pargja tayta / mama
encontramos, en este texto antiguo, la de gari y warmi (hom-
bre / mujer). En todas ellas “vibra”, sin lugar a dudas, |a opo-
sicion cosmoldgica “primordia” hanan/ urin (arriba / abajo).

495



Podemos constatar que el texto transcrito por Pachacuti Yamaqui
se drve de paraeismos gramaticales —muy smples— para
manifestar una serie de oposiciones cosmol dgicas basicas:

Intiga killaga/ p’ unchawga tutaga / puguyqa chirawga

Y el sol y laluna/ y e diay lanoche/y el veranoy el invierno

Si e andlisis puramente gramatical de esta serie sugiere la
sucesion de seis elementos idénticos (nombre, sufijo -ga),
la introduccién de criterios semanticos revela, atribuyendo €l
calificativo cosmologico hanan (arriba) a los nombres impa-
res, y e de urin (abajo) a los pares, un ritmo de oscilacion
pendular. En los cantos modernos, la multiplicacion de las
parejas de oposicion suele adoptar formas dispositivas menos
canodnicas. Si volvemos a leer € fragmento de canto de velo-
ro apenas citado, constatamos que la primera pargja, mama /
tayta, invierte e orden hanan / urin que manifiesta la segun-
da, quri / qullgi. Dicho de otro modo, si la calidad de la oposi-
cion es la misma en ambos casos, su ordenamiento es otro.
Como quiera que sea, las oposiciones de tipo cosmoldgico,
lgjos de estar simplemente presentes en e discurso poético,
aparecen como € principio basico de su composicion. Al crear,
gracias d sistema de la subgtitucion Iéxica, un ritmo de oscila-
cién pendular, los paraelismos sintacticos sugieren la imagen
de un cosmos dominado por oposiciones complementarias.
Ritmo pendular y dualismo conceptual se refuerzan mutua-
mente.

¢En qué medida todas las pargjas |éxicas del paralelismo
sintactico aqui ejemplificadas se gjustan, aun cuando no son
de directa relevancia cosmol 6gica, a ese sistema cosmol 6gico
dual? En los materiales presentados aparecen, fuera de las pa-
rejas ya mencionadas, otras mas. En el canto de velorio (texto
nim. 2 del apéndice), el padrino y la madrina, donadores res-

496



pectivamente de la vestimenta 'y del arado, no constituyen sino
una ampliacion de la pareja de oposiciones tayta / mama.

kuyay madrinaypa pachachiwasganwan
kuyay padrinuypa taclla quwasganwan

con €l vestido que mi querida madrina me regal 6
con €l arado que mi querido padrino me regal 6

En uno de los cantos (texto nim. 4 del apéndice) se forma
la parejarumi y sacha (piedra/ arbol) paralelamente a la opo-
sicién tayta / mama. En otro texto, transcrito en su totalidad
en el apartado siguiente de este articulo, la pareja gaga (roca)
y munti (monte) aparece siempre en el contexto de una oposi-
cion tayta / mama. En otro todavia (texto nim. 6 del apéndi-
ce), e texto desarrolla un paralelismo sintactico que abarca
tres pargjas asociadas. abgjo / arriba (del camino), pukuy / liwli
(sendas avecitas), madre / hermana (del hombre):

Nanpa uranmanta/ pukuy pukuychalla,
flanpa hawanmanta/ liwli liwlichalla,
panaymanta, mamaymanta tukuyuspalla...

debajo del camino/ sélo e pukuy pukucha
encima del camino/ solo el liwli (liwlicha)
en mi hermana/ en mi madre convertidos

En los cantos nim. 3 (huayno) y num. 4 (santiago: canto de
la marcacién del ganado) se paralelizan lataruka y la vicufa.
En el primer caso, taruka y vicuia remiten respectivamente a
tayta y a mama,

Urqukunapi tarukitas / taytay irranti wagawanga
urqupi vikufitas / mamay irranti llakiwanga

Taruka de los cerros / mi padre, errante, [lorard por mi
Vicufia de los cerros / mi madre, errante, sufrird por mi

497



mientras que en e segundo, la relacién entre ambas pargjas no
es paradigmatica, sino puramente sintagmética:

maman chinkachiq taruka hina
taytan chinkachiq vikufia hina

como unataruka que perdio a su madre
como una vicufia que perdié a su padre

En € canto santiago apenas mencionado aparece, todavia,
la pargja para / lasta (lluvia/ nieve); en el huayno nim. 5, la
de aycha y yawar (carne / sangre). En otro huayno, cuya
transcripcion completa se halla en e apartado siguiente, se
vincula, en cambio, sendos conceptos de origen espafiol:
destino y pecado:

distinuykitaraq / cumplimuy niwaspa
pikaduykitaraq / pagamuy niwaspa

“Tu destino todavia/ cumple” diciendo
“Tu pecado todavia/ paga’ diciendo

Algunas de estas pargjas se podrian considerar, quizas, co-
mo variantes menores de la oposicion cosmol égica primordial
hanan / urin: sacha (érbol) y rumi (piedra), en efecto, pueden
hacer pensar en una oposicion masculino / femenino, mientras
gue gaga (roca) y munti (monte, selva) recuerdan la oposicion
tierras atas/ tierras bagjas). Pero ¢como explicariamos, a partir
de esta dptica, que dos conceptos muy parecidos, rumi (pie-
dra) y gaga (roca), asuman posiciones opuestas?. rumi se aso-
ciaamamay, mientras que gaga se relaciona con taytallay. Sin
duda, |a solucién de este problema no se halla en una supuesta
“esencid’ distinta de uno y otro elemento.

En cuanto alas parejas de sinénimos compuestos por un le-
xema quechuay otro espafiol (ripu-, pasa-), sugiere la presen-

498



cia de una division cosmoldgica (mundo quechua/ mundo es-
pafiol), pero ¢en qué medida los hablantes tienen conciencia
del origen divergente de estas palabras? ¢Y qué connotaciones
cosmolégicas se podrian atribuir a pecado y destino, o a las
dos manifestaciones topicas de la lamentacion, llaki- y waga-?
La “bifurcacion”, en estos casos, sugiere mas bien que cada
ser, objeto o préctica ofrece dos vertientes, a veces —como en
la oposicién wawa y churi— producto de dos miradas opues-
tas y complementarias. En muchas construcciones paralelas,
la dimension cosmoldgica (basicamente, la oposicion arriba /
abgj0) se cifra menos en la calidad de los conceptos opuestos
gue en la propia forma binaria.

Propondremos, pues, la hipotesis siguiente: en € discurso
poético, los paralelismos construidos sobre la base de alguna
de las oposiciones cosmoldgicas primordiales arrastran otras
oposiciones que se tifien, contextualmente, del “color” de la
oposicién principal. Si dgunas de las variables sin significa-
cion cosmol bgica precisa pueden a menos connotarlas, otras,
en cambio, solo las adquieren en el contexto poético.

“ Cosmologia poética” en movimiento

L os cantos examinados no se limitan a construir una cosmolo-
gia poética estética, a través de sus para elismos sintécticos y
la constitucién de pargjas. A partir de la perspectiva de un yo
determinado, cada uno narra una historia o0 presenta una suce-
sién de imagenes. La cosmologia no aparece sola, sino en re-
lacién con una mirada y, posiblemente, una “accion”. Esto se
puede observar en e texto verbal del siguiente huayno:

Wagllay gaga chaupipis
taytallay churiyallawarga
wagllay munti chaupipis

499



mamallay wachallawarga
liunpas tigripas
tragarquchun nispa
tigripas liunpas
mikurguchun nispa

Tigricha liuncha llaga
manallas mikullawanchu
tigricha liuncha llaga
manas tragallawanchu
distinuykitaraq
cumplimuy niwaspa
pikaduykitaraq

pagamuy niwaspa

ima fiugallay pubri
distinuyta cumplichkayman
ima fiugallay pubri
pikaduyta pagachkayman
mamallaytaraqchu

fluga wagachirgani
taytallaytaraqchu

fluga wagachirgani

En medio de aquel roquedal
mi padre me engendro

en medio de aquel monte
mi madre me pario

“ledny tigre

lo (la) traguen” diciendo
“tigrey ledn

lo (la) devoren” diciendo.

Tigrey ledn

comerme no quisieron
Tigrey ledn

tragarme no quisieron
“Tu destino todavia

500



cumple” diciendo
“Tu pecado todavia
paga’ diciendo.

Como solito y pobre

podria yo cumplir mi destino
coémo solito y pobre

podria yo pagar mi pecado
Mi mamé todavia

habré yo hecho llorar

Mi padre todavia

habré yo hecho Ilorar.8

Si muchos huaynos toman, desde el comienzo, la forma de
una invocacion a un elemento de la naturaleza (generalmente
una planta, un animal, una piedra), el huayno apenas transcri-
to pertenece, en cuanto a su forma de enunciacion aparente, a
género narrativo. La primeray la segunda estrofa “narran”, en
efecto, el origen y la persistencia de la soledad que afecta al
yo, a hablante poético. Con la tercera estrofa, sin embargo, €l
discurso cambia de signo. Sin lugar a dudas, |ma fiugallay pu-
bri significa una invocacion, dirigida a una instancia no nom-
brada. ¢Cudl podria ser tal instancia? Al parecer se trata de un
poder superior no nombrable, situado por encima de la pargja
padre-madre y por encima de la pargja tigre-ledn. Si la pare-
ja padre-madre remite a la sociedad de los hombres, |a pargja
tigre-ledn parece evocar las fuerzas, no controladas por e
hombre, de la naturaleza salvaje. Abandonado por |la sociedad
y colocado ante sus “responsabilidades’ por los supuestos
agentes de la naturaleza incontrolada, el yo poético invoca,
pues, a quien domina a ambas.

L os textos verbales de muchos waynu campesinos se cen-
tran en larelacion entre una pargja padre / madre 'y €l yo poé-

8 Cf. nota nim. 2. Nétese que en una primera version, interrumpida casi ense-

guida por no darle satisfaccion, la cantante —Isabel Asto— habia introducido,
como variables, gasa 'y urqu

501



tico. La ruptura de esa relacion constituye, por lo comin, su
tema principal. A menudo, un SUCESO Mas 0 menos concreto
—fracaso amoroso, prisién (texto nim. 6), servicio militar—
obliga a yo a abandonar la proteccion que le solia brindar la
pargja padre / madre. Otras veces, las causas de la ruptura resul-
tan més difusas. En Miseca wayqupi (texto nim. 5 del apéndi-
ce), d yo poético acusa a pejerrey, habitante del rio que corre
en la quebrada, de haber devorado a su padre y su madre (segiin
una explicacién corriente, los huaynos de este tipo serefieren a
accidentes como e desbarrancamiento de un camién con sus
pasajeros, pero e texto permite también otras interpretaciones).

En nuestro huayno, quien provoca la ruptura es la propia
pareja padre / madre. Hasta donde sabemos, se trata de una fi-
gura mucho menos corriente que las anteriores. Si tomamos al
pie de la letra e argumento del huayno, se evoca € abandono
del hijo (o delahija) por parte de su padre y su madre carnales.
¢lustracion de una tragedia concreta? Nada permite afirmarlo.
El texto carece, en todos sus niveles, de referencias a personajes
0 hechos concretos. A todas luces, laparga padre/ madre no re-
mite nunca, en la poética de los huaynos, a personas concretas.
Creemos que su funcion es otra. En los poemas prehispanicos
(donde no parece existir —o no llamar la atencion— esa pare-
ja), e hablante poético podia solicitar, para enfrentar su angus-
tia, la proteccion divina. El hombre andino colonial o moderno
perdid, con la conquistay la desestructuracion de su sociedad,
€se recurso supremo. En los poemas poshispanicos, la parga
padre-madre toma, de algin modo, € lugar de esa instancia
central desaparecida. En los huaynos tradicionales, ella funcio-
na, en efecto, como una nueva instancia de proteccion. Los pa-
ralelismos sintécticos enfatizan la indole de “célula Unica de
dos caras’ que significa, en los textos, la pargja padre / madre.
Contrariamente alo que sucede —y con la mayor frecuencia—
en larealidad socid, € padre o lamadre no suelen, en los huay-
nos, aparecer “sueltos’. Los huaynos tradicionales estan l€jos,

502



en rigor, de querer “retratar” Situaciones sociales concretas. En
un huayno apurimefio (texto nim. 6 del apéndice), el texto pone
en paralelo —fuera de cualquier norma conocida— a una ma-
dre y a una hermana. Quizés, en este caso, €l autor (un abigeo
con experiencia de carcel), se refiera, efectivamente, a una si-
tuacién concreta. En el mismo texto, sin embargo, aparece
también, tributo a la tradicion poética con su cosmologia esta-
ble, la pargjatayta / mama.

Pensamos que |la pargja padre / madre representa, ante todo,
alacolectividad humana, ala*“comunidad”’. Desde la destruc-
cion del estado autéctono y de sus diferentes mecanismos de
encuadramiento y de proteccion, la comunidad resulta, en efec-
to, la “familia” que proporciona una seguridad minima a sus
“hijos’. En los huaynos tradicionales, el hombre andino se
piensa, en efecto, en términos de “hijo” —de la comunidad—.
No aparece nunca como individuo autbnomo y autosuficiente.
Cuando surge, € estatus de “individuo” aparece como resultado
de una pérdida o ruptura, no como opcion socia. Producto de
una situacion adversa, € “individuo” no es sino un huérfano, un
waqcha.

En buena medida, los huaynos se dedican a mostrar a un
hijo amenazado de orfandad o a un huérfano sofiando con la
recuperacion de su estatus de hijo. Su tema fundamental seria,
por lo tanto, la “crisis’ —una crisis duradera— en la relacion
entre el hombre y la sociedad (y el cosmos). Lo que anhela el
YO poético es el restablecimiento de esta relacion.

En e huayno que estamos estudiando, la desestructuracién
del mundo aparece como un hecho indiscutible. La orfandad del
YO NO €s una amenaza, sSno una triste realidad presente. No un
suceso, sino un elemento “estructural”. Desde el comienzo, la
pargja padre / madre se niega a asumir su funcién césmico-
social: la de garantizar la reproduccion y la proteccion de la
sociedad humana. ¢Como explicar este rechazo? Parala socie-
dad andina, los hijos representan un “capital” decisivo. Su

503



abandono o rechazo no es, pues, una préctica corriente. El aban-
dono evocado agui remite, entonces, a una situacion que impide
la reproduccion normal de la sociedad y la empuja al suicidio.
¢En gqué momento de la historia andina habra surgido el tema
de este huayno? ¢En la época de la conquista, en la de la de-
rrota de Tupac Amaru (fines del siglo xviir), o en la de la expan-
sion latifundista (siglo xix)? No conocemos la respuesta, pero
la existencia actual de este huayno implica su vigencia colec-
tiva. La memoria colectiva de una comunidad no conserva, en
efecto, temas, motivos o formas que han perdido toda su vi-
gencia.

El abandono del hijo por la pareja padre / madre es sblo la
primera etapa del argumento. La segunda parte introduce otro
rechazo de signo diferente: las fieras ledn y tigre se niegan a
devorar alavictima que se les ofrece tan explicitamente. ¢Por
qué? ¢Quiénes son |os personajes que nombran estos dos lexe-
mas de origen espariol ? Si liun remite a puma, felino predador
conocido en las tierras altas, tigri equivale a uturunqu o ja
guar, felino que representaba, en la cosmologiaincaica, a An-
tisuyu, la zona alto-amazoénica: el cuadrante dominante de la
mitad de abajo urin. Ellos encarnarian, pues, € inquietante y
mal conocido subuniverso urin. A pesar de su sorprendente
mansedumbre, € tigrey el ledn no son realmente, como se po-
dria pensar en un primer momento, protectores del yo poético.
Tampoco son exactamente representantes de un mundo “sal-
vae’. A todas luces, ellos defienden o imponen una especie
de orden. Este orden exige que € hombre asuma sus “respon-
sabilidades’. Ahora, los conceptos que sirven para nombrar
estas responsabilidades son, como sus propios nombres, de
origen espaiiol y judeo-cristiano: “cumplir su destino” y “pa
gar sus pecados’. Si la nocién del pecado remite, de por si, a
pensamiento cristiano, la narracién puntualiza que se trata, muy
concretamente, del “pecado origina”, del pecado de quienes no
tuvieron (todavia) la posibilidad de cometerlo. La obligacion de

504



“cumplir su destino” equivale ala prohibicién del suicidio, otro
principio de marca judeo-cristiana. Los dos felinos “salvagjes’
resultan, pues, dos abogados del orden cristiano: un orden re-
legado, dentro de la cosmovisiéon del poema, a subuniverso
urin, ala‘“no cultura’. Larepresentacion de los agentes del sis-
tema colonia bagjo & aspecto de fieras, especiamente de feli-
nos, parece corresponder a cierta tradicion andina.®

Abandonado por la parga padre / madre y “rechazado” tam-
bién por las fieras, €l yo poético se halla como expulsado del
(de su) mundo y expuesto ala soledad y a desarraigo mas com-
pletosy trégicos. No se trata, ciertamente, de una soledad y un
desarraigo individuales. El suceso que aqui se narra no lleva,
en efecto, rasgos de anécdota concreta e individual. Igual que
las pargjas padre / madre y ledn / tigre, €l yo no remite a nin-
guna categoria individual (ni sexua): es un yo plural.

En varias oportunidades, €l narrador, poeta quechuay antro-
pologo José Maria Arguedas adudié a la“soledad cdsmica’ que
manifiesta & pueblo quechua en sus cantos. El la atribuia a re-
sentimiento de un pueblo “vencido” (1961). Sin duda, la poe-
sia prehispanica conocia cierto tipo de “soledad cosmica’.
Bagta recordar, a este propdsito, la pregunta obsesiva ddl yo poé-
tico de los himnos prehispanicos por € lugar de residencia de la
divinidad: Maypim kanki? (‘ ¢Donde estas? , cf. texto nim. 1 del
apéndice). Pero agui, como en otros cantos recogidos alo largo
del siglo xx, la soledad aparece como més definitivay radical.
No hay siquiera a quien comunicarla, a quien solicitar protec-
cion. Hemos visto que la“divinidad” a quien invoca la Ultima
estrofa del huayno no lleva nombre. En €l siglo xx no se pue-
de ya invocar a un Wiragucha remoto en el tiempo y el espa-
cio, “confundido” ademas con los conquistadores y sus des-
cendientes o sucesores (los wiragquchas). Pero tampoco tiene

9 En un dibujo alegdrico de Guaman Poma (1980, 694-695/708-709) que re-
presenta a los diversos enemigos de los indios en el sistema colonial, €l tigrey €l
ledn simbolizan, respectivamente, a los “espafioles del tambo” y al “(en)comen-
dero”.

505



sentido invocar a Dios cristiano, divinidad de los opresores y
cuspide de una religion que subraya el “pecado original”, un
pecado que pesa sobre los inocentes y los débiles. Ante este
gran vacio, se invoca, pues, a una autoridad sin nombre ni re-
sidencia conocida.

Observada en sus elementos “fijos’ y en su movimiento, la
“cosmologia poética’ que manifiesta el texto verbal de este y
de muchos otros huaynos, disefia un mundo en crisis, cuyos
rasgos remiten a la desestructuracion que sufrié la sociedad
andina a raiz de la conquista. El hecho de que tales textos se
sigan memorizando, reproduciendo y desarrollando, indica la
vigencia del sentimiento expresado, que va alimentada por to-
dos los factores nuevos de desestabilizacion que se vienen
agregando alos “vigjos’.

El “sentido objetivo” que se desprende del texto verba de
los cantos (v. introduccion) no coincide necesariamente con €l
sentido que se desprende de los textos no verbales ni con € que
le atribuirian, en e momento de su performance, sus € ecutan-
tes y su publico. La captacion de ese otro sentido “variable”
exigira, naturamente, la elaboracion de otro enfoque: tarea
gue se reservara a futuras investigaciones.

Apéndices
1. Pachacuti Yamqui Salcamaygua

(Reconstruccién y traduccion: J. Szeminski 1993, 131-132)

iA Wira Quchan,

tiqs gapaq,
“kay qgari kachun”,
“kay warmi kachun”

506



fiiq apu,

hinantin achikcha kamaq!
Maypim kanki?
¢Manachu rikuykiman?
¢Hananpichum,
hurimpichum,
kinrayfinpichum

gapaq usfiuyki?

Intiga killaga

p’ unchawqa tutaga
puquyqga chirawga
manam yangachu.

iO Almécigo de sustancia vital,
rey que pone fundamentos,

“ éste sea varon”,

“ésta sea mujer”,

sefior que lo dice,

alma que crea la primeraluz de todas las cosas.
¢Donde estés?

¢No podré verte?

¢En el lugar de arriba,

en el lugar de abajo,

en latierra

esta tu real usnu?

El sol y laluna,

el diay lanoche,

el veranoy el invierno

No son en vano.

2. Wawa pampay (garawi)

Huamanquiquia (Victor Fajardo, Ayacucho)

507



Recopilaciéon: Alina Cavero, en Jesis Armando Cavero
1985, 246. Traduccion de M. Lienhard.

Yuyarillaway mamay

yuyarillaway taytay

gori kiraupi uywallawasgaykita

gollgi kiraupi uywallawasgaykita
manam kunanga kutimusagchu

flama kunanga pasachkanifia

kuayay madrinaypa pachachiwasganwan
kuyay padrinuypa taclla quwasganwan.

Acuérdate madre mia

acuérdate padre mio

yo, criado por ti en una cuna de oro

yo, criado por ti en una cuna de plata

no volveré mas ahora

ya me estoy yendo ahora

con €l vestido que mi querida madrina me regal 6
con el arado que mi querido padrino me regal 6.

3. Wamanchallay killinchallay

Huayno de Isua, Lucanas, Ayacucho, cantado por Isabel Asto
de Damian, Lima, marzo de 1988. Grabacion, transcripcion y
traduccién de M. Lienhard.

Wagllay urquta chinkaykuptiy

ima taytallay llakiwanga

wagllay gasata chinkaykuptiy

ima taytallay |lakiwanga (¢mamallay?)
Urgukunapi tarukitas

taytay irranti wagawanga

urqupi vikufitas

mamay irranti llakiwanga.

508



Cuando me pierda por aquel cerro
coémo sufrird mi padre

cuando me pierda por aguella abra
coémo sufrird mi padre (madre)
Taruka de los cerros

mi padre, errante, llorard por mi
Vicufia de los cerros

mi madre, errante, sufrira por mi.

4. Orgokunapa fioga yachani

Santiago (canto de la marcacion del ganado) de la sierra cen-
tral del Pert, tomado de Sergio Quijada Jara 1957, 250. Tra-
duccion de M. Lienhard

Orqgokunapi fioga yachani
gasakunapi fioga yachani
maman chinkachiq taruka hina
taytan chinkachiq vikufia hina.

Wakllay taytallay nispa niptiyga
wakllay mamallay nispa niptiyga
hatun rumitag mamay tukusga
hatun sachataq taytay tukusga

Orqgokunapi wayllay ichuchapas
gasakunapi wayllay ichuchapas
para chayaptin kurkuykachansi
lasta chayaptin kumuykachansi

Chaynam fiogapas kumuykachani
chaynam fiogapas usuykachani
sutichallayta runa rimaptin
sutichallayta runa parlaptin

Entre cerros yo vivo
entre abras yo vivo

509



como una taruka que perdié a su madre
como una vicufia que perdié a su padre.

Cuando dije aléa esta mi padre

cuando dije ala estd mi madre

mi madre, una piedra grande habia sido
mi padre, un &bol grande habia sido

En los cerros el ichu lozano

en las abras el ichu lozano
cuando llega lalluvia se agacha
cuando llega la nieve se curva.

Asi también yo me curvo

asi también yo me humillo

cuando la gente habla mi nombre
cuando la gente conversa mi nombre.

5. Viseca wayqupi

Canto de Puquio, Lucanas, Ayacucho, gentilmente ofreci-
do por Carlos Gutiérrez. Transcripcion y traduccion de M.
Lienhard.

Visekay wayqupi
Pigiriyischallay (bis)
kayninta pasaspan
taytallay chinkarqun
kayninta pasasgan
mamallay chinkargun

Lwuigucha lwigucha
taytayta mikurqunki
Iwigucha Iwigucha
mamayta mikurqunki
chayqgayé kiruyki
aycha aychallaniia

510



chayqgaya simiyki
yawar yawar|lanfia.

De la quebrada de Viseca
mi pejerrey (bis)

por aqui pasando

se perdié mi padre

por aqui pasando

se perdié mi madre.

Lueguito luego
devoraste a mi padre
lueguito luego
devoraste a mi madre
mira que tus dientes
de carne estén llenos
mira que tu boca

de sangre esté llena.

6. Preso

Huayno de la comunidad de Wirapanpa, tomado de Ricardo
Valderrama Fernandez y Carmen Escalante Gutiérrez (1993,
30).

Panputa panpachata
prisuta rishagtiy
Trapichi q asata
prisucharishaqgtiy,
manas mamallaypas
wawallay niwanchu
manas taytallaypas
churillay niwanchu.
Nanpa uranmanta
pukuy pukuychalla,
flanpa hawanmanta
liwli liwlichalla,

511



panaymanta,
mamaymanta
tukuyuspalla,
rimaykamuwanpas
tapuykamuwanpas
Nallas pasanifia.

Cuando iba presito

por la pampita de Pamputa
cuando iba presito

por la abra de Trapichi

ni siquierami madre

hijo mio me dice

ni siquierami padre

hijo mio me dice

debajo del camino

solo el pukuy pukucha

de encima del camino

solo el liwli (liwlicha)

en mi hermana

en mi madre

convertidos,

siquiera me hablan

por o menos me preguntan
Ya me estoy yendo.

REFERENCIAS

ARGUEDAS, José Maria, 1961. “La soledad cOsmica en la poe-
siaquechua’, Idea, artesy letras afio XI1, 48-49, julio-dic., 1-2.

Baquerizo, Manuel J., 1993. “La transicion de la visiéon india a la
vision mestiza en la poesia quechua ora”, Revista de Critica
Literaria Latinoamericana 37-1 (Lima/ Pittsburgh), 117-124.

Cavero, Jeslis Armando, 1985. “El garawi y su funcion socia”,
Allpanchis 25 (Cusco), 233-270.

512



Husson, Jean-Philippe, 1985. La poésie quechua dans la chronique
de Felipe Waman Puma de Ayala, Paris, L' Harmattan.

—, 1993. “La poesia quechua prehispanica. Sus reglas, sus catego-
rias, sus temas, a través de los poemas transcritos por Waman
Puma de Aydad’, Revista de Critica Literaria Latinoamericana
37-1 (Lima/ Pittsburgh), 63-85.

Jakosson, Roman, 1984. Une vie dans le langage - Autoportrait
d'un savant, Paris, Minuit.

LieNHARD, Martin (ed.), 1993. “ Aproximaciones a las practicas tex-
tuales quechuas’, Revista de Critica Literaria Latinoamericana
37-1 (Lima/ Pittsburgh), 5-301.

Poma DE AvaLa, Felipe Guaman, 1980. Primer nueva coronica y
buen gobierno, edicion critica por John Murray Rolena Adorno,
México, Siglo XXI.

Quisaba Jara, Sergio, 1957. Canciones del ganado y pastores,
Huancayo, Talleres gréficos Villanueva.

Szeminski, Jan, 1993. “Manku Qhapaq Inka ¢un poeta religioso?’,
Revista de critica literaria latinoamericana 37-1 (Lima / Pitts-
burgh), 131-158.

V ALDERRAMA FERNANDEZ, Ricardo y Carmen EscaLANTE GUTIERREZ,
(eds.), 1993. “Canciones de imploracion y de amor en los Andes.
Literatura oral de los quechuas del siglo xx”, Revista de Critica
Literaria Latinoamericana 37-1 (Lima/Pittsburgh), 11-39.

513





