
425

Acta Poetica 26 (1-2)
PRIMAVERA-OTOÑO

2005

Elaboraciones literarias cultas y populares
sobre lo “homosexual” en el cambio del siglo

XIX al XX en México

José Ricardo Chaves

A partir de dos textos populares, “El ánima de Sayula” y el “Romance de los 41”,
se revisan en este ensayo las variaciones en México de lo que a partir del siglo XX

se llamará “homosexualidad” y que, desde la perspectiva del siglo XIX, se enfoca-
ba más bien como “afeminamiento”.

Taking into consideration two popular texts: “El Ánima de Sayula” and “El
romance de los 41”, different versions are reviewed about how “homosexuality”
was understood in Mexico from the XIX century perspective, when this current
term was conceived rather as “effeminacy”.



427

Acta Poetica 26 (1-2)
PRIMAVERA-OTOÑO

2005

José Ricardo Chaves
Instituto de Investigaciones Filológicas, UNAM

Elaboraciones literarias cultas y populares sobre lo
“homosexual” en el cambio del siglo XIX al XX en México

Lo que hoy se denomina homosexualidad (masculina) no es
algo fijo en el tiempo. Cada sociedad, en una cierta época, ge-
nera su propio modo de ver, tratar y nombrar la no aceptación
por un hombre del patrón masculino (“heterosexual”) de su
momento y la consiguiente desviación. De hecho, filológi-
camente “homosexual” se acuña en la segunda mitad del si-
glo XIX, en el ambiente médico, mientras que “gay” es un tér-
mino de la segunda mitad del siglo XX. Como las palabras no
son inocentes, la primera designación implicó una impronta
taxonómica y psiquiátrica, la búsqueda de un nombre para una
“enfermedad”, mientras que la segunda, al ser una denomina-
ción elegida por los propios aludidos, tiene un matiz de defen-
sa y autonomía sexuales.

En el siglo XIX mexicano, al menos en su literatura, el gay
u homosexual tal como se entiende hoy, a principios del si-
glo XXI (un hombre que tiene o quisiera tener relaciones sexua-
les con otro hombre), no aparece, no existe, pero hay su equi-
valente: el afeminado, un desviante de la norma masculina he-
gemónica, que compite en coquetería y locuacidad con las
mujeres, aunque sin llegar a tener relaciones sexuales con otro



428

hombre. En este sentido, el afeminado se define por un com-
portamiento social (gestos, gusto por la ropa, el baile y los
perfumes…) y no por una práctica sexual. Eróticamente se
mantiene en lo heterosexual, pero su conducta es anómala y
ambigua. En una sociedad de visión naturalista donde los se-
res humanos sólo pueden ser hombres o mujeres, salirse de
una de estas categorías solamente puede hacerse incorporán-
dose a la opuesta, degradándose, lo que supone, desde el pun-
to de vista imperante, aplicar la violencia a quien transgreda la
convención sexual, ya por la cara “benigna” (ridículo, humor,
burla, albur), ya por la faz oscura (represión, hoguera, lincha-
miento, campo de concentración).

Durante la Colonia, el término para el “pecado nefando”
(sexo entre hombres) fue “sodomía”, por lo que el afeminado
decimonónico se encuentra ubicado entre el sodomita colonial
y el homosexual o gay de los tiempos modernos. Es interesan-
te observar cómo el discurso colonial sí alude directamente
(para reprimirlo) al hombre que tiene sexo con hombres, mien-
tras que el siglo XIX calla, lo evade o lo ridiculiza sin nombrar-
lo por medio del afeminado. Por supuesto, el término sodomía
antes del XIX tenía un registro semántico más amplio del que
manifiesta hoy, en que alude básicamente al sexo anal (con lo
que no necesariamente implica una relación homosexual pues-
to que puede darse en una pareja heterosexual). Al decir de
Boswell:

Probablemente su etimología sea un error de la historia, y en
diversas épocas y en distintos lugares lo ha connotado todo,
desde el coito heterosexual ordinario en una posición atípica,
hasta el contacto sexual oral con animales. En algunos mo-
mentos de la historia se refirió casi exclusivamente a la homo-
sexualidad masculina y en otros casi exclusivamente al exce-
so heterosexual. (1998, 470)



429

Como el mismo Boswell señala, sodomía también incluyó
en sus acepciones herejía, idolatría, islamofilia, esto es, aspec-
tos religiosos y no sexuales, todo lo cual la torna una catego-
ría escurridiza.

Habría que tener en cuenta que, aunque en el siglo XIX, a ni-
vel culto, en la expresión literaria no hay homosexuales, sí
hay afeminados, definidos más por el vestido que por la cama,
esto es, más por cómo visten que por con quién se acuestan.
A nivel popular la situación es distinta, pues en las canciones
dichas o impresas hay personajes “putos” y “jotos”, como ca-
tegorías que identifican a cierto tipo de hombres, tal como
ocurre en El ánima de Sayula de Teófilo Pedroza (1897), o en
las cuartetas de Posada sobre “los 41”, a propósito de la famo-
sa fiesta de hombres vestidos de mujeres, unos, de hombres,
otros, descubierta por la policía para gran escándalo social, en
1901. Curiosamente, en el primer texto, menos circunstancial
y más tradicional, la condición de puto nada tiene que ver con
afeminamiento sino con sexo anal. Es el segundo, más urbano
y político, y que acompaña el grabado de Posada, el que sí los
amarra definitivamente.

Los afeminados del XIX son equivalentes a los homosexua-
les del XX, en términos de cuestionamiento del binarismo se-
xual, pero no lo hacen con base en prácticas sexuales que los
diferencien y los identifiquen como una especie distinta (co-
mo ocurrirá en los discursos posteriores sobre lo homosexual
y sobre lo gay, coincidentes en esto pero muy distintos en
otras cosas), sino por medio de una conducta peculiar para su
género, a través de una preocupación desmedida por la propia
imagen en términos de vestido, peluquería, cosméticos, zapa-
tos, así como por el gusto por asuntos mundanos pero impro-
ductivos, como el baile, la fiesta, la seducción… o la lectura.
Su conducta, no su gusto sexual, los asemeja al sexo opuesto,
a las mujeres: de aquí su “afeminamiento”. No se acuestan
con hombres, aunque tal vez algunos lo quisieran secretamen-



430

te. La mayoría sí lo hacen con mujeres (seducirlas es su ofi-
cio) y algunos pocos, como Chucho el Ninfo, parecen gozar
de una castidad narcisista. En todo caso, estos afeminados li-
terarios del XIX no se definen por con quién tienen relaciones
sexuales sino por unos rasgos de conducta considerados pro-
pios del sexo opuesto pero que, sin embargo, no los exilian to-
talmente del campo masculino, aunque sí los disminuyen, los
degradan, los tornan no hombres sino apenas hombrecitos.

Buena parte de esta disminución de la masculinidad, de este
aniñamiento, se da desde los nombres de los personajes, gene-
ralmente con diminutivos, o bien formas coloquiales: el Mano-
lito del cuento de Rodríguez Galván (“Manolito el pisaverde”);
el Josecito de El fistol del diablo de Manuel Payno; Pablito y
Chucho el Ninfo, de la novela de José T. de Cuéllar, por ejem-
plo. Por su preocupación excesiva por su imagen, parecen nar-
cisos que no quieren (o no pueden) crecer, que se encuentran
estancados en una etapa de infancia o adolescencia, lo que nos
remite a la interpretación freudiana de la homosexualidad como
desarrollo detenido de la libido. Sin duda el más grande afemi-
nado de la literatura mexicana del XIX es Chucho el Ninfo, el
personaje creado por Cuéllar, tanto que da título a la novela de
1871. Aquí se desarrolla con mayor detalle el imaginario del
afeminado y se reúnen elementos sueltos en otros textos y se les
da una mejor organización simbólica.

En toda esta literatura culta no hay hombres que tengan sexo
con hombres, pues este asunto es de suyo nefando, indeseable,
por lo que ni siquiera se les nombra por cuestiones de buenas
maneras literarias. Será con el modernismo de los últimos años
del siglo cuando se comience a escribir del asunto erótico con
más audacia. Que no se hablara de ello en las letras no significa
que no hubiera una cierta conciencia social sobre estos hombres
desviantes (afeminados) que todavía no son desviados (homo-
sexuales), pues este término se usará hasta el siglo XX, a la som-
bra de la psiquiatría. También el término “invertido” gustará en



431

esos ámbitos psicológicos y sexológicos y alude a alguien que
va en dirección contraria, al revés de los otros, los “normales”.

A diferencia del lenguaje culto, el popular usa o crea térmi-
nos específicos todavía imperantes hoy, como “puto” y “joto”,
el primero de larga data en el español, por lo menos desde el si-
glo XV, según Corominas (1961), de espectro semántico variado
aunque se perfila sobre todo como “sodomita” o “pasivo” (en el
acto sexual), y que llega a México con la conquista española.
De hecho el Diccionario de mejicanismos de Francisco Santa-
maría (1959), lo incorpora (no así joto) de la siguiente manera:
“Puto: invertido, afeminado puerco; tipo enfermizo y teratológi-
co del pederasta o sodomita”. Nótese en esta definición de dic-
cionario que parece más bien insulto personal cómo la decimo-
nónica palabra “afeminado” se presenta rodeada de un nuevo
lenguaje, ya más del siglo XX, vinculado a la inversión, la enfer-
medad y la teratología; aparecen también la antigua palabra
“sodomita” y la intemporal de “puerco”, que, aplicada a un hu-
mano, no sólo lo animaliza sino lo torna en algo sucio, como
corresponde a dicho animal. Si un puto es un afeminado puer-
co, entonces quiere decir que hay afeminados que no son puer-
cos y que por lo tanto tampoco son putos: Chucho es un buen
ejemplo. Dado que la diferencia entre los dos tipos de afemina-
dos es el contacto sexual con otro hombre, entonces la calidad
de puerco estriba en tener o no dicho contacto.

Un ejemplo de uso popular de “puto” lo encontramos en un
relato en verso de fines del XIX en Michoacán titulado El ánima
de Sayula (1897) de Teófilo Pedroza. Según afirma A. Jiménez
en su libro Picardía mexicana, se trata de un relato

que aunque poco difundido entre gente refinada, tiene la virtud
de ser la poesía más conocida en nuestro país, por encima de
las mejores de Sor Juana, López Velarde, Antonio Plaza y Ama-
do Nervo. Varios millares de personas del pueblo la recitan de
memoria, sin haber visto ni el forro de un ejemplar, y lo que es
más, a pesar de que muchas de ellas no saben leer. (1962, 151)



432

Jiménez señala que “se han publicado varios centenares de
versiones un tanto diferentes”, e incluso hace la suya propia,
que no es la usada por mí en este escrito, pues no sólo es algo
más corta que otra versión encontrada en internet (véase la re-
ferencia precisa del sitio en la bibliografía), sino que también
atempera su posible procacidad inicial, en vista a un público
lector más educado. Tanto este texto, como el que después re-
visaremos, el romance de los 41, pertenecen a lo que Aurelio
González llama textos “vulgares” (sin connotación ética o es-
tética), que, entre otros rasgos,

por lo general se difunden desde los centros urbanos, y reco-
gen comúnmente un ideario de las clases dominantes en te-
mas que habitualmente son de “crónica negra” (o “nota roja”)
como catástrofes, crímenes, aventuras sentimentales desgra-
ciadas, acontecimientos escandalosos, etc. En este tipo de tex-
tos […] toma parte la transmisión impresa a través de pliegos
y hojas volantes vendidos por sus transmisores (intérpretes
ambulantes —en ocasiones ciegos— más o menos profesiona-
lizados). El lenguaje de estos textos no es el natural de la ora-
lidad y por tanto se memorizan tal cual limitando la creativi-
dad poética. (2002, 102-103)

Atendiendo a la distinción de Menéndez Pidal señalada por
González entre literaturas popular y tradicional, con base en
una mayor fijeza textual en el caso de la primera, pues la se-
gunda “se rehace en cada repetición”, “se refunde en cada una
de sus variantes”, en el caso de El ánima de Sayula estaríamos
más cerca de lo tradicional que de lo popular pues, según se-
ñalé, está caracterizada por una gran cantidad de versiones.

En este relato un vivo ansioso de fortuna enfrenta a un fan-
tasma que, a cambio de la riqueza pedida, quiere su “fundi-
llo”. Así se presenta el fantasma:



433

Me llamo Perico Súrres
—dijo el fantasma en secreto—
fui en la tierra un buen sujeto,
muy puto mientras viví.

Y a continuación hace su pedido de manera directa y casi
procaz:

Ando ahora penando aquí,
en busca de un buen cristiano
que con la fuerza del ano
me arremangue el mirasol.
El favor que yo te pido
es un favor muy sencillo:
que me prestes el fundillo
tras del que ando tiempo ha.
Las talegas que tú buscas
aquí te las traigo colgando;
ya te las iré arrimando
a la puerta del fogón…

Aquí la condición de “puto” está inequívocamente relacio-
nada con el contacto sexual de tipo anal, sodomía en su forma
clásica, no con afeminamiento, delicadeza o sensibilidad: “arre-
mangar el mirasol con la fuerza del ano” alude a la retracción
del prepucio en el pene erecto (el mirasol) que penetra; las ta-
legas que cuelgan son los testículos que se acercan, durante la
penetración, a “la puerta del fogón” (el ano). Tan es así que,
en la moraleja final, se dan recomendaciones al lector:

y por vía de precaución
llévate como cristiano
la cruz bendita en la mano
y en el fundillo un tapón.

La versión de Jiménez (compuesta en 1947) acaba de otra
forma:



434

y para tu garantía
pon el cuchillo adelante
y sin perder un instante
repliégate a la pared.

En ambos casos, se trata de proteger el ano, ya con un ta-
pón, ya con la pared, aunque el objeto que se adelanta y se es-
grime varíe: una cruz y un cuchillo, una más defensiva, el otro
más agresivo. Además, la cruz está vinculada con lo religioso,
quizá por el origen y contexto más rural de la historia en sus
inicios. Según se señala en el sitio de internet: “No es extraño
que este relato recibiera la bendición de la Iglesia, dado su
contenido moralizante: tradicionalmente, en México la sodo-
mía activa no ha estado estigmatizada entre las clases popula-
res, pero desde el XIX sí ha sido condenada por la psiquiatría
oficial y la moral religiosa. El cuento es aún muy popular en
el país, y se recita con frecuencia”.

Pasemos ahora al segundo texto. En pleno porfirismo, en
1901, se produce el escándalo de los 41, un “baile de señores
solos”, de “afeminados”, “de vestidos de mujeres” —según
los títulos periodísticos—, un baile tan depravado que supera-
ba incluso a los aquelarres medievales. Un artículo en el pe-
riódico El País, conservador y católico, usó en un solo párrafo
las siguientes palabras para explicar su sentir sobre tal fiesta:
“mal”, “estragos del error”, “libertinaje”, “abismos de aberra-
ciones”, “sensualidad”, “desenfrenada licencia”, “liberalismo”,
“degeneración”, “frutos nefandos”, “depravación”… Desde su
óptica conservadora, el articulista aprovechó la ocasión para
atacar al liberalismo porfirista, cuando vincula tales “aberra-
ciones” con liberales y progresistas: la modernización propi-
ciada por el régimen dictatorial sería responsable de tan la-
mentable estado de cosas.

La autoridad respondió con dureza exacerbada sobre los 41
detenidos, como para aplacar a las voces públicas acusadoras,
y exilió a 19 de ellos a Yucatán, en medio de permanentes ve-



435

jaciones, desde su detención hasta su traslado y confinamien-
to. Si no se fueron todos al exilio, fue porque hubo influencias
y dinero de por medio, pues buena parte de ellos eran “hijos
de buenas familias”. En La Patria se lee este pasmo burgués:
“Lo vergonzoso y altamente irritante es que entre los aprehen-
didos hay muchos que han figurado en el boulevard de Plate-
ros”, mientras El País habla de “jóvenes que día a día pasea-
ban por los boulevards ostentando sus trajes perfectamente
pagados a moda y llevando ricas joyas”. Se trata, pues, de los
famosos lagartijos, que antes eran afeminados y que ahora son
jotos, o mejor en diminutivo, a la usanza mexicana: jotitos,
como puede apreciarse en las cuartetas que acompañaron los
grabados de José Guadalupe Posada sobre tal evento, impre-
sos en hojas volanderas.

El primer grabado en hoja suelta llevaba los titulares: “Los
41 maricones encontrados en una baile de la Calle de la Paz el
20 de Noviembre de 1901. Aquí están los Maricones muy
chulos y coquetones”.* Vienen luego catorce cuartetas distri-
buidas así: la primera es introductoria y nos avisa de “un gran
baile singular”, y las dos siguientes nos presentan de forma di-
recta el asunto:

Cuarenta y un lagartijos
disfrazados la mitad
de simpáticas muchachas
bailaban como el que más.
La otra mitad con su traje,
es decir de masculinos,
gozaban al estrechar
a los famosos jotitos.

Se confirma así la sospecha popular sobre la conducta
sexual de los lagartijos, dandis del modernismo de clases me-

* La fuente tanto de los artículos periodísticos como del romance de los 41 es
el libro The famous 41 (2003).



436

dias y altas, pues en esta composición quedan vinculados cla-
ramente “lagartijo” y “jotito”. Después hay un desarrollo de
cinco cuartetas (cinco de catorce es una buena proporción), en
que viene la descripción de los hombres vestidos de mujer
(fascinación masculina y fetichista por los objetos de la mu-
jer): pelucas, abanicos, aretes, maquillaje, que me remiten al
cuarto de don Francisco, el donjuán femíneo de El fistol… de
Payno, donde también habían corsés y pechos postizos:

Llevaban buenos corsés
con pechos bien abultados
y caderitas y muslos…
postizos… pues está claro.

Tras la descripción física y gestual, viene una cuarteta que
apunta a mostrar su aspecto moral, que, por supuesto, deberá
encender más la indignación del lector:

Se trataba, según dicen,
de efectuar alegre rifa
de un niño de catorce años,
por colmo de picardías.

En los aquelarres y misas negras los niños eran sacrifica-
dos. También en la fiesta de los 41, aunque de otra forma.
Quedan así unidos en el discurso afeminamiento y pedofilia,
asunto que no tenía que ver con el evento histórico, aunque sí
en la mente prejuiciada del autor de la glosa. Tras una cuarteta
de transición se llega a otra que abre la represión:

pum! que los gendarmes entran
sorprendiendo a los jotones!
y aquello sí fue de verse…
¡qué apuros y qué aflixiones (sic)!



437

Atrás quedaron los diminutivos de jotitos y mariquitos de
cuartetas anteriores; ahora se tornan jotones a los que hay que
reprimir y castigar, maricones y maricazos a los que hay que exi-
liar violentamente a Yucatán, como puede verse en otro graba-
do. Tras la represión, vienen dos cuartetas para describir la re-
acción de lágrimas, gritos y ladridos, y una última para decir
que ningún jotón se escapó. Puede el lector porfirista quedar
tranquilo.

Como vemos, ya sea en los sectores populares, ya en los con-
servadores y católicos de élite, se generan discursos de aberra-
ción y castigo, centrados en los afeminados o jotos, en un caso
para acusar a las clases altas de corruptas, en el otro para men-
cionar los males liberales. En ambos sectores, cultos y popula-
res, se observan discursos y actitudes que hoy llamamos homo-
fóbicas, basadas en la discriminación, el escarnio y la represión.
Se trata de una homofobia transclasista que apoyaría en parte lo
dicho por González de no permitir “seguir la visión utópica baj-
tiniana que ve en el lenguaje y la risa populares una oposición a
la autoridad” (104) (pues muchas veces ellos mismos son la
expresión de esa autoridad, no su opuesto). Y acota el autor:

En este sentido la literatura tradicional tiende a ser predomi-
nantemente conservadora ya que va a ser el vehículo idóneo
para mantener los valores colectivos que garantizan la perma-
nencia ordenada de la comunidad […]. Los textos literarios
tradicionales y populares no son por sí mismos manifestacio-
nes de resistencia cultural, social o política, sino la expresión
—dentro de la cultura de la oralidad, ya que normalmente el
acceso de los sectores rurales o económicamente débiles a
otras formas culturales está mucho más restringido— de los
valores aceptados de una comunidad, en una doble vertiente
de conservación y refuncionalización. (2002, 104)

Las clases subordinadas acogen o comparten intereses y va-
lores de las dominantes, “descontextualizados y adaptados a



438

los esquemas generales aceptados por la comunidad rural o
alejada de los grandes núcleos urbanos” (104). En el caso de
esta homofobia compartida tiene que ver la influencia católica
común, incluso en el ámbito secular, pues los liberales del XIX

no son menos “homófobos” que los católicos de la época.
Después del escándalo de los 41, que tornó visible una sexua-
lidad masculina con los pares de género y no sólo una conducta
amanerada, la sociedad mexicana se vio en la necesidad de
nombrar eso que se esquivaba entre los tules y sedas del afemi-
namiento, para dar cabida a nuevas formas de pensar lo sexual
y a una nueva categoría: al decir de Carlos Monsiváis, se da “la
invención de la homosexualidad en México” (Novo 1998).

Llama la atención que tal categoría surja en un contexto de
escándalo, pero lo mismo pasaba en Europa: piénsese en el
caso de Oscar Wilde en la sociedad inglesa. Pareciera que la
modernidad exigió cuando menos un crujir de la estructura so-
cial, pasar del discurso al acto, la confrontación con la ley, el
castigo, el oprobio y el escándalo, para que la categoría de lo
homosexual calara en las culturas victoriana y porfirista e im-
pusiera su propio espacio discursivo.

Más adelante, en el ámbito de las polémicas estéticas y po-
líticas del México posrevolucionario, se aplicará tal categoría,
no tanto a los modernistas sino a una generación literaria pos-
terior, a los Contemporáneos. A lo más que llegaron los poetas
del modernismo fue al dandismo amanerado, a cierto lagarti-
jismo decadente, excepto en el caso de un autor más bien tar-
dío en ese movimiento y que murió en México, el colombiano
Porfirio Barba Jacob, quien expresó de forma clara y directa
en poesía y vida su propio homoerotismo, vivido bajo el signo
de la culpa, pero al menos vivido, no reprimido, como pudo
haber sido en otros casos.

En esta línea argumentativa, resulta muy ilustrativo el en-
cuentro narrado por Salvador Novo, futuro “Contemporáneo”
entonces muy joven, en sus memorias tituladas La estatua de



439

sal. Novo y Xavier Villaurrutia (otro Contemporáneo) reciben
en su estudio, entre otros, al escritor hondureño Rafael Helio-
doro Valle y al colombiano Barba Jacob, en cuyo encuentro la
poesía y la homosexualidad tienen un lugar destacado. Dice
Novo de Barba Jacob:

Su fealdad me fue tan inmediatamente repulsiva como su in-
congruente descaro. Le pregunté si le gustaba no sé ya qué poe-
ta; y “Lo que a mí me gusta es que me penetren duro” —dijo
con su belfo grueso y amoratado. Luego sacó cigarros, nos dio,
encendimos, chupé —tres veces, sosteniendo el aire, nos ins-
truía. Empezó a recitar sus versos. Yo miraba a la calle. El
tiempo se había suspendido. La luz era blanca, blanca, en el
absoluto, sordo silencio. (1998, 106)

Por supuesto, los cigarrillos de Barba Jacob eran de mari-
huana, pues él era un notorio y conocido fumador de canabis,
y su consumo llevó al desmayo a Novo. Sin embargo, Barba
Jacob no sólo era conocido por sus gustos canábicos sino tam-
bién homosexuales, sobre los que incluso él mismo llegó a ha-
blar y, de manera pionera en América Latina, a escribir y a
nombrar poéticamente. De hecho, en aquel encuentro los inte-
reses sexuales estaban actuando (cuando menos, por parte de
algunos de los ahí presentes). No obstante hay una diferencia
importante: mientras que Barba Jacob es un hombre maduro
(va a cumplir cuarenta años), Novo es un joven de 17 años. El
primero, aunque manifieste públicamente su homosexualidad,
vive su condición a la luz de la culpa y el pecado; el segundo,
veinte años más joven, muy rápido descubre y acepta su pre-
ferencia sexual, no sin una cuota de angustia y dolor, aunque
al final el resultado sea una aceptación casi gozosa (dada su
visión menos religiosa, más secular). En síntesis, se trata de
un encuentro generacional: modernistas por un lado, Contem-
poráneos por el otro, en el que la homosexualidad está siendo
vivida, dicha y escrita de manera muy distinta, lo que habla de



440

un cambio de paradigma en cuanto a cómo interpretar tal des-
viación o preferencia sexual, entre un siglo XIX que la enfoca a
la luz de lo religioso (el pecado y la culpa) y un siglo XX que
lo hará con una visión más secular, ya como enfermedad, ya
como “preferencia”.

En todo caso, estas metamorfosis hacia la homosexualidad
están ocurriendo sobre todo a nivel de la literatura culta pues,
a nivel popular, siguieron vigentes en el nuevo siglo los este-
reotipos de lo homosexual (ya sea en tanto joto, o puto o, más
recientemente, “gay”) en términos de afeminamiento y anali-
dad, al menos si se juzga a partir de muchas manifestaciones
de la cultura popular en cine, televisión, radio o prensa escrita.
Que sobreviva el estereotipo del homosexual como afeminado
no significa que no tenga también sus cambios pues, en un
ambiente de mayor secularización, ya no se le vincula tanto
con el pecado y el vicio, sino más bien con la enfermedad, la
risa y la democracia (en tanto derechos humanos).

Hay que reconocer también que, en el nuevo siglo, los pro-
pios involucrados retomaron en sus formulaciones de identi-
dad estos aspectos afeminados, ya no como boba mímesis de
lo supuestamente femenino (según lo hizo el discurso literario
del XIX), sino como artilugio de imagen para transgredir el or-
den social, como a su manera habían hecho en el siglo XIX los
dandis, afeminados y lagartijos. La voz heteronormativa del
XIX ridiculizó y censuró un modelo masculino disminuido. En
el XX, las voces de los antes descritos y que ahora se descri-
bían a sí mismos, a veces retomaron esos rasgos afeminados
pero con connotaciones más críticas y reivindicativas. Ya no
se buscó la risa que denigraba sino la que hacía reflexionar o
la que asustaba. En el nuevo siglo el antes afeminado solitario
padeció metamorfosis que, en la segunda mitad de la centuria,
lo multiplicó, lo transformó en legión de homosexuales, de
gays, de travestis, de transexuales, en fin, el variopinto espec-
tro de la diversidad sexual.



441

REFERENCIAS

BOSWELL, John, 1998. Cristianismo, tolerancia social y homosexua-
lidad, Barcelona, Muchnik Editores (Biblioteca Atajos).

COROMINAS, Joan, 1961. Breve diccionario etimológico de la lengua
castellana, Madrid, Gredos.

CUÉLLAR, José T. de, 1947. Historia de Chucho el Ninfo, ed. y pról.
de Antonio Castro Leal, México, Porrúa (Colección de Escritores
Mexicanos).

GONZÁLEZ, Aurelio, 2002. “Poética de lo marginal: entre lo popular
y lo culto”, en La otra Nueva España. La palabra marginada en
la Colonia, Mariana Masera (coord.), Barcelona, UNAM/Azul
Editorial, pp. 101-108.

IRWIN, Robert Mc Kee, Edward J. MCCAUGHAN y Michelle Rocío
NASSER (eds.), 2003. The Famous 41. Sexuality and Social Con-
trol in Mexico, 1901, New York, Palgrave MacMillan.

JIMÉNEZ, A., 1962. Picardía mexicana, México, Libro Mex Editores.
NOVO, Salvador, 1998. La estatua de sal, pról. de Carlos Monsi-

váis, México, Conaculta.
PEDROZA, Teófilo 2004 [1897].  “El ánima de Sayula” en Identida-

des. Centro de estudios de Género y sexología, http://www.iden-
tidades.org/literatura/sayula.htm.

SANTAMARÍA, Francisco Javier, 1959. Diccionario de mejicanismos,
México, Porrúa.




