
187Andamios

Genealogía de las herencias coloniales.
Entrevista a Santiago Castro-Gómez

Fernando Hernández González*

Tania Rodríguez Mora**

En 1996 Santiago Castro-Gómez publicó en España Crítica de la razón 
latinoamericana. Los temas y las problemáticas ahí expuestos fueron 
provocativos y a la vez estimulantes. El libro propone un desmontaje 
de los llamados discursos latinoamericanistas, tanto en su aspecto li
beracionista como historicista. El término “crítica”, que aparecía en 
el título, se refería a un proceso de re-categorización teórica de los 
fundamentos del pensamiento latinoamericano, y para este objetivo 
se inspiraba en el método genealógico de raigambre nietzscheano, con
tinuado en las obras de Michel Foucault, y retomado por Santiago 
Castro-Gómez de una manera muy original, para iniciar y articular una 
saludable re-lectura de “la tradición”. Aunque se dirigía al conjun
to del pensamiento social latinoamericano (liberacionismo, historicismo, 
dependentismo) dedicó especial atención a la historia de las ideas prac
ticada hasta ese momento en América Latina, ligada indudablemente a 
la figura intelectual de Don Leopoldo Zea. El libro suscitó reacciones, 
incluso virulentas, de los distintos grupos intelectuales adheridos al pa
radigma latinoamericanista, cuya necesidad de revitalización se había 
hecho patente ya en la década de los ochenta. Su perspectiva generó 
polémicas en torno al postmodernismo y a la globalización, pero con 
el paso del tiempo esta obra seminal de Castro-Gómez se constituyó  
en una nueva plataforma para debatir, construir y deconstruir la tra
dición latinoamericanista. En 2011, y debido al impacto de esta obra en 

* Maestro en Estudios Latinoamericanos por la UNAM. Profesor de tiempo completo de 
la Academia de Historia y Sociedad Contemporánea de la UACM. Correo electrónico: 
fernaher2000@yahoo.com.mx
** Doctora en Sociología por El Colegio de México. Profesora de tiempo completo de 
la Academia de Ciencias Sociales de la UACM. Correo electrónico: taniarodmor@yahoo.
com.mx

Volumen 9, número 20, septiembre-diciembre, 2012, pp. 187-199



188 Andamios

Fernando Hernández González y Tania Rodríguez Mora

la escena de las ciencias sociales de la región, se reeditó la Crítica de la 
razón latinoamericana.
	 En la actualidad, el Dr. Castro-Gómez es profesor de la Pontificia 
Universidad Javeriana (Bogotá), en donde forma parte del Departamento 
de Estudios Culturales, desde donde ha impulsado el debate y la re
flexión crítica sobre las formas de hacer ciencia social “desde América 
Latina”. Sus contribuciones se plasman en  libros clave como Teorías sin 
disciplina. Latinoamericanismo, poscolonialidad y globalización en debate 
(1998); Pensar (en) los intersticios. Teoría y práctica de la crítica poscolonial 
(1999); La reestructuración de las ciencias sociales en América Latina 
(2000); Indisciplinar las ciencias sociales. Geopolíticas del conocimiento y 
colonialidad del poder (2002), y El giro decolonial. Reflexiones para una 
diversidad epistémica más allá del capitalismo global (2007).
	 Durante la primera década del presente siglo, el autor llevó el análisis 
genealógico al ámbito de la historia colombiana, como puede verse 
en sus libros La hybris del punto cero (2005) y Tejidos oníricos (2009), 
que son punto de referencia para re-pensar la historia de los países 
de la región desde una visión que escapa de la tradición nacional y la 
homogenización de los procesos socio-culturales.  
	 Santiago Castro-Gómez estudió filosofía en la Universidad de San
to Tomás de Bogotá. Es maestro en filosofía por la Eberhard-Klars 
Universität Tübingen en Alemania, y su doctorado en filosofía lo reali
zó en la Universidad de Frankfurt (Alemania). Sin lugar a dudas, 
Santiago Castro-Gómez es hoy una de las figuras intelectuales más 
importantes de América Latina. Sus aportaciones teóricas y su crítica in
teligente a la tradición latinoamericanista son imprescindibles para 
comprender el devenir de la  crítica social  en la región.  

—Uno de los rasgos destacados de tu trabajo como investigador es el uso que 
haces del  método genealógico. ¿Cómo fue que llegaste a su utilización para ha­
cer la crítica del pensamiento latinoamericano?  ¿Cómo redefines su uso en  
tus  libros La hybris del punto cero (2005) y Tejidos Oníricos (2009)?
—Primero que todo, muchas gracias por invitarme a conversar. Ha
ce ya muchos años que no voy a México, así que me alegra poder 
relacionarme a través de su revista con el público mexicano interesado 



189Andamios

Genealogía de las herencias coloniales

en estos temas. La pregunta que hacen es compleja y necesito algo de 
tiempo para elaborar la respuesta. Como saben, fue Nietzsche quien 
propuso la genealogía como método para rastrear el nacimiento de 
los valores (bien, mal, justicia, altruismo, etcétera), mostrando que es
tos tienen una historia y que se forman al interior de unos juegos de 
fuerzas, es decir, que no remiten a ningún “origen”. En Nietzsche, por 
tanto, la genealogía opera como una crítica de los valores morales, que 
radicaliza el concepto de “crítica” introducido por Kant. En Foucault, 
por su parte, la genealogía se convierte ya en una analítica del poder, esto  
es, en un método que permite trazar la historia del modo en que tanto el  
saber como la verdad se encuentran ligados a mecanismos históricos  
de poder. Aquí, como en Nietzsche, el valor de la verdad no dependerá de  
su origen (Dios, la Naturaleza, el Sujeto), sino del modo en que esta 
verdad funciona al interior de dispositivos de poder. La genealogía se  
convierte entonces en un análisis de las prácticas discursivas y no 
discursivas a partir de las cuales se produce y circula socialmente la 
verdad en un momento histórico específico. 
	 Pues bien, cuando escribí Crítica de la razón latinoamericana en 1996 
apenas estaba comenzando a utilizar la genealogía como método para 
hacer un tipo de “crítica” que se oponía frontalmente a la “historia de 
las ideas”, que por aquella época era el método usado por la filosofía la
tinoamericana. Lo que hacían estos historiadores de las ideas, muy 
inspirados en los trabajos de Leopoldo Zea, era indagar cómo un puñado 
de pensadores latinoamericanos (Bolívar, Rodó, Martí, Vasconcelos, 
Reyes, etcétera) han venido descubriendo que “América Latina” es una 
entidad histórica y cultural que se diferencia esencialmente de Europa. 
Ahora bien, lo que diferencia la genealogía de este tipo de investigación 
es precisamente que el significante “Latinoamérica” no es visto como 
designando una entidad cultural o territorial previa a las relaciones de 
poder que la producen, y de la cual unos sujetos ilustrados pueden “tomar 
conciencia”. Desde una investigación genealógica, “América Latina” no es 
“origen” sino efecto de verdad, de tal modo que lo que se procura analizar 
es el funcionamiento histórico de los discursos que han producido  
tal efecto. El objeto de estudio no es, pues, Latinoamérica como cosa-en-
sí, sino el Latinoamericanismo como conjunto heterogéneo de discursos 
que producen narrativamente una verdad sobre “lo latinoamericano”, 



190 Andamios

Fernando Hernández González y Tania Rodríguez Mora

cuyo valor fue agenciado políticamente a través de regímenes nacio
nal-populistas durante todo el siglo XX. Como pueden ver, se trata de un 
procedimiento radicalmente diferente al que proponía en ese momento 
la filosofía latinoamericana en clave de historia de las ideas.
	 Ahora bien, aunque ya en la época en que escribí Crítica de la ra­
zón latinoamericana había empezado a familiarizarme con las teorías 
poscoloniales, sobre todo con la obra de Said, fue apenas más tarde 
que conocí el trabajo de la red modernidad/colonialidad y me vinculé a 
ella de forma activa durante varios años. Lo que entendí a partir de los 
trabajos de Aníbal Quijano, Walter Mignolo, Edgardo Lander, Arturo 
Escobar y otros autores, es que una cosa es el colonialismo y otra cosa muy 
distinta es la colonialidad. Las ciencias sociales de la región han hablado 
hasta la saciedad del “colonialismo”, mostrando cómo la violencia, 
la desigualdad, el saqueo de los recursos naturales, las ideologías, et
cétera, fueron implementadas en esta parte del mundo gracias a la 
dominación colonial europea que comenzó en 1492. Pero de lo que  
no han hablado mucho es de la “colonialidad”, es decir, del modo  
en que esas violencias y desigualdades se han vuelto una herencia histórica 
que permea el modo de ser de los sujetos en estos países hasta hoy,  
y que funciona con una lógica distinta a la de las instituciones políti
cas y los modos de dominación colonial o neocolonial. Lo que quiero 
decir es lo siguiente: mientras que el colonialismo es un fenómeno de 
orden “molar”, que atañe al modo en que los países de América Latina 
se inscriben asimétricamente en un sistema global de dominación que 
les excluye y les condena a la dependencia económica, la colonialidad 
en cambio es un fenómeno de orden “molecular”, que atañe al modo en  
que los sujetos valoran sus relaciones con los demás, con el conocimiento 
y consigo mismos. La colonialidad (del poder, del saber y del ser) es, 
por tanto, un modo de valoración que no puede simplemente derivarse 
de la lógica económica y geopolítica del colonialismo. Si bien ambos fe
nómenos se encontraban al comienzo genéticamente ligados (siglos  
XVI-XVIII), la colonialidad se desarrolló históricamente como un fenó
meno relativamente independiente del colonialismo después de las 
guerras de independencia.
	 En mis libros La hybris del punto cero y Tejidos Oníricos me ocupo 
entonces del problema de cómo hacer una historia de la colonialidad  



191Andamios

Genealogía de las herencias coloniales

en Colombia. Cómo narrar un tipo de experiencia que no se desplie
ga en el ámbito de la racionalidad de las instituciones sociales, sobre 
todo de la economía, sino en la microfísica del poder, a partir de la cual 
se producen las subjetividades y los modos de valoración. Y es aquí 
donde aparece nuevamente la genealogía como el método adecuado 
para trazar este tipo de historia. Puedo decir entonces que, en esos dos 
libros, la genealogía es el método que me permite ofrecer una alternativa 
al “análisis del sistema-mundo”, que es el método utilizado por autores 
como Quijano, Mignolo y Grosfoguel para narrar la historia de las he
rencias coloniales en América Latina. La genealogía, por el contrario, no   
está centrada en una macro-sociología histórica de carácter molar, si
no que opera como una analítica de las tecnologías de conducción 
colonial de la conducta que han operado en la historia de Colombia. 

—Algunos críticos de tu trabajo señalan que corres el “peligro” de caer 
en posiciones anti-humanistas por desconocer la importancia del sujeto, 
argumento que se ha utilizado muy reiteradamente para criticar a una de 
tus principales influencias filosóficas: Michael Foucault. ¿Qué opinas al 
respecto?
—No he desconocido nunca la “importancia del sujeto”. Todo lo con
trario, mis investigaciones se centran precisamente en los procesos de 
subjetivación en Colombia, más concretamente, en las técnicas a partir 
de las cuales se ha buscado gobernar la conducta de los sujetos. Lo que 
sí combato es la idea del sujeto soberano, es decir, la tesis de que las 
relaciones con los demás, con el conocimiento y con uno mismo puedan 
ser remitidas a la actividad de un sujeto que opera con anterioridad a 
las técnicas y prácticas que lo producen. Creo que esto lo explica muy 
bien Foucault en la última fase de su obra, por desgracia muy poco 
conocida por la mayoría de sus críticos, que se centran exclusivamente 
en los textos anteriores a 1978. Pero después de esa fecha, Foucault 
modificó notablemente su analítica del poder, anteriormente centrada 
en el modelo bélico, y mostró que la subjetividad es una variable inde­
pendiente tanto del poder como del saber, de tal modo que hablar de 
“libertad” no conlleva necesariamente reintroducir el humanismo que ha
bía criticado antes. La autonomía del sujeto no consiste en sustraerse a 
las relaciones de poder, sino en utilizar estratégicamente unas técnicas 



192 Andamios

Fernando Hernández González y Tania Rodríguez Mora

para la conducción de la propia conducta que establezcan líneas de 
fuga frente a las formas de gubernamentalidad hegemónicas. De este 
problema me he ocupado con amplitud en uno de mis últimos libros.1 

—Nos parece interesante que, pese a la crítica que has realizado a la historia 
de las ideas de América Latina, hagas referencia a autores de la tradición 
latinoamericana o hispanoamericana en tu trabajo re-significándolos. Nos 
llama particularmente la atención tu lectura del filósofo español José Ortega 
y Gasset. ¿Cómo valoras su contribución y qué otros autores del “panteón” de 
la filosofía en español te interesan?
—Ortega fue siempre un personaje interesante para mí, pero no porque 
hace “filosofía en español”, sino porque a través de su obra se plantea 
por primera vez en América Latina el problema del historicismo, que es  
el punto de partida de mi propia reflexión. Con el término “historicismo” 
me refiero a esa tradición filosófica, nacida en el siglo XIX en Alemania, 
que afirma el carácter histórico de la existencia humana. Simplificando 
demasiado, diría que esto significa por lo menos tres cosas. Primero, que  
el estudio de las acciones humanas no puede ser reducido a una mera 
descripción de hechos, derivada metodológicamente de las ciencias 
naturales, sino que demanda una comprensión no naturalista del modo 
en que los hombres se comportan socialmente. Segundo, que todos es
tos modos de conducirse, si bien no son completamente aleatorios, no  
pueden entenderse sino como radicalmente históricos, es decir, que 
no pueden ser estudiados a partir de una perspectiva universalista  
o totalizante, centrada en algún concepto de “naturaleza humana”, lo 
cual conlleva, entre otras cosas, la renuncia a postular de antema
no unas metas generales que le den sentido a los procesos históricos 
de la humanidad en su conjunto. De lo que se trata, precisamente, es de 
estudiar la génesis radicalmente histórica de las prácticas, los valores, 
las racionalidades, resaltando su carácter singular y contingente, 
abandonando así cualquier modelo universal de carácter metafísico y 
ontológico. Tercero, que las preguntas que hacemos al pasado se ha
cen siempre desde una experiencia presente, desde unos modos de 

1 Castro-Gómez, S. (2010), Historia de la gubernamentalidad. Razón de Estado, liberalismo 
y neoliberalismo en Michel Foucault, Bogotá: Siglo del Hombre Editores.



193Andamios

Genealogía de las herencias coloniales

valoración (éticos y políticos) y unas relaciones múltiples de poder que 
atraviesan no sólo a quien hace las preguntas, sino que operan como 
condiciones de posibilidad a partir de las cuales esas preguntas son 
posibles aquí y ahora.
	 Digo entonces que a través de Ortega se discuten por primera 
vez en América Latina este tipo de problemas levantados por el his
toricismo, pero que lamentablemente fueron leídos a partir de un filtro 
“nacionalista” (sobre todo en México, hacia la década de 1950), lo cual  
desvirtuó sus contenidos filosóficos y los convirtió en un simple asun
to de historiografía: la “historia de las ideas”. Me parece que fue 
precisamente la instrumentalización política de la obra de Ortega lo  
que desembocó en ese laberinto denominado “filosofía latinoamericana”. 
Yo creo que es necesario volver “atrás” de esas lecturas latinoamericanistas 
y retomar el camino de los problemas filosóficos planteados por el his
toricismo de Ortega para releerlos en clave genealógica. De lo que se 
trata, en últimas, es de mostrar que las preocupaciones de autores como 
Nietzsche y Foucault en torno a la genealogía no son completamente 
novedosas, sino que deben ser leídas en la tradición de una crítica de 
la razón histórica a la que pertenecen también autores como Dilthey, 
Troeltsch, Meineke y Ortega. Re-andar, entonces, el camino de Ortega, 
y des-andar el de la filosofía latinoamericana es un trabajo de largo 
aliento que espero realizar alguna vez. 

—Desde tu libro Crítica de la razón latinoamericana (1996) hasta tus tra­
bajos más recientes has señalado que los discursos latinoamericanistas, en 
sus vertientes tanto liberacionista como historicista, tienden a configurar 
exterioridades que operan como fundamentos de una serie de mecanismos 
de exclusión, y como puntos de partida para la elaboración de continuida­
des históricas que ignoran u ocultan las múltiples historias que desbordan 
esas identidades culturales preconcebidas y omnicomprensivas, del tipo “los 
latinoamericanos somos…”, “los indios son…” “Occidente ha sido…” ¿Qué 
tan vigente consideras esta crítica? 
—El Latinoamericanismo y el populismo funcionan muy bien juntos. 
Mientras persista esa geopolítica que margina a los países de América 
Latina en nombre de intereses coloniales, siempre tendrá cabida en  
la región el surgimiento de regímenes populistas, con su retórica de 



194 Andamios

Fernando Hernández González y Tania Rodríguez Mora

la exterioridad y la autenticidad. Es como un círculo vicioso. En estos 
países, la crítica al imperialismo parece caer indefectiblemente en un 
lenguaje binario y maniqueo que postula la existencia de algún ámbito de 
“otredad” epistémica, social o política, de cuyas energías fundamentales 
deberíamos alimentarnos. El Latinoamericanismo es un conjunto de dis
cursos que postulan un modo auténtico de valoración, propio de la 
“América profunda”, de la “sabiduría popular” o de los “conocimientos 
ancestrales”, que aunque oculto bajo la lógica de la dominación co
lonialista, impulsa sin embargo, “desde abajo”, todas las luchas por la 
liberación en el continente. Yo creo que esta es una peligrosa retóri
ca de la cual debemos separarnos. Precisamente, lo que han mostrado 
mis libros es que atacando la lógica del colonialismo no desaparecerá 
automáticamente la experiencia de la colonialidad. Debemos entender 
que una cosa son las luchas anti-imperialistas, y otra muy distinta son 
las prácticas decoloniales, porque éstas no están dirigidas primariamente 
a combatir factores externos, sino a transfigurar las formas de valoración 
y de gobierno a través de las cuales hemos devenido sujetos. 

—¿Qué significación tiene la re-edición de tu Crítica de la razón lati
noamericana? ¿Significa un balance de tu propio trabajo? ¿Consideras que 
esta nueva edición es pertinente en el contexto de una especie de “segunda 
oleada latinoamericanista” asociada a la existencia de gobiernos populistas o 
de centro-izquierda en algunos países de la región?
—Hay varias razones que motivaron la re-edición. En primer lugar, me  
da la impresión de que, a pesar de la excelente recepción que tuvo ha
ce quince años, Crítica de la razón latinoamericana no fue un libro 
bien comprendido en su tiempo. Se le interpretó como una especie 
de “manifiesto posmoderno” y como una apología de los “estudios cul
turales”. Casi todas las reseñas que se escribieron sobre el libro hacían  
énfasis en lo mismo. Hoy reconozco que el lenguaje vanguardista  
con que fue escrito el libro dio pie a todas estas lecturas. No había so
pesado aún el gran poder que tienen las herencias coloniales en América 
Latina y su vinculación intrínseca y patológica con la modernidad. Mi 
visión de la modernidad era todavía muy eurocentrada. Pero más allá de 
todas estas debilidades en el diagnóstico, hay en el libro una propuesta 



195Andamios

Genealogía de las herencias coloniales

de re-significación de la filosofía latinoamericana que no fue aprecia
da debidamente por los críticos. Me pareció entonces que, decantado 
ya el debate sobre la posmodernidad, el tiempo estaba maduro para una 
nueva edición del libro, presentándolo como el primer eslabón de un am
plio proyecto genealógico que comenzaría a materializarse en mis libros 
La hybris del punto cero y Tejidos Oníricos. Proyecto cuyo arco podría 
trazarse del siguiente modo: de la filosofía latinoamericana a la ontolo
gía crítica del presente en Colombia, o quizás más precisamente: de la 
historia de las ideas a una genealogía de las tecnologías de gobierno  
a partir de las cuales hemos sido subjetivados en un país como Colombia, 
marcado por las herencias coloniales. Un proyecto genealógico que 
busca salir del laberinto de la filosofía latinoamericana y proponer algo 
creativo en su lugar. 
	 Un segundo factor que impulsó la re-edición del libro tiene que 
ver con lo que ustedes acaban de decir. Como efecto perverso de la 
emergencia de algunos gobiernos populistas en la región, se ha venido 
reactualizando la idea de que es posible acudir a una instancia de 
exterioridad cultural con respecto a “Occidente”, desde la cual se ar
ticularían determinados proyectos de liberación. Recordemos que esta 
fue, precisamente, la pretensión de los discursos latinoamericanistas en 
el siglo pasado. Sin embargo, y tal vez debido al gran protagonismo de 
algunos movimientos indígenas en los procesos políticos del mundo 
andino, se ha popularizado un discurso según el cual, las poblaciones 
indígenas y afro-descendientes son “sujetos-otros” que poseen formas de 
conocer y de actuar, ubicadas en la exterioridad del mundo occidental. En 
eso, seguramente, consiste la “segunda oleada del latinoamericanismo” 
que ustedes mencionan. Por desgracia, y esto es algo que debo lamentar, 
algunos conceptos de la red modernidad/colonialidad han sido leídos 
como soportes teóricos de esta visión. Se quiere leer el “giro decolonial” 
en clave de esencialismo cultural. La re-edición de Crítica de la razón 
latinoamericana obedece entonces al intento de desmarcarme con ur
gencia de esta lectura “pachamámica”. Lo que quiero dejar claro es que  
mi genealogía de las herencias coloniales nada en absoluto tiene que ver 
con la búsqueda de los orígenes, o con la recuperación de alguna verdad 
oculta, sino que crece a partir de una deconstrucción de las identidades 



196 Andamios

Fernando Hernández González y Tania Rodríguez Mora

culturales como la que propuse quince años atrás. El retoque que he dado 
al capítulo seis del libro (“Razón poscolonial y filosofía latinoamericana”) 
apunta precisamente en esa dirección. 

—¿Cómo caracterizarías ese proyecto de pasar de una filosofía latinoamericana 
a una ontología crítica del presente en Colombia?
—Bueno, yo diría que mi proyecto busca responder a la pregunta: ¿có
mo relacionarnos con el pasado? ¿Cómo narrar la historia de un pasado 
que se encuentra todavía presente? Recuerden que la modernidad es un 
proyecto de desapego del pasado, de ruptura radical con lo que fue y de 
anticipación constante del porvenir. La perspectiva de la modernidad/
colonialidad, por el contrario, afirma que en estos países el pasado 
no se ha ido, que sigue actuando en el presente y sobre-determina in
cluso nuestros anticipos futuristas. Lo que he querido investigar en 
mis libros La hybris del punto cero y Tejidos Oníricos es el modo como 
nos relacionamos con el pasado en un país marcado fuertemente por 
las herencias coloniales. ¿Cómo narrar el pasado desde un presente 
atravesado por los modos de valoración que arrastran la colonialidad 
del poder, del saber y del ser? ¿Cómo construir una narrativa del pasado 
que escape a las tentaciones del humanismo filosófico, del autoctonis
mo epistémico y del populismo político? Desde luego, y esto se relaciona  
con lo ya dicho en torno al historicismo, la narrativa del pasado tiene co
mo objetivo participar en una lucha por la significación del presente. 
Una lucha que, desde mi perspectiva en particular, debería orientarse 
a promover una transvaloración de las herencias coloniales, lo que con 
Ramón Grosfoguel hemos llamado “el giro decolonial”.2

—Pasando a otro tema, ¿cuál es tu balance de dos décadas de trabajo de los 
estudios subalternos, poscoloniales o de-coloniales en América Latina, o de la eti­
queta más amplia de los estudios culturales, en términos de su contribución 
al conocimiento de la región y de su alcance “indisciplinador” en las Ciencias 
Sociales? A partir de lo anterior, ¿cuál es tu visión del quehacer de los filóso­
fos y “científicos sociales” en la región? 

2 Castro-Gómez, S.  y Grosfoguel R. (2007), El giro decolonial. Reflexiones para una di­
versidad epistémica más allá del capitalismo global, Bogotá: Universidad Central/Siglo del 
Hombre Editores.



197Andamios

Genealogía de las herencias coloniales

—Me parece que los llamados “estudios”, en todas sus variantes (cul
turales, poscoloniales, ambientales, literarios, de género, etcétera) han 
refrescado mucho el quehacer de las Ciencias Sociales en América Latina 
durante las últimas décadas. Han combatido con éxito los lenguajes 
binarios desde los cuales se postularon esos esencialismos de género, 
raza, sexo, etcétera, a los que ustedes se refieren. Sin embargo, me da 
la impresión de que el mayor logro ha sido mostrar que el significante 
“modernidad” no puede ser utilizado eurocéntricamente para descri
bir los procesos históricos de América Latina. Los estudios culturales, 
por ejemplo, mostraron que en América Latina la modernidad no se  
opone a la tradición sino que, por el contrario, existe aquí una hi
bridación continua entre lo moderno y lo tradicional, sobre todo en  
el ámbito de la cultura popular. El filósofo Bolívar Echeverría recoge es
ta idea con su concepto del “ethos barroco” y enseña que nuestra 
inserción en la modernidad capitalista ha sido distinta a la de Europa y  
los Estados Unidos. Por su parte, los estudios poscoloniales señala
ron que las herencias coloniales de América Latina no son un fenómeno 
que pertenece al “pasado de la modernidad”, y que desaparecerán en 
la medida en que se intensifiquen los procesos de modernización. Por  
el contrario, modernidad y colonialidad son como las dos caras de una  
misma moneda. Son fenómenos correlativos y mutuamente depen
dientes. En esta parte del mundo, la experiencia de la modernidad se 
ha dado siempre a través de la experiencia de la colonialidad. Yo creo 
que estos han sido aportes muy importantes para las Ciencias Sociales 
de la región.

—Para concluir Santiago, nos gustaría que nos hablaras sobre los proyectos 
en que estás trabajando actualmente.
—Hay varios proyectos circulando por mi mente. Por lo pronto quiero 
terminar el último libro de la serie “Genealogías de la colombianidad”, 
que analiza las formas de relacionamiento de los sujetos consigo mis
mos durante los años sesenta en Colombia. Aquí busco examinar las 
prácticas autónomas de subjetivación puestas en marcha por persona
jes como los nadaístas, hippies, rockeros, artistas, curas y estudiantes 
revolucionarios. El proyecto está ya bastante avanzado en su fase 
primera, la del levantamiento de archivo, pero falta todavía lo más duro. 



198 Andamios

Fernando Hernández González y Tania Rodríguez Mora

De otro lado, ya tengo listo el manuscrito para un libro sobre Michel 
Foucault que vendría a complementar la Historia de la gubernamentalidad 
que publiqué hace dos años. Sería una especie de volumen II, en el que 
abordo el problema de la estética de la existencia en los últimos cursos 
dictados por el filósofo francés. Espero poder sentarme a terminar este 
libro el año que viene. Creo que con esto ya tengo suficiente trabajo por 
ahora.

Fuentes consultadas

Castro-Gómez, S. (1996), Crítica de la razón latinoamericana, Barcelona: 
Puvill Ediciones.

Castro-Gómez, S. (1998), Teorías sin disciplina. Latinoamericanismo, pos­
colonialidad y globalización en debate, México: Miguel Ángel 
Porrúa.

Castro-Gómez, S. (1999), Pensar (en) los intersticios. Teoría y práctica de 
la crítica poscolonial, Bogotá: Instituto Pensar.

Castro-Gómez, S. (2000), La reestructuración de las ciencias sociales en 
América Latina, Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana.

Castro-Gómez, S. (2002), Indisciplinar las ciencias sociales. Geopolíticas del 
conocimiento y colonialidad del poder, Quito: Abya-Yala Editores.

Castro-Gómez, S. (2005), La hybris del punto cero. Ciencia, raza e ilus­
tración en la Nueva Granada (1750-1816), Bogotá: Universidad 
Javeriana (tercera edición: 2010).

Castro-Gómez, S. (2007), El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad 
epistémica más allá del capitalismo global, Bogotá: Siglo del Hom
bre Editores / Instituto de Estudios Sociales Contemporáneos, 
Universidad Central / Instituto Pensar, Pontificia Universidad 
Javeriana.

Castro-Gómez, S.  y Grosfoguel R. (2007), El giro decolonial. Reflexiones 
para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global, 
Bogotá: Universidad Central / Siglo del Hombre Editores.

Castro-Gómez, S. (2009), Tejidos Oníricos. Movilidad, capitalismo 
y biopolítica en Bogotá (1910-1930), Bogotá: Universidad 
Javeriana.



199Andamios

Genealogía de las herencias coloniales

Castro-Gómez, S. (2010), Historia de la gubernamentalidad. Razón de 
Estado, liberalismo y neoliberalismo en Michel Foucault, Bogotá: 
Siglo del Hombre Editores.

Volumen 9, número 20, septiembre-diciembre, 2012, pp. 187-199




