
115Andamios

Totalidad, sujeto y política: los aportes de René Zavaleta 
a la teoría social latinoamericana

Jaime Ortega Reyna*

Resumen. El presente texto tiene como finalidad mostrar la forma 
en que se articulan la perspectiva política y epistemológica en  
la obra del sociólogo boliviano René Zavaleta. El concepto central 
que desarrollaremos de su compleja obra será el de totalidad. 
René Zavaleta ha sido, quizá, el más importante teórico boliviano  
durante el siglo XX, y su obra sigue siendo de gran importancia 
hasta el día de hoy.

Palabras clave. Totalidad, política, René Zavaleta, marxismo, 
Bolivia.

A René Zavaleta Mercado podemos definirlo de diversas formas: quizá 
la más acertada sea la ser la conciencia intelectual de su país. Es, por 
definición, el intelectual crítico de Bolivia. Fue también un militante 
político (pasando desde  el nacionalismo revolucionario en el Movimien­
to Nacional Revolucionario [MNR] hasta el Partido Comunista Boliviano 
[PCB]). Ocupó espacios importantes en el primer Estado moderno de 
Bolivia, construido después de la revolución de 1952, haciéndose cargo 
del ministerio de Minas. También fungió como diputado por el entonces 
poderoso MNR. Entre sus actividades periodísticas se cuenta la de ser 
corresponsal del semanario Marcha de Uruguay. Como académico, fue 
profesor universitario invitado en Oxford. En México fue profesor de la  
Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM) y el primer di­
rector académico de la Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales  
(FLACSO) México. Su biografía es la de un hombre de época: entre la 

* Doctorante en Estudios Latinoamericanos por la UNAM. Es profesor de asignatura en 
el Colegio de Estudios Latinoamericanos, UNAM. Correo electrónico: jaime_ortega83@
yahoo.com.mx

Volumen 9, número 20, septiembre-diciembre, 2012, pp. 115-135



116 Andamios

Jaime Ortega Reyna

política, la teoría y el exilio. Su legado es ante todo de tipo teórico.  
La persistencia de su pensamiento es palpable en varios frentes: la teo­
ría del Estado (Oliver,  2009), del partido político (Concheiro, 2011), 
de la subjetividad y la subjetivación (Modonesi, 2010) o del lugar de 
América Latina en el sistema-mundo (Gandarilla, 2006). En tiempos 
recientes incluso ha rebasado la lengua española y ha sido confrontado 
por el afamado intelectual italiano Antonio Negri (2011: 122). Su enorme 
influencia, sin embargo, se vio opacada por la larga noche de aquello 
que se conoció como el pensamiento único, y que ahora retorna a pasos  
agigantados en un país que experimenta cambios sociales sustancia­
les. En un país como Bolivia, donde campo intelectual y política estatal 
están estrechamente ligados, no sorprende que Zavaleta se presente 
como una fuente del que todos son deudores, desde la posición oficial 
del vice-presidente García Linera, hasta la de los intelectuales críticos co­
mo Raúl Prada o Luis Tapia. Zavaleta es leído por estos intelectuales 
contemporáneos, y su instrumental teórico utilizado para afrontar  
los retos del presente, desde las más diversas posturas. Es por eso que 
nos parece relevante traer a colación una de las que consideramos sus 
principales aportaciones: la teoría del conocimiento en relación con 
la constitución del sujeto político. El lenguaje de Zavaleta es el de  
un deudor indiscutido de la gran obra del marxismo del siglo XX: Historia 
y conciencia de clase de Lukács, pero siempre pensada desde su situación 
histórico concreta. Es esto lo que es tan enriquecedor en el pensamiento 
de Zavaleta: su vigencia como obra que aporta al pensamiento social 
latinoamericano rebasa los estrechos límites de las fronteras desde las 
que escribió. 
	 Sólo recientemente se ha podido volver a tener un acceso masivo  
a su obra. En 2008 apareció por primera vez en su país natal su última 
obra (póstuma) Lo nacional-popular en Bolivia (Zavaleta, 2008) que has­
ta entonces sólo había sido publicada  en México; en 2009 el Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales (CLACSO) puso a disposición 
de los lectores una compilación muy amplia de sus principales textos 
(Zavaleta, 2009); finalmente, la editorial Plural de La Paz comenzó a 
publicar sus obras completas, iniciando el primer volumen con todos 
sus escritos desde 1957 hasta 1974 (Zavaleta, 2011). Este renovado 
interés por un pensamiento que no se dejó cosificar por ortodoxias de 



117Andamios

Totalidad, sujeto y política

ningún tipo brindará nuevos frutos en la interpretación, no sólo de su 
obra, sino de también de procesos sociales contemporáneos.
	 Esbozaremos entonces lo que consideramos uno de sus principales 
aportes: el problema del conocimiento con respecto al sujeto y la to­
talidad, así como la impronta política que tiene cada uno de estos 
conceptos en su obra. 

El sujeto en el centro  

René Zavaleta iniciará la discusión sobre la forma social que toma el 
conocimiento, a través de lograr encarar la problemática del lugar es­
pecífico del sujeto cognoscente. Se trata de un reconocimiento de que 
los sujetos que se aventuran en el conocimiento de los fenómenos 
sociales, de la realidad en la que se encuentran, que determinan con su  
actividad, pero que a su vez los determina, no se encuentran en una re­
lación directa con dicho conocimiento. No hay relación inmediata  
entre el sujeto cognoscente y el objeto a conocer, es este hecho la pri­
mera instancia que debemos considerar para el resto de la discusión. 
El problema que asoma entonces es el de la relación sujeto-objeto, 
siguiendo la tradición hegeliana del marxismo que Lukács heredara 
al marxismo occidental. En este caso Zavaleta asumirá que el sujeto 
no lo es en abstracto: el sujeto que busca conocer la realidad social es 
productor, un sujeto que crea y recrea su situación en el mundo. En 
los fragmentos de la sociedad se nos presenta el sujeto social, el sujeto 
político, el sujeto productor, aunque todos ellos son para Zavaleta un 
solo sujeto: la clase social, no como conglomerado sociológico dado, sino 
como subjetividad política a construir. Los individuos pertenecientes a 
la clase social se fragmentan, bien se presentan como sujetos sociales 
pertenecientes a una entidad comunitaria con diversos vínculos, bien  
se asumen como sujetos políticos en la forma moderna de la ciudadanía, 
o bien como sujetos creadores de la riqueza al interior del silogismo que 
hay entre producción y  consumo (Marx, 2001: 3). 
	 En este orden de ideas Zavaleta tiene claro que cualquier intento 
de acción política por parte de la clase social pasa necesariamente por  
el acto de conocer, tal como intenta él registrarlo en el caso de la 



118 Andamios

Jaime Ortega Reyna

revolución boliviana de 1952. Y este acto de conocer no es más que la 
encarnación desde un punto de vista particular de la relación del sujeto 
con el objeto. Ya desde el inicio del texto de 1974 titulado La revolución 
de 1952 y las tendencias sociológicas emergentes, Zavaleta deja en claro 
algo: la sociedad capitalista, y sus múltiples relaciones, se presentan de 
forma aparente y no esencial, como algo que no es o que no termina 
nunca de ser, algo incompleto y fragmentado. Pero esta forma de pre­
sentarse no es de ninguna manera casual, ni se da por ella misma. No 
es que la realidad se presente de otra forma a la que es, de forma 
aparencial, sesgada, disminuida, incompleta, por sí misma. Entendemos 
que la realidad no se presenta cercenada en sí misma y por sí misma. 
El problema de que el fenómeno social se le presente al sujeto como 
algo velado, incompleto, deforme, transfigurado, no es responsabilidad 
de la realidad: es porque el sujeto así la percibe de forma inmediata.  
La dificultad que representa la disputa por lograr el conocimiento no está, 
para Zavaleta, primordialmente en el objeto del conocimiento, en sus 
formas de manifestarse y del aparecer cotidiano. El dilema fundamental 
está en el sujeto que encara al objeto de conocimiento. Es así porque 
la determinación fundamental de esta relación de conocimiento lo po­
siciona en franca desventaja. El primer problema entonces, es que el 
sujeto no se asume como tal. El sujeto que intenta encarar la relación de 
conocimiento con el objeto es un sujeto que no se asume como sujeto 
completo, total, no es entonces un sujeto que se reconoce en un mis­
mo tiempo como elemento social, político y productivo. Su visión del 
lugar está fragmentada, su acto productivo lo aleja de su carácter social 
y político. La clase entonces no está pre-constituida, no es un elemento 
dado. No es tal clase social hasta que puede asumirse como sujeto social, 
político y productor en plenitud, esto es, cuando es capaz de desplegar 
su praxis entendida como actividad política de transformación. La cues­
tión se problematiza aún más cuando este acto de conocimiento se 
asume como un proceso en donde son las condiciones en las que nace y  
se desarrolla la clase las que posibilitan de hecho el conocimiento, pero 
este a su vez sirve a la primera en su desarrollo político y de lucha, así 
entre clase y conocimiento la relación no es lineal, sino de múltiple 
determinación:



119Andamios

Totalidad, sujeto y política

Puesto que los fenómenos sociales no se muestran sino 
como objetos erráticos de un sujeto que o no está ahí  
o no sabe que le pertenece el papel de sujeto, para cons­
truir esa unidad de acción que es la confusión sujeto-
objeto, puesto que los hechos no son representables ni 
delimitables y que, por consiguiente no se puede elaborar 
el continuum concreto-representación abstracta-concre­
to de pensamiento que Marx definió como su método  
sociológico, por consiguiente todo conduce aquí a que  
lo que se pueda producir de inteligencia social se entre­
gue a la construcción de un movimiento voluntarista 
(Zavaleta, 1988a: 19).

	
El problema no está en que el objeto se presente como aparencial o fal­
so, sino que encuentra su núcleo problemático en la situación del sujeto. 
Y es que éste sujeto en la sociedad capitalista está atravesado por una 
serie de determinaciones que el joven Carlos Marx había señalado ya des­
de el temprano año de 1844: el problema es que el sujeto que produce 
la vida, la riqueza, las relaciones sociales y las políticas está expropiado. 
Se encuentra separado de su objeto. Se le ha arrebatado la capacidad 
de manipular y transformar libremente al objeto. Está limitado a las 
órdenes de un tipo de orden social y productivo que le impone la forma, 
el tiempo y el ritmo de su relación con el objeto. Efectivamente, para  
Marx la relación sujeto-objeto se transfigura de tal forma que en un mo­
mento determinado hablará del poder independiente que asumen los 
objetos sobre los sujetos. Esta inversión de la relación sujeto-objeto 
atraviesa a toda la sociedad capitalista. Es un hecho que acompaña su 
desenvolvimiento histórico. El sujeto se objetiviza en su actividad, pero 
a su vez, en un acto verdaderamente insólito en la historia humana el 
objeto se humaniza: “el trabajador se convierte en siervo de su objeto” 
(Marx, 2000: 107). Marx señala en este sentido que no sólo el objeto, que 
es exterior al sujeto, que es su creación, sufre una transformación, para  
él, la actividad misma del sujeto asume una forma bizarra, pernicio­
sa: “Por tanto, si el producto del trabajo es la enajenación, la producción 
misma ha de ser la enajenación activa, la enajenación de la actividad; la 
actividad de la enajenación” (Marx, 2000: 108). 



120 Andamios

Jaime Ortega Reyna

	 En la sociedad capitalista el trabajo le es externo al sujeto que trabaja, 
no le pertenece a su ser, no es esta actividad un referente de bienestar 
físico o espiritual, sólo cuando la actividad de trabajar termina el ser 
humano se siente libre. Esto es así porque su capacidad de producir para 
satisfacer sus propias necesidades le ha sido arrebatada violentamente, 
porque sus medios de trabajo y la forma en la que se relaciona con 
ellos no le pertenece a él mismo, sino a otro (Silva, 1979: 95-96).  
Es el destino de la actividad vital del sujeto la que está en juego en el 
capitalismo: la de la posibilidad de reproducir su ser social.
	 Zavaleta lo que hace es sacar las conclusiones epistemológicas y 
políticas de este hecho innegable: el sujeto está expropiado del control 
de sus capacidades, en un orden social y material que él mismo ha 
construido. El sujeto está expropiado de su capacidad de producir 
libremente, según sus necesidades. No es tampoco soberano del tiem­
po ni de la forma de relacionarse con el objeto. Pero también está 
expropiado de su capacidad de modificar su orden político cuando 
lo desee. En otras palabras, está expropiado de su objeto. Por eso es 
entendible que, para Zavaleta, la relación sujeto-objeto sea el punto 
central de la discusión epistemológica, pero también de la constitución 
política de la clase social. Porque contrariamente a otras tendencias, 
Zavaleta considera que un conocimiento distorsionado de la realidad 
social no parte de manera inmediata de formas aparenciales, engañosas 
o falsas, sino que lo que está en el centro de la discusión es el sujeto 
que conoce y su posicionamiento en el mundo: “La colocación misma 
del sujeto sociológico intelectual está dada de un modo que está hecho 
no para conocer si no para no conocer y hasta su propia actividad no es 
sino una acentuación de la distorsión general” (Zavaleta, 1998b: 79). 
	 La distorsión general a la que Zavaleta se refiere es precisamente la 
carencia de objeto por parte del sujeto en el capitalismo. Y aún más, 
precisamente el hecho de que las determinaciones fundamentales a  
las cuales está sometido el sujeto bajo el capitalismo —la división 
social del trabajo, la carencia de medios de producción— son las que 
impiden que el propio sujeto conozca estas determinaciones, el acto  
de la vida diaria lo lleva a dejar de considerarlas. El problema entonces 
es que el sujeto en el capitalismo está colocado en un lugar equivocado 
de conocimiento, pues así como el acto productivo le es ajeno, le es 



121Andamios

Totalidad, sujeto y política

extraño, se le presenta como segmentado, también el lugar donde se 
coloca para acercarse al objeto de conocimiento le resulta extraño, ajeno 
y, por supuesto, segmentado o parcializado. 
	 Zavaleta reconoce efectivamente esta situación de confusión ge­
neralizada en la que se encuentra en estado permanente el sujeto: es 
incapaz de reconocerse como sujeto pleno. La segmentación de su 
acto fundacional (el productivo) lo lleva a segmentar el resto de sus 
características en tanto sujeto. Aquí hay de su parte un reconocimiento 
del carácter social del conocimiento. No se trata pues de un conocimien­
to que se deba a un acto puramente individual, obra de una gran 
mente o un gran genio, sino ante todo se acepta que el conocimiento 
es producto de lo que en la sociedad hay disponible. La figura de un 
individuo aislado, atomizado, pequeño propietario es trasladada al 
ámbito del conocimiento en el capitalismo. Para Zavaleta es falso que un 
solo individuo, por más brillante que sea, puede producir conocimiento 
de forma aislada. No hay pequeños propietarios de las ideas ni de la 
teoría. El conocimiento se construye como forma total, en un plano 
que va más allá de lo individual. Por el contrario, el problema está 
precisamente en que la producción del conocimiento, al igual que el 
resto de la producción, es un hecho social. Es producto de las relaciones 
entre los individuos, no de su separación. Es en la comunidad, en el 
colectivo, como se asume plenamente las potencialidades del sujeto. 
Y es que sólo en comunidad, cuando el sujeto se ejerce plenamente 
como sujeto social, como sujeto político y como sujeto productor, esto 
es, como lo que Zavaleta entiende como clase social, es como se puede 
lograr un pleno conocimiento de la sociedad. 
	 Para Zavaleta está claro que en la Bolivia que el observa, este sujeto 
ha sido producido por las circunstancia concretas del desarrollo capi­
talista y se llama movimiento obrero, específicamente movimiento 
proletario minero. Sólo como clase social, reconocida plenamente en 
su multidimensionalidad espacio-temporal, el sujeto se puede asumir 
como tal; y puede gozar plenamente de los derechos epistemológicos 
que este atributo acarrea: su colocación como sujeto capaz de aprender 
la totalidad que el mismo produce. Es así porque la clase social bolivia­
na encarnada como movimiento obrero rebasa los límites estrechos que 
refieren a lo productivo, y alcanzan las dimensiones de lo político y 



122 Andamios

Jaime Ortega Reyna

de lo social. La clase social que él ve en lucha está en posibilidad de 
totalizarce, de ser sujeto. En la clase social, al fin se logra asumir al 
individuo como parte de la comunidad (social en este sentido), como 
ciudadano que exige y transforma sus derechos (político) y como su­
jeto que crea la riqueza (productor). El sujeto es plenamente sujeto 
cuando es clase social: “Fue el movimiento de la formación económico-
social lo que pidió el uso de un método que no estaba conscientemente 
insertado en nadie” (Zavaleta, 1988a: 20). Este proceso está dado por 
las propias características del desarrollo capitalista, que presenta la to­
talidad como interminables fragmentos.

Conocimiento y política 

Zavaleta está en oposición a la idea de que sólo las sociedades capi­
talistas desarrolladas, centrales o hegemónicas, están en estado de 
disposición de ser conocidas cabalmente, y por tanto transformadas. 
Una sociedad como la boliviana, abigarrada como le llamaba Zavaleta, 
cruzada por una multiplicidad de tiempos históricos, cuya unidad sólo 
es formal y no real, también puede  ser conocida plenamente, y por ende 
transformada. Zavaleta es muy cauto en este terreno por una razón: 
parecería que sólo donde las mediaciones políticas son sólidas —en  
este caso, su ejemplo es la “democracia burguesa”— hay posibili­
dad de que una sociedad entera se auto-conozca, cerrando la posibilidad 
de trascender a la sociedad abigarrada, que estaría impedida de dicho 
auto-conocimiento de facto, esto es algo que lo acompañó hasta sus 
últimas reflexiones. La cautela se da en razón de que Zavaleta tiene muy 
claro y nos recuerda que estamos ante un mundo totalizado, o en vías 
de serlo en plenitud:

Uno conoce, naturalmente, desde lo que es (aunque es  
cierto que, en algunos casos, como en el de la clase 
obrera, el ser no se reintegra sino cuando adquiere su 
autoconocimiento) y, por tanto, la sociedad no se hace 
susceptible de ser realmente conocida sino cuando se ha 
totalizado, es decir, cuando ya nada sucede en ella con 



123Andamios

Totalidad, sujeto y política

autonomía, cuando todo ocurre con referencia a lo demás, 
cuando, en suma, todos producen para todos (Zavaleta, 
1988a: 20).

El punto central para entender el proceso de mediación en cuanto a 
conocimiento —esto es, el proceso que lleva al sujeto obrero a poder 
encarar con claridad el objeto o fenómeno social— está, por tan­
to, en el hecho de considerar el problema de la totalidad. Sin embargo, 
para Zavaleta está claro que existe una mediación ideológica y de co­
nocimiento que puede dotar a la clase social en su conjunto de las 
herramientas heurísticas para el asedio del objeto, para el conocimiento 
de la totalidad. Esa mediación es el marxismo, y su aparición está dada 
por las premisas que se presentan en el propio capitalismo, y no por 
un desarrollo auto referido de dicha teoría: “Es a través del desarrollo 
de este sujeto, el movimiento obrero, que el marxismo se convierte, 
según Zavaleta, en una estrategia teórica adecuada y superior a otra, 
para producir nuestra conciencia nacional y el conocimiento científico 
de estas realidades” (Tapia, 2002: 110).
	 Para Zavaleta será el marxismo, en tanto que teoría de los sujetos 
dentro de las estructuras del devenir-mundo del capital, lo que permite 
explotar las posibilidades que da la totalización de las relaciones so­
ciales: “el marxismo no es sino la utilización científica del horizonte 
de visibilidad dado por el modo de producción capitalista” (Zavaleta, 
1988c: 149). Es el marxismo no como teoría pura, ni como ciencia 
auto referida. Eso no basta para la titánica tarea que el sujeto tiene 
que encarar. Sin embargo, el marxismo sólo puede superar el escollo  
de ser una teoría pura o un pseudo conocimiento a través de la práctica 
política. Éste es un tema conocido, Perry Anderson lo puso en sus 
términos cuando describió la vocación filosófica y estética del llamado 
marxismo occidental.
	 La idea del “horizonte de visibilidad” que Zavaleta lanza no es 
sólo una referencia literaria o metafórica que éste utiliza, sino que 
pretende dar cuenta de la culminación que el sujeto logra mediante la 
utilización del marxismo para encarar la problemática del conocimiento 
de la totalidad. Es con este desarrollo particular de la ciencia social, que 
es posibilitada por el propio desarrollo capitalista, que el sujeto, en un 



124 Andamios

Jaime Ortega Reyna

estado de plenitud, puede afrontar al objeto desde un lugar privilegia­
do y correcto, que se verifica en su accionar político. En su práctica 
como clase social en lucha y no como hemos venido insistiendo como 
clase pre-constituida a la que alguien le asigna un rol específico. 
	 Tenemos entonces una herramienta teórica donde la ampliación 
del horizonte de visibilidad está dado por la respuesta al proceso de la 
práctica política, como búsqueda del autoconocimiento por parte del 
sujeto social y de la consideración de la totalidad como el requisito 
y condición de posibilidad de ese autoconocimiento, que no es sino re­
conocerse como sujeto en medio de determinaciones específicas e 
históricas. 
	 En este sentido, toma una mayor relevancia la explotación del ejem­
plo dado por Marx en el capítulo primero del Tomo I de El Capital 
sobre la ausencia del concepto de valor en Aristóteles, en donde el fon­
do del problema es que, a diferencia de la sociedad capitalista, en la 
que se desarrolla el pensamiento griego no existe la posibilidad de 
equiparar dos objetos producto de trabajos diametralmente opuestos. 
No hay homogeneidad, pues no hay una consideración del trabajo, 
como trabajo humano no específico, como trabajo abstracto, cuestión 
que sólo se realiza con plenitud en el capitalismo. Es con este ejemplo 
con el que Zavaleta trata de dejarnos ver que efectivamente no todos 
los sujetos pueden acceder a un modo específico de explotación del 
conocimiento de la sociedad:
	

Horizonte de visibilidad éste, por otra parte, que no 
puede ser explotado por la burguesía, cuya conciencia 
está oscurecida por la compulsión ideológica de su pro­
pia dominación, sino por el sector de los trabajadores 
productivos de este modo de producción, es decir, por  
el proletariado industrial que es así no sólo el actor fun­
damental del proceso capitalista de trabajo sino también 
el único capaz de tener un conocimiento capitalista del 
capitalismo, sí así puede decirse, es decir un conocimiento 
adaptado a su objeto (Zavaleta, 1988c: 149).



125Andamios

Totalidad, sujeto y política

Este “conocimiento capitalista del capitalismo” no es otra cosa que un 
conocimiento que aspira a la totalidad desde la propia totalidad. Que 
aspira a conocer al capitalismo desde las propias condiciones que el 
capitalismo impone. En otras palabras, es un conocimiento que no aspira 
a conocerlo todo, sino a conocer lo que articula de forma  coherente  
el todo, diferenciado por el lugar jerárquico que las distintas formas del 
orden social tienen: 

Dicho más claramente: la realidad objetiva del ser social, 
es, en su inmediatez, “la misma” para el proletariado 
que para la burguesía. Pero eso no impide que sean com­
pletamente distintas, y por necesidad, las específicas 
categorías mediadoras por las cuales ambas clases llevan 
a consciencia esa inmediatez, por las cuales la realidad 
meramente inmediata se hace para ambas realidad pro­
piamente objetiva (Lukács, 1969: 167).

 
Para Zavaleta, como antes lo fue para Lukács, el punto de vista de la clase 
social es el fundamental, no sólo por su posicionamiento objetivo, como 
refiere la cita última de Zavaleta, sino también por la posibilidad que 
da, para la construcción de categorías, la mediación del marxismo en 
tanto teoría que idealmente esa clase asume como suya, desarrollándola 
a partir de su situación concreta. 
	 La mediación para Lukács y para Zavaleta libera al movimiento obrero 
del destino de vivir en la inmediatez repetitiva del acto productivo, el 
marxismo como teoría tiene la finalidad de escapar al pensamiento 
cosificado y fetichista del día a día (Arato, 1986: 208). Zavaleta refiere 
claramente que el actuar cotidiano de las clases dominantes es el escollo 
para el conocimiento cabal de la sociedad: 

Los intereses de clase del proletariado lo inducen a conocer; 
los intereses de clase de la burguesía la inducen a no co­
nocer, a oscurecer. Es la propia compulsión ideológica de 
la clase dominante la que le impide la explotación teórica 
del horizonte de visibilidad, sin embargo objetivamente 
disponible en esta sociedad (Zavaleta, 1988c: 151). 



126 Andamios

Jaime Ortega Reyna

La posibilidad de que una clase social utilice el horizonte de visibilidad 
que proporciona el capitalismo está dado por la aparición de esa 
categoría central en el discurso marxista del siglo XX: la totalidad. La 
discusión en torno a como una clase —la dominante— “no conoce contra 
sí misma” y como otras clases sí lo hacen, parte de este problema.

La totalidad en cuestión 

Zavaleta considera que en la relación entre el sujeto cognoscente y el 
objeto a conocer, el marxismo es la forma privilegiada de acceso a la 
plenitud de dicha relación, esto es así porque el sujeto al que refiere es 
aquel que busca modificar las diversas determinaciones del orden social. 
La propia existencia de las clases sociales en el capitalismo funciona 
como una especie de fundamento (extra) epistemológico para que  
la teoría, en este caso concreto el marxismo, pueda colocar en un lugar 
privilegiado al concepto de totalidad. En este sentido se puede decir que  
es la existencia de la clase social la que propicia la explotación del 
horizonte de visibilidad, y no la pura teoría. 
	 A Zavaleta, como dijimos arriba, no le interesa la ciencia auto referi­
da. Esto tiene consecuencias al momento de visibilizar el horizonte 
como clase antagonista al orden social: lograr que el cúmulo de múl­
tiples determinaciones que componen al objeto-sociedad puedan 
ser miradas a través de su verdadera manifestación, que es la de su 
relación con el propio devenir histórico (lo que da paso como forma 
critica a la des-naturalización del orden social) y con el resto de los  
objetos, o sea, que el sujeto pueda reconocer que no hay fenóme­
nos aislados ni relacionados por una esporádica contingentemente.  
Eso es sólo una primera parte del problema. En segundo lugar, el 
marxismo proporcionaría al sujeto la posibilidad de tener al objeto 
no como una realidad exterior y autónoma, que lo domina y ante la 
cual se encuentra subordinado o en desventaja, tampoco le daría un 
“reflejo” en su pensamiento. Sino que el sujeto comprendería su papel 
como productor de los objetos, por tanto éstos por más diversos y 
variados que sean, son resultado de la potencia y facultad del sujeto 
(Marx, 2001: 205). En tercer lugar, el marxismo abriría la posibilidad 



127Andamios

Totalidad, sujeto y política

de cobrar “conciencia” de sí mismo a través de lograr situar al sujeto 
en su justo papel dentro de la totalidad y el devenir de ésta. Esto es  
lo que en Zavaleta entendemos como conocimiento y auto conocimiento 
del sujeto: el momento en que el sujeto/clase social ha dejado de ser un 
ente pasivo —contemplativo— que asume como exterior a la realidad 
social (que no es otra cosa que a la propia totalidad) y se ha asumido 
como el constructor del orden social. Siguiendo a Lukács diríamos 
que: “El autoconocimiento del proletariado es, pues, al mismo tiempo, 
conocimiento objetivo de la esencia de la sociedad” (Lukács, 1969: 166). 
Esto no quiere decir que la totalidad sea total, cerrada e inamovible, por 
el contrario, existirá el reconocimiento de que: “La relación sujeto-objeto, 
en el proceso de conocimiento exige además de abrir los horizontes 
del razonamiento a lo indeterminado o inacabado de la realidad…” 
(Gandarilla, 2003: 56). La totalidad es abierta, se está construyendo en 
todo momento, es un proceso interminable de expansión de relaciones 
sociales, inclusión permanente de la multiplicidad en la unidad. Marx  
lo decía en la Introducción de 1857: “El capital es la potencia que lo 
domina todo”. O busca dominarlo todo, agregaríamos. En su avance 
encuentra mundos de la vida que se niegan a ser colonizados. Encuentra 
lo que Thompson llamó la economía moral de la multitud. 
	 Pero volvamos al tema central que relaciona a la totalidad con el 
sujeto ¿Qué es el autoconocimiento? Para Zavaleta no es más que  
el conocimiento de la situación del sujeto/clase, y en algún momento 
político particular (pensando desde Bolivia y su tardío desarrollo na­
cional) el sujeto/nación dentro de la sociedad capitalista. En ambos 
casos, como clase o como nación, en medio de una totalidad de la que 
hacen parte y que los abarca, y con la cual hay que relacionarse. Dentro 
del proceso social de trabajo, o bien dentro del mercado mundial en 
segundo. Pero para poder lograr este auto conocimiento es necesario 
comprender el principio de totalidad, sólo así es posible asediar dicha 
totalidad de la que se es parte y constructor: “El conocimiento histórico 
del proletariado empieza con el conocimiento del presente, con el 
autoconocimiento de su propia situación social, con la revelación de 
su necesidad” (Lukács 2969: 176). Ante lo último, nos encontramos 
frente a un reconocimiento, por parte de Zavaleta, de una identidad 
entre sujeto y objeto, que sólo es posible mediante la mediación del 



128 Andamios

Jaime Ortega Reyna

marxismo que aspira precisamente a disolver la dualidad antinómica 
de sujeto-objeto: 

…que para la burguesía el sujeto y el objeto del proceso 
histórico y del ser social aparecen siempre en duplicidad: 
con la consciencia, el individuo aislado se enfrenta como 
sujeto conocedor con la necesidad objetiva, gigantesca 
y sólo comprensible en menudas secciones, del acaecer 
social, mientras que en la realidad la acción y la omisión 
conscientes del individuo entran en contacto con el aspecto 
objetivo de un proceso cuyo sujeto (la clase) no puede 
despertarse la consciencia, porque el proceso mismo es 
siempre trascendente a la consciencia del sujeto aparente, 
del individuo (Lukács, 1969: 182).

Que esto sea así, no se debe a un simple capricho de la concepción que 
Lukács venía proponiendo en los años veinte. Como correctamente lo 
señala Zavaleta, tiene sus raíces en el proceso del capitalismo mismo, en 
el hecho de que el mundo aspira a totalizarse. En el orden social en el 
que se vive nada ocurre con total autonomía del resto de los elementos, 
todos producen para todos, haciéndose la producción realmente social. 
Como explica el propio boliviano: “En un proceso contradictorio, este 
propio horizonte de visibilidad que sólo puede ser explotado por una 
clase social, tiene sin embargo su punto de partida en la desintegración 
del viejo individuo, en la enajenación o ruptura que sufre el productor 
individual” (Zavaleta, 1988c: 152). Este reconocimiento lleva a Zavaleta 
a considerar la disolución del proceso de individualización como un 
problema no solamente que tiene que ver con la constitución de cierto 
ser social, sino además, con el correlato epistemológico que se presenta 
en el capitalismo: 

…pero la conciencia corresponde al ser y por tanto una 
conciencia individual nada puede aquí donde el ser se  
ha hecho ya colectivo. La destrucción de su ser individual 
es la condición para que aparezca el horizonte de visibilidad 
general y, por consiguiente, la ciencia que se produce a 



129Andamios

Totalidad, sujeto y política

partir de la explotación de ese horizonte de visibilidad es 
también el único rescate de los hombres en su nuevo ser, 
que es su ser colectivo. Ya no pueden recuperar la vieja 
conciencia de individuos produciendo como individuos, 
capaces de comenzar y concluir un producto; no pueden 
rescatar la conciencia de lo que ya no son, sólo pueden ad­
quirir la conciencia de lo que son (Zavaleta, 1988c: 153).

Zavaleta, en un momento del desarrollo de su argumentación, apela 
al problema de la igualdad jurídica para poder comprender mejor  
la relación existente entre el conocimiento y el desarrollo capitalista. A 
primera vista la igualdad parece un problema que se juega solamente  
en el terreno de la existencia de individuos diferenciados. El indivi­
duo es el punto de partida y el punto de llegada de la igualdad jurídica en 
la tradición liberal, sin embargo, el sujeto/clase al que Zavaleta se refiere, 
explotando el horizonte de visibilidad del que tanto hemos hablado, 
puede observar el rol central que juega el proceso de la igualdad en la 
totalización del mundo social. Aunque aquel problema se nos presente 
continuamente como un asunto típicamente de la individualidad, su 
función es todo menos individual o parcial, por el contrario, es un asun­
to al que el desarrollo del capitalismo no puede darle vuelta: 
	

La igualdad jurídica, es una condición para la acumula­
ción originaria, así como para la acumulación capitalista 
en general, pero también, como lo dice Marx, es una con­
secuencia necesaria del momento en que la forma 
mercancía se convierte en la forma general del valor. Pero 
la igualdad jurídica no es sino una de las maneras que 
tiene el capitalismo de unificar y globalizar a la sociedad 
(Zavaleta, 1988c: 150).

Leyendo este fragmento, resulta muy interesante comparar las for­
mulaciones sobre el tema que Zavaleta hace con el clásico ensayo de T. 
H. Marshall sobre la ciudadanía y las clases sociales, en donde el afamado 
sociólogo dice que: “A partir del punto en que todos los hombres eran 
libres y, en teoría, capaces de gozar de derechos, se fue enriqueciendo 



130 Andamios

Jaime Ortega Reyna

el conjunto de derechos que eran capaces de gozar. Pero esos derechos  
no estaban en conflicto con las desigualdades de la sociedad capitalis­
ta; por el contrario, eran necesarios para el mantenimiento de esa forma 
particular de desigualdad” (Marshall, 2005: 41). 
	 Considerar los problemas de este tipo —aquellos que son parte 
de la totalidad— como parte de la individualidad o de un mundo 
segmentando es precisamente a lo que se refiere la función del pensa­
miento fetichizado, o aquel que pretende el ocultamiento o naturalización 
de ciertas relaciones sociales, y en contra del cual lucha el concepto de 
totalidad: 

Una sociedad no adquiere los conocimientos que giran 
en torno a las preguntas que se hacen como tal sociedad. 
Pero la clase dominante no sólo no se hace preguntas 
verdaderas (salvo las que se refieren al perfeccionamiento 
de su dominación) sino que se dedica ya a organizar falsas 
respuestas, respuestas ideológicas; esta parcializando reaccio­
nariamente a una sociedad que ya está más lejos (Zavaleta, 
1988c: 155). 

 
Como diría en otro lugar “no se conoce contra uno mismo; al menos, 
no como clase” (Zavaleta, 1990a: 25), esto significa que el horizonte de 
visibilidad solo puede ser explotado por uno de los polos antagonistas 
de la relación social que se establece entre las clases, y por tanto, el 
conocimiento no depende exclusivamente de las individualidades. Se par­
cializa un mundo que se ha totalizado, a un individuo que sólo es tal 
en sociedad: se trata de hacer parcial lo que es en el mismo devenir 
algo total. Parte de esa parcialización le corresponde a la escisión entre 
el sujeto-objeto, que es tema de crítica tanto en Lukács, como en 
Zavaleta.
	 La dualidad que presenta la idea del proceso conocimiento/
autoconocimiento de los sujetos o clases sociales en el pensamiento de 
Zavaleta en realidad interpela al estudio de una parte de la dicotomía 
sujeto-objeto, “donde el estudio del objeto es al mismo tiempo un 
conocimiento de sí mismo transformador” (Goldmann, 1973: 99). 
En el punto central de esta discusión está claramente el problema 



131Andamios

Totalidad, sujeto y política

de la práctica. La práctica tampoco es inmediata. La práctica, que es  
en la tradición marxista siempre determinada, esto es, política, es una 
práctica: que se despliega a través de mediaciones. Y la forma en que 
esta práctica va en concordancia con el proceso de conocimiento y 
autoconocimiento es aún un tema más complejo. Según alguno de los 
comentaristas de la obra de Lukács, este problema de la relación entre  
autoconocimiento de la clase social y práctica política jamás termi­
nó de resolverlo el filósofo húngaro (Riu, 1968: 71), y su discusión 
derivó en la conocida polémica entre Rosa Luxemburgo y Lenin en tor­
no a los problemas de la organización política posteriores al triunfo de la 
revolución soviética. En Zavaleta, el proceso mediante el cual el sujeto se 
vuelve tal, o sea, en tanto que posee la posibilidad del conocimiento está 
dado porque se trata de una clase social que interviene políticamente. 
Está claro que él ha pensado todo esto desde la práctica cotidiana  
de los sujetos de su país de origen, y es que las mediaciones por las cuales 
se expresaban estos sujetos siempre se refieren al movimiento obrero 
boliviano. Sin embargo, a diferencia de otras experiencias políticas de 
la clase social, el movimiento obrero boliviano tiene una peculiaridad 
a destacar: después de la revolución de 1952 los obreros bolivianos 
se plantean de diversas formas las cuestiones referentes al ejercicio del 
poder político en el Estado. Este es el elemento histórico concreto 
que define en gran medida la construcción que hace Zavaleta, no es 
casual que en su remembranza sobre el boliviano, Elvira Concheiro diga 
que en Bolivia destaque la existencia de un “un poderoso movimiento 
obrero que desde la Revolución del 52 estaba marcado por su vocación 
de poder” (Concheiro, 2006: 180). La experiencia del poder marcará a 
Zavaleta y le permitirá llevar hasta sus últimas consecuencias la relación 
que existe entre proceso de conocimiento y lucha político-social. 
	 No sobra decir que la identidad sujeto-objeto, sobre la que se 
basa Zavaleta en su construcción conceptual, ha sido muchas veces cri­
ticada, aún por aquellos que se consideran fieles exégetas de Lukács: 
“Esta doctrina de la identidad sujeto-objeto que constituye la llave 
maestra del edificio conceptual de Historia y conciencia de clase, nos 
parece fundamentada en grandes simplificaciones y también en una hi­
pótesis extremadamente optimista” (Vacatello, 1977: 70). Demasiado 
hegeliana se considera la identidad sujeto-objeto y por tanto idealista, 



132 Andamios

Jaime Ortega Reyna

sin embargo, Zavaleta realiza una lectura de la obra de Lukács no desde 
la intención de formular un comentario original, sino desde la historia 
política de América Latina, y particularmente, desde los momentos de 
irrupción de conglomerados sociales que cuestionan el orden vigente. Es 
esto lo que lo salva de cualquier consideración de la filosofía idealista:  
su asidero en la historia y en procesos concretos de la historia políti­
ca. Rubén Dri señala que a pesar de la exageración idealista de Lukács 
en lo esencial resulta correcto, sobre todo ahí en donde no se olvida “el 
peso de las estructuras, la opacidad de lo histórico, la no-homogenei­
dad del proletariado, especialmente en esta etapa de reconversión del 
capital que se están produciendo tantas transformaciones que afectan 
a la composición de clases. Todo ello impone el no saltar por decreto 
sobre la historia…” (Dri, 2005: 95). Es esto precisamente lo que Zavaleta 
hace: partir de la historia del movimiento obrero boliviano, el único que 
destruyo el viejo Estado oligárquico y a su ejército en las calles, para 
construir su visión de la relación entre clase social y conocimiento. 

Consideraciones finales 

La concepción de Zavaleta, en términos epistemológicos, debe en 
gran medida a Lukács, sin embargo, lo que en el pensador húngaro 
es una elaboración filosófica en la del boliviano parte de la realidad de 
un movimiento político concreto con una amplia vocación de poder. 
Sin embargo, la pura vocación de poder no basta si no se conoce el 
lugar que se ocupa en el mundo: “Los oprimidos que no aprenden a 
discriminar entre un momento u otro de la clase dominante tampoco 
tienen los elementos para distinguir sus propios momentos” (Zavaleta, 
1990b: 11). El problema de la conceptualización propiamente política 
remite entonces al otro gran autor del marxismo occidental: Antonio 
Gramsci. El teórico italiano escribió en sus notas carcelarias algo que 
parece inspirar la teorización de Zavaleta: “La historia de las clases 
subalternas es necesariamente disgregada y episódica” (Gramsci, 1981: 
27).
	 Este elemento es el que parece articular la necesidad de vincular 
los problemas del conocimiento con la política que despliega la clase 



133Andamios

Totalidad, sujeto y política

social. El concepto de totalidad que en Lukács tiene una función 
más cargadamente epistemológica, en Zavaleta, a través de Gramsci, 
asume la forma de un modo de concretar un determinado programa 
político: sólo aquel grupo social que lograr romper la fragmentación 
y presentarse como una alternativa social al orden social, o sea, que 
aspira a la totalidad, logra convertirse en sujeto. Totalidad y política  
se relacionan plenamente. 
	 El vínculo concreto entre estos dos elementos es evidentemen­
te lo que Gramsci denomina el “moderno príncipe”: “un elemento 
de sociedad complejo en el cual ya tiene principio el concretarse de 
una voluntad colectiva reconocida y afirmada parcialmente en acción” 
(Gramsci, 1999: 15). El tema de la construcción de las mediaciones es 
esencial, pues sólo en ellas en donde se puede realizar plenamente la 
relación entre totalidad y política.

fuentes consultadas 

Arato, A. y Breines, P. (1986), El jóven Lukács y los orígenes del marxismo 
occidental, México: Fondo de Cultura Económica.

Concheiro Borquez, E. (2006), “René Zavaleta: una mirada com­
prometida”, en Maya Aguiluz y  Norma De los Ríos (comp.), 
René Zavaleta Mercado: ensayos, testimonios y re-visiones, México: 
Unam, pp. 179-188.

_____ (2011), Reencuentro con Marx: partido y praxis revolucionaria, 
México: UNAM.  

Dri, R. (2005), Los modos del saber y su periodización: las categorías del 
pensamiento social, Buenos Aires: Biblos.

Gandarilla, J. (2003), Globalización, totalidad e historia: ensayos de in
terpretación crítica, México: Herramienta/Unam.

_____ (2006), América Latina en la conformación de la economía mundo 
capitalista, México: Unam. 

Goldmann, L. (1973), “Reflexiones sobre historia y conciencia de clase”, 
en Meszaros Itsvan, Aspectos de la historia y conciencia de clase, 
México: Unam.



134 Andamios

Jaime Ortega Reyna

Gramsci, A. (1981), Cuadernos de la cárcel: tomo 3, México: Era.
_____ (1999), Cuadernos de la cárcel: tomo 5, México: Era.
Lukács, G. (1969), Historia y conciencia de clase, México: Grijalbo.
Marx, C. (1998), Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Madrid: 

Alianza Editorial.
Marshall, T. M. (2005), Ciudadanía y clase social, Buenos Aires: 

Losada.
Modonesi, M. (2010), Subalternidad, antagonismo y autonomía, Buenos 

Aires: Clacso . 
Negri, A y Hardt, M. (2011), Common wealth: el proyecto de una revolución 

del común, Madrid: Akal.
Oliver, L.F. (2009), El Estado ampliado en Brasil y México, México: 

Unam 
Riu, F. (1968), Historia y totalidad, Caracas: Monte Ávila.
Silva, L. (1979), La alienación en el jóven Marx, México: Nuestro 

Tiempo.
Tapia, L. (2002), La producción del conocimiento local, La Paz: Muela del 

Diablo.
Vacatello, M. (1977), György Lukács: de historia y conciencia de clase a la 

crítica de la cultura burguesa, Barcelona: Península.
Zavaleta, R. (1988a),“La revolución democrática de 1952 y las tendencias 

sociológicas emergentes”, en René Zavaleta, Clases sociales y co
nocimiento, La Paz: Los Amigos del Libro, pp. 17-73.

_____ (1988b), “El proletariado minero en Bolivia” en René Zavaleta, 
Clases sociales y conocimiento, La Paz: Los Amigos del Libro, pp. 
75-143.

_____ (1988c), “Clase y conocimiento” en René Zavaleta, Clases sociales 
y conocimiento, La Paz: Los Amigos del Libro, pp. 145-156.

_____ (1990a), “Problemas de la cultura, la clase obrera y los 
intelectuales” en René Zavaleta, El Estado en América Latina, La 
Paz: Los Amigos del Libro, pp. 19-42.

_____ (1990b), “Notas sobre fascismo, dictadura y coyuntura de  
disolución” en René Zavaleta, El Estado en América Latina, La 
Paz: Los Amigos del Libro, pp. 1-17.



135Andamios

Totalidad, sujeto y política

_____ (2008), Lo Nacional-popular en Bolivia, La Paz: Plural.
Zavaleta, R. [antología] (2009), La autodeterminación de las masas, 

Buenos Aires: Clacso.
_____ (2011), Obra completa. Tomo 1: ensayos 1957-1974, La Paz: 

Plural.

Fecha de recepción: 11 de febrero de 2012
Fecha de aceptación: 25 de junio de 2012

Volumen 9, número 20, septiembre-diciembre, 2012, pp. 115-135




