
Andamios 129

Escribir contra la cultura*

Lila Abu-Lughod**

Traducción del inglés:
Pilar Castro Gómez***

Writing Culture (Clifford y Marcus, 1986), compilación que marcó 
una nueva e importante forma de crítica de las premisas de la an
tropología cultural, excluyó a dos grupos importantes: las feministas y 
las halfies1 —personas cuya identidad cultural o nacional es mixta debido 
a la migración, a la educación en el extranjero o al parentesco— ya que 
sus circunstancias exponen y cuestionan con nitidez lo fundamental 
de dichas premisas. En la introducción de su libro, Clifford (1986a) 
se disculpa por la ausencia feminista, nadie menciona a las halfies o 
a los antropólogos indígenas con quienes se relacionan. Quizá no son 
lo suficientemente numerosos o no se han autodefinido como grupo.2 
La importancia de estos dos grupos no radica en un reclamo moral de 
superioridad o en la ventaja que pudieran tener al hacer antropología, 
sino en los dilemas especiales que enfrentan, dilemas que revelan 
con crudeza los supuestos problemas de la antropología cultural: la 
existencia de una distinción fundamental entre el yo y el otro.

* Richard G. Fox, Recapturing Anthropology: Working in the Present, Santa Fe: School of 
American Research Press, 1991, pp. 137-154, 161-162. Reproducido con permiso y 
revisado por la autora. 
** Antropóloga de origen palestino. Profesora e investigadora de la Universidad de 
Columbia en Nueva York, destacada en el área de la antropología, estudios de género y 
de la mujer, especialista en el mundo árabe.
*** Traductora especializada, Universidad Autónoma de la Ciudad de México (uacm). Ha 
vertido al castellano obras como La guerra global de clases, de Jeff Faux, publicada por 
la uacm (2008).
1 Halfies es un término que tomé prestado de Kirin Narayan, comunicación personal.
2 De igual manera, Marcus y Clifford (1985) y Marcus y Fischer (1986) toman en cuenta 
a las feministas como fuente importante de crítica cultural y antropológica aunque no 
discuten su trabajo. Sin embargo, Fischer (1984, 1986, 1988) desde hace mucho tiem-
po está interesado en el fenómeno de la biculturalidad.

Volumen 9, número 19, mayo-agosto, 2012, pp. 129-157



Andamios130

	 En este ensayo indago cómo las feministas y las halfies, debido a 
la forma en que la práctica antropológica altera la frontera entre el yo 
y el otro, nos permiten reflexionar sobre la naturaleza convencional y 
los efectos políticos de esta distinción, y en última instancia también 
reconsiderar el valor del concepto cultural del que dependen. 
Argumentaré que la “cultura” opera en el discurso antropológico para 
validar las separaciones que inevitablemente conlleva una jerarquía. Por 
consiguiente, los antropólogos deberían ahora dedicarse —sin exage
rar las expectativas del poder de sus textos para cambiar el mundo— a 
desarrollar una variedad de estrategias para escribir contra la cultura. 
Para quienes les interesen las estrategias textuales, examino las ventajas 
de lo que llamo “etnografías de lo particular” como instrumentos de un 
humanismo estratégico.

Los yos y los otros

Parece ser que a los antropólogos les gustaría trabajar en sus teorías, 
prácticas y escritura etnográfica contra la cultura, a pesar de la gran 
utilidad que tiene esta noción (especialmente cuando se utiliza para 
distinguirla de las “culturas”). Una forma útil de empezar a entender el 
por qué es considerar qué elementos, compartidos con la antropología 
feminista y las halfies, esclarecen la distinción fundamental yo/otro 
para el paradigma de la antropología. Marilyn Strathern (1985, 1987a) 
plantea algunos de los temas concernientes al feminismo en ensayos 
que citan tanto Clifford como Rabinow en Writing Culture. Su tesis 
es que la relación entre la antropología y el feminismo es incómoda. 
Esta tesis la lleva a tratar de entender por qué el feminismo, a pesar de 
su retórica radical, básicamente no ha alterado la antropología y por qué 
ha obtenido mucho menos de la antropología que ésta del feminismo.
	 La incomodidad, sostiene Strathern, surge del hecho de que a pesar  
de que hay un interés común en las diferencias, las prácticas académi
cas de las feministas y los antropólogos están “estructuradas de forma 
diferente respecto a la manera en que se organiza el conocimiento y 
se marcan los límites” (Strathern, 1987a: 289), especialmente en “la 
naturaleza de la relación de los investigadores con su tema” (Strathern, 

Lila Abu-Lughod



Andamios 131

1987a: 284). Las estudiosas del feminismo, unidas por su común 
oposición a los hombres o al patriarcado, producen un discurso com
puesto de muchas voces: “descubren el yo que se vuelve consciente de 
la opresión del Otro” (Strathern, 1987a: 289). Los antropólogos, cuyo 
objetivo es “encontrar el sentido de las diferencias” (Strathern, 1987a: 
286), también constituyen sus “yos” en relación con otro, pero no  
perciben ese otro como “expuesto a la agresión” (Strathern, 1987a: 289).
	 Al destacar la relación yo/otro, Strathern nos lleva al núcleo del 
problema; sin embargo, se aleja de la problemática del poder (que se con
sidera formativo en el feminismo) en su planteamiento, curiosamente 
no crítico, de la antropología. Cuando define la antropología como una 
disciplina que “continúa reconociéndose como el estudio de la conduc
ta social o de la sociedad, en términos de sistemas y representaciones 
colectivas” (Strathern, 1987a: 281), minimiza la distinción yo/otro. Al 
caracterizar la relación yo otro antropológico como no adversaria, igno
ra su aspecto más fundamental. El objetivo declarado de la antropología 
puede ser “el estudio del hombre [sic]”, pero es una disciplina que se 
ha desarrollado a partir de la división históricamente construida entre 
los países de Occidente y los que no lo son; ha sido y continúa siendo 
sobre todo el estudio del otro no occidental por el yo occidental, inclu
so si en su nueva apariencia busca de manera explícita dar voz al Otro 
o presentar un diálogo entre el yo y el otro, ya sea textualmente o por 
medio de una explicación del encuentro en el trabajo de campo (como 
en la obra de Crapanzano, 1980; Dumont, 1978; Dwyer, 1982; Rabinow, 
1977; Riesman, 1977; Tedlock, 1983 y Tyler, 1986). Y la relación entre 
Occidente y los países no occidentales, por lo menos desde el nacimien
to de la antropología, se ha constituido por la dominación occidental. 
Esto sugiere que la incomodidad que Strathern percibe en la relación 
entre el feminismo y la antropología se podría entender mejor como 
resultado de procesos diametralmente opuestos de autoconstrucción 
por oposición a otros, procesos que comenzaron desde diferentes pun
tos de la división del poder.
	 La fuerza imperecedera de lo que Morsy (1988: 70) llama 
“hegemonía de la tradición de lo particular del otro” en antropología, 
es traicionada al defender las excepciones. Antropólogos (por ejemplo, 
Ortner, 1991: 163-189) que realizan trabajo de campo en Estados Unidos o 

Escribir contra la cultura



Andamios132

Europa se preguntan si no se han borrado las fronteras disciplinarias 
entre la antropología y otras áreas como la sociología o la historia. Una 
forma de conservar sus identidades como antropólogos es hacer que las 
comunidades que estudian parezcan el “otro”. Esto se puede garanti
zar con el estudio de las comunidades étnicas y los desamparados;3 
también concentrándonos en la “cultura” (o en el método que se basa 
en el holismo, como sostiene Appadurai), por razones que abor
daré más adelante. Hay dos cuestiones aquí. Una es la convicción de 
que no se puede ser objetivo con la cultura propia, algo que afecta a 
los antropólogos indigenistas (occidentales o no occidentales). La se
gunda es el entendimiento tácito de que la antropología estudia a los no  
occidentales; las halfies, que estudian a sus pares o a comunidades 
no occidentales con quienes se relacionan, todavía se reconocen con 
más facilidad como antropólogos que los estadounidenses que estudian 
a sus compatriotas.
	 Si la antropología continúa practicándose como el estudio por un 
yo occidental no problemático y anónimo de “otros” encontrados allá 
afuera, la teoría feminista —práctica académica que también mane
ja los yos y los otros como dados en su relativamente corta historia— 
ha llegado a darse cuenta del peligro de tratar a los yos y a los otros 
como dados. Es útil e informativo, para el desarrollo de una crítica de la 
antropología, considerar la trayectoria que ha llevado en dos décadas a lo  
que algunos llamarían crisis de la teoría feminista, de los otros, y del 
desarrollo del postfeminismo. 
	 Desde Simone de Beauvoir se ha aceptado que, al menos en el 
Occidente moderno, las mujeres han sido la otra parte del yo de los 
hombres. El feminismo es un movimiento que se ha dedicado a ayudar 
a que las mujeres sean ellas mismas y sujetos, en lugar de objetos y  
la otra parte de los hombres.4 La crisis de la teoría feminista (relacionada 

Lila Abu-Lughod

3 Todavía no es común que los antropólogos de esta sociedad y de otras hagan lo que 
Laura Nader (1969) recomendaba: “estudiar”.
4 Sus diversas estrategias están basadas en esta división y en la serie de oposiciones 
(cultura/naturaleza, público/privado, trabajo/casa, transcendente/inmediato, abstracto/
particular, objetividad/subjetividad, autonomía/vinculación, etcétera) que se asocian 
con a) las mujeres a quienes se les debería permitir unirse al mundo valorado de los 
hombres, para que sean como ellos o tengan los mismos privilegios, b) los principios y 



Andamios 133

con una crisis del movimiento de las mujeres) que siguió de cerca los 
intentos feministas de cambiar en yos a quienes se habían convertido en 
otros —o, para utilizar el dicho popular, dejar que las mujeres hablen—
era el problema de la “diferencia”. ¿Por quiénes hablaban las feministas? 
Dentro de este movimiento, las objeciones de las lesbianas, de las muje
res afroamericanas y otras “mujeres de color” cuyas experiencias eran 
diferentes de las de las mujeres blancas, de clase media y heterosexuales 
problematizaron la identidad de las mujeres como sujetos. El trabajo 
intercultural sobre mujeres también dejó claro que lo masculino y  
lo femenino no tienen, como solemos decir, el mismo significado en 
otras culturas, tampoco las vidas de las mujeres del tercer mundo se 
parecen a las de las mujeres occidentales. Como señala Harding (1986: 
246), “una vez que ‘mujer’ se deconstruye en ‘mujeres’ y se reconoce 
que el ‘género’ no tiene referentes fijos, el feminismo se disuelve como 
teoría que pudiera reflejar la voz de un interlocutor determinado”.5   
	 Desde su experiencia con la crisis de identidad o subjetividad, la teo
ría feminista ofrece a la antropología dos recordatorios útiles. Primero, 
el yo siempre está en construcción, nunca es una entidad natural  
o terminada aunque tenga esa apariencia. Segundo, el proceso de crea
ción de un yo por oposición a otras formas conlleva la violencia de 
la represión o la ignorancia de otras formas de ser diferente. Las y  
los teóricos del feminismo se han visto forzados a investigar las im
plicaciones en la formación de la identidad y las posibilidades para la 
acción política de manera que el género, como un sistema de diferencias, 
se entrecruza con otros sistemas de diferencias incluidas en el mundo 
capitalista moderno, en la raza y en la clase. 

Escribir contra la cultura

el trabajo de las mujeres, aunque sean diferentes, deberían valorarse igual que los del 
hombre, o c) mujeres y hombres deberían cambiar y entrar en las esferas del otro para 
borrar las diferencias de género.
5 Añade Harding, no disuelve el feminismo como identidad política, pero el asunto más 
apremiante en los círculos feministas es cómo desarrollar una política de solidaridad, 
coalición o afinidad construida en el reconocimiento de la diferencia, y no en la soli-
daridad de un yo unitario definido por sus oposiciones hacia otro que antes se definió 
como tal. El pensamiento más interesante sobre este tema ha sido el de Haraway (1985).



Andamios134

	 ¿Dónde deja esto a la antropóloga feminista? Strathern la caracteriza 
como experimentando una tensión, “atrapada entre estructuras […] 
enfrentada de dos diferentes maneras a la antropología misma o a 
su tema” (1987: 286). El aspecto más interesante de la situación de  
la feminista es lo que comparte con la halfie: una habilidad bloqueada 
para asumir con comodidad el yo antropológico. Para ambos, aunque 
de diferentes maneras, el yo está dividido, atrapado en la intersec
ción de sistemas de diferencias. Me preocupan menos las consecuencias 
existenciales de dicha división (esto se ha analizado convincentemente 
en otras partes (por ejemplo, Joseph, 1988; Kondo, 1986; Narayan, 
1989), que la conciencia que tales divisiones generan en tres cuestiones 
cruciales: la posicionalidad, la audiencia y el poder inherente en 
las distinciones del yo y el otro. ¿Qué pasa cuando el “otro” que el 
antropólogo estudia se construye simultáneamente, al menos en parte, 
como un yo?
	 No resulta fácil para las feministas y los antropólogos halfies evitar el 
asunto de la posicionalidad. Cuando no hay posicionalidad queda cla
ro que cada perspectiva viene de algún lugar, al igual que cualquier acto 
del habla. Los antropólogos culturales nunca han estado completamente 
convencidos de la ideología de la ciencia, y desde siempre han cues
tionado el valor, la posibilidad y la definición de objetividad.6 Pero, 
¿son todavía renuentes a analizar las implicaciones de la situacionalidad 
actual de su conocimiento? 7 
	 Dos objeciones comunes entrelazadas en el trabajo de las antropólogas 
feministas, o en el de los antropólogos nativos o semi nativos, que se 
refieren a la parcialidad revelan la persistencia de los ideales de ob
jetividad. La primera tiene que ver con la parcialidad (como prejuicio 
o posición) del observador; la segunda con la naturaleza incompleta 
de la situación presentada. Las halfies están más relacionadas con 
la primera, las feministas con la segunda. Estudiar la sociedad de uno 

Lila Abu-Lughod

6 Para una deliberación de la convergencia de la crítica antropológica y la feminista, 
véase Abu-Lughod (1990a).  
7 El punto central del discurso de Edward Said a la Asociación Antropológica Estado-
unidense en 1988, fue que los antropólogos tenían que prestar  atención no sólo al 
“lugar antropológico” sino también a la “situación cultural en la cual el trabajo antropo-
lógico se realiza” (1989: 212). 



Andamios 135

supuestamente presenta un problema: ganar suficiente distancia. Ya 
que para las halfies el Otro es, en cierto modo, el yo, se dice que el 
peligro de identificación y de fácil desliz hacia la subjetividad8 es lo 
que comparten con los antropólogos indígenas. Estas preocupaciones 
sugieren que el antropólogo todavía se define como un ser que debe 
permanecer separado del Otro, aunque explícitamente busque zanjar la 
cuestión. Incluso Bourdieu (1977: 1-2), que con perspicacia analizó los 
efectos que esta posición de externo tiene sobre los (mal)entendidos del 
antropólogo de la vida social, no puede deslindarse de esta opinión. El 
punto obvio que no percibe es que el yo exterior no siempre permanece 
afuera. El antropólogo tiene una relación definitiva con el Otro de  
la investigación, no sólo como occidental, sino como francés en Argelia 
durante la guerra de independencia, o estadounidense en Marruecos du
rante la guerra árabe israelí de 1987, o inglés en la India poscolonial. Lo 
que llamamos afuera es una posición dentro de una entidad histórica-
política más amplia. No menos que la halfie, “quien permanece” está en 
una posición específica en relación con la comunidad estudiada.
	 Los debates sobre las antropólogas feministas sugieren una segun
da fuente de incomodidad sobre la posicionalidad. Aunque se presentan 
como estudiosas del género son desestimadas ya que sólo muestran un pa
norama parcial de las sociedades que estudian, porque supuestamente 
sólo estudian a las mujeres. Los antropólogos estudian a la sociedad 
sin más nombres. El estudio de las mujeres es una forma con nombre 
rápidamente segmentada, como señala Strathern (1985).9 No obstante, 
con facilidad podría argumentarse que la mayoría de los estudios so
ciales han sido también parciales. Como indican las revisiones que ha 
realizado Weiner (1976) de los estudios sobre los isleños Trobriand  
de Malinowski, o los bastante bien estudiados aborígenes australianos de  
Bell (1983) han sido estudios sobre los seres humanos.10 Esto no 

Escribir contra la cultura

8 La mayor parte de la literatura sobre antropología indígena se acepta con las ventajas 
y desventajas de esta identificación. Véase Fahim (1982) y Altorki y El-Solh (1988).
9 Véase también mi análisis del estudio de género en la antropología del Medio Oriente 
(Abu-Lughod, 1989).
10 De forma paralela, se cree que quienes estudian la experiencia negra, estudian una 
forma de experiencia notable. Se podría señalar, y se ha hecho por personas como 
Adrienne Rich, que la forma de experiencia universal de la que difiere es en sí misma 
parcial, es la experiencia de los blancos.



Andamios136

implica que sean menos valiosos, sólo nos recuerda que constantemente 
debemos atender la posicionalidad del yo antropológico y sus re
presentaciones de los otros. Entre otros, James Clifford (1986a: 6) 
ha sostenido convincentemente que las representaciones etnográficas 
siempre son “verdades parciales”. Es necesario reconocer que son 
verdades posicionadas.
	 La escisión del yo crea para los dos grupos mencionados un segundo 
problema que está esclareciendo la antropología en general: las audiencias 
múltiples. A pesar de que todos los antropólogos están empezando a 
sentir lo que podría llamarse el efecto Rushdie —los efectos de vivir en 
una era global cuando los sujetos de sus investigaciones empiezan a leer 
sus trabajos y los gobiernos de los países donde trabajan prohíben libros 
y niegan visas—, las antropólogas feministas y las halfies enfrentan de 
manera conmovedora muchas responsabilidades. En vez de tener una  
audiencia primaria, como la de otros antropólogos, las antropólogas fe
ministas escriben para los antropólogos y las feministas, dos grupos 
cuya relación con su tema está en desventaja, y responsabilizan a  
los etnógrafos de diferentes formas.11 Además, los círculos feministas 
incluyen feministas que no son occidentales, con frecuencia proceden
tes de sociedades que las antropólogas feministas han estudiado y tienen 
que asumir la responsabilidad de un modo nuevo.12 

	 Los dilemas de las halfies son incluso más radicales. Como an
tropólogos escriben para sus pares, la mayoría de ellos occidentales. 
Identificados también con comunidades fuera de Occidente o con 
subculturas dentro de Occidente, son confrontados por miembros pre
parados de dichas comunidades. Más importante aún, no sólo porque 
se posicionan con referencia a dos comunidades, sino porque cuando 
presentan al Otro se presentan a sí mismos y hablan con una conciencia 
compleja del Otro, y se aseguran de que así se entienda. Tanto los 
antropólogos halfies como las feministas se ven forzados a confrontar 

Lila Abu-Lughod

11 Crapanzano (1977) ha escrito perspicazmente sobre el proceso regular de distan-
ciarse de la experiencia del trabajo de campo y buscar identificarse con la audiencia 
antropológica por la que todos los antropólogos atraviesan cuando regresan del campo 
de trabajo.
12 Esto está sucediendo, por ejemplo, en los acalorados debates en el campo de estudio 
de las mujeres de Medio Oriente sobre quién tiene el derecho de hablar por ellas.



Andamios 137

directamente las políticas y la ética de sus representados. No hay 
soluciones fáciles para sus dilemas. 
	 El tercer asunto que los antropólogos halfies y las feministas, a 
diferencia de los antropólogos que trabajan con sociedades occidentales 
(otro grupo para el que el yo y el otro están de alguna forma in
volucrados), nos fuerzan a confrontar es la duda de sostener que  
estas relaciones entre el yo y el otro estén libres de vínculos de po
der; esto a causa de la discriminación sexual, racial o étnica que pueden 
haber vivido —como mujeres, como individuos de padres de diferentes 
etnias, o como extranjeros— por ser otro frente a un yo dominante, ya 
sea en la vida diaria en Estados Unidos, Gran Bretaña o Francia, o en 
la academia occidental. Esta no es sólo una experiencia de diferencia, 
sino de inequidad. Sin embargo, mi argumento es estructural no ex
periencial. Las mujeres, los negros y la mayoría de los no occidentales 
históricamente han sido constituidos como los otros en los principa
les sistemas políticos de los cuales ha dependido el mundo inequitativo 
del capitalismo. Los estudios feministas y los estudios negros han avan
zado lo suficiente en la academia para dejar ver que al ser sujetos de 
estudio de los “hombres blancos” (para usar una abreviación de una 
posición-sujeto históricamente constituida), éstos se convierten en sus 
voceros, y se vuelven signos e instrumentos de su poder.
	 Dentro de la antropología se siguen eludiendo los temas fun
damentales de dominación, a pesar de una larga historia de tímida 
oposición al racismo, la literatura autocrítica —que prolifera con ra
pidez— sobre los vínculos de la antropología, el colonialismo (por 
ejemplo, Asad, 1973; Clifford, 1983; Fabian, 1983; Hymes, 1969; Kuper, 
1988) y la experimentación con técnicas de etnografía para mitigar la 
incomodidad del poder del antropólogo sobre el sujeto antropológi
co. Incluso los intentos para considerar a los informantes como asesores 
y “dejar hablar al otro” en textos dialógicos o polifónicos (Tedlock, 1987) 
—descolonizaciones sobre el nivel del texto— dejan intacta la con
figuración del poder global en la cual la antropología, vinculada a otras 
instituciones del mundo, está basada. Para ver la peculiaridad de esta 
iniciativa es necesario considerar un caso análogo. ¿Cuál sería nuestra 
reacción si los académicos hombres plantearan su deseo de “permitir 
que las mujeres hablen” en sus textos, mientras continúan dominando 

Escribir contra la cultura



Andamios138

todo el conocimiento acerca de ellas, controlando la escritura y otras 
prácticas académicas y respaldando así sus posiciones respecto a una 
organización particular de la vida económica, social y política?
	 Debido a sus egos escindidos, los antropólogos feministas y halfies 
se desplazan incómodamente entre hablar “por” a hablar “desde”. Su si
tuación nos permite ver con más claridad que las prácticas divisorias 
son métodos fundamentales para imponer la desigualdad, ya sea 
porque las diferencias se vuelven naturales, como en el género o la raza, 
o simplemente se elaboren, como argumentaré sucede con el concepto 
de cultura.

La cultura y las diferencias

El concepto de cultura es un término escondido en todo lo que se 
acaba de decir sobre antropología. La mayoría de los antropólogos 
estadounidenses creen o actúan como si “cultura”, término notoriamente 
resistente a la definición y a la ambigüedad del referente, fuera, sin 
lugar a dudas, el verdadero objeto de la indagación antropológica. No 
obstante, también se puede argumentar que la cultura es importante 
para la antropología porque la distinción antropológica entre el yo y 
el otro se basa en ella. La cultura es una herramienta para hacer otras 
herramientas. Como un discurso profesional que se explica sobre el 
significado de cultura con el fin de responder, explicar y entender las 
diferencias culturales, la antropología también ayuda a construirla, pro
ducirla y mantenerla. El discurso antropológico da a las diferencias 
culturales (y a la separación entre grupos de personas que ello implica) 
el aspecto de obvio.
	 En este aspecto, el concepto de cultura opera muy parecido a su 
predecesor —la raza— aunque en su forma del siglo xx tiene algunas 
ventajas políticas importantes. A diferencia de la raza, e incluso del 
sentido de cultura del siglo XIX como sinónimo de civilización (en 
comparación con barbarismo), el concepto actual permite no dos 
sino múltiples diferencias. Esto de inmediato frena el paso fácil a la 
jerarquización; el cambio a “cultura” (con “c” minúscula y la posibilidad 
de una “s” al final, como señala Clifford, 1988a: 234) tiene un efecto 

Lila Abu-Lughod



Andamios 139

relativo. Sin embargo, una de las ventajas más importantes de la cultu
ra es que elimina las diferencias del reino de lo natural y lo innato. 
Ya sea que se conciba como un conjunto de conductas, costumbres, 
tradiciones, normas, planes, recetas, instrucciones o programas (para 
hacer un listado del rango de definiciones que Geertz [1973: 44] 
proporciona), la cultura se aprende y puede cambiar. Sin embargo, a 
pesar del propósito antiesencialista, el concepto de cultura conserva 
algunas de las tendencias que son útiles para congelar las diferencias 
que se consideran poco comunes. Esto es fácil de ver si considera
mos un área en la que haya habido un cambio de una cultura a otra. 
El orientalismo como discurso académico entre otras cosas es, según 
Said “un estilo de pensamiento basado en la distinción ontológica y 
epistemológica de ‘Oriente’ y (la mayoría de las veces) ‘Occidente’” 
(1987: 2). Lo que él muestra es cómo se relacionan entre si geografía, 
raza y cultura; el orientalismo establece diferencias entre “occidentales” 
y “orientales” de manera tan rígida que también pueden considerarse 
naturales. En el siglo xx, las diferencias culturales, no la raza, fueron 
el tema básico de los eruditos orientalistas dedicados a interpretar 
los fenómenos “culturales” (principalmente la religión y el idioma) 
a los cuales se atribuyen ahora las diferencias básicas en desarrollo, 
desempeño económico, gobierno, carácter y demás.  
	 Algunos movimientos anticoloniales y luchas de la actualidad han 
trabajado en lo que podría llamarse orientalismo inverso, en el que las 
tentativas de revertir la relación de poder avanzan en la búsqueda de 
la valorización del yo que en el sistema anterior había sido devaluado 
como otro. Una petición gandhiana para más espiritualidad de la 
India hindú, en comparación con el materialismo y la violencia de 
Occidente, y una petición islámica para una fe más grande en Dios 
en comparación con la inmortalidad y la corrupción de Occidente son  
dos peticiones que aceptan los términos esencialistas de las construcciones 
orientalistas. Aunque se volteen de cabeza preservan el rígido sentido 
de diferencia basado en la cultura. Un paralelismo se puede hacer con 
el feminismo. Es un principio básico del feminismo que “las mujeres 
se hacen, no nacen así”. Ha sido importante para la mayoría de las fe
ministas atribuir las diferencias de sexo a la cultura, no a la biología ni 
a la naturaleza. Aunque esto ha inspirado a algunas teóricas feministas 

Escribir contra la cultura



Andamios140

a ocuparse de los efectos sociales y personales de género como un 
sistema de diferencias, para muchos otros ha llevado a indagaciones y 
estrategias construidas sobre la noción de una cultura de las mujeres. 
El feminismo cultural (véase Echols, 1984) adquiere diferentes for
mas, pero tiene muchas de las cualidades del orientalismo inverso antes 
discutido. Para las feministas francesas, como lrigaray (1985a, 1985b), 
Cixous (1983) y Kristeva (1981), masculino y femenino, si no de hecho 
macho y hembra, esencialmente representan modos diferentes de ser. 
Las feministas angloamericanas toman un enfoque diferente. Algunas in
tentan “describir” las diferencias culturales entre hombres y mujeres, 
Gilligan (1982) y sus seguidoras (por ejemplo, Belenky et al., 1986) 
que crean la noción de “una voz diferente” son ejemplos conocidos. 
Otras intentan “explicar” las diferencias, ya sea por medio de una teoría 
psicoanalítica (por ejemplo, Chodorow, 1978), una teoría derivada del 
marxismo sobre los efectos de la división del trabajo y el papel de las 
mujeres en la reproducción social (Hartsockv, 1985), un análisis de la 
práctica materna (Ruddick, 1980), o incluso una teoría de la explotación 
sexual (MacKinnon, 1982). Bastantes teorizaciones y prácticas feministas 
intentan construir o reformar la vida social conforme a esta “cultura 
de mujeres”.13 Ha habido propuestas para una universidad centrada en 
la mujer (Rich, 1979), una ciencia feminista, una metodología feminista 
de las ciencias duras y de las ciencias sociales (Meis, 1983; Reinhan, 
1983; Smith, 1987; Stanley y Wise, 1983; véase Harding, 1987 para una 
crítica sensata), e incluso una espiritualidad y ecología feminista. Estas 
propuestas casi siempre se construyen sobre valores tradicionalmente 
asociados con las mujeres en Occidente: el sentido de proteger a los 
demás y vincularse, la crianza materna, la inmediatez de la experiencia, 
involucrarse con lo corporal (contra lo abstracto) y demás.
	 Esta valorización de las feministas culturales, como los orientalis
tas inversos, de las cualidades previamente devaluadas atribuidas a ellas 
puede ser provisionalmente útil para forjar un sentido de unidad y hacer 
luchas de empoderamiento. No obstante, debido a que deja en su lugar 
la división que estructuró las experiencias del yo y la opresión en que se 

Lila Abu-Lughod

13 A algunos les gustaría hacer la distinción entre “las mujeres” y “feminismo”, pero en 
casi toda la literatura se mezclan.



Andamios 141

fundan, perpetúa algunas tendencias peligrosas. Primera, las feministas 
culturales pasan por alto la relación que tienen y las formas en que 
se definen unos y otros; segunda, también pasan por alto las diferen
cias dentro de cada categoría construida por las prácticas divisorias, 
diferencias de clase, raza y sexualidad (para repetir la letanía feminista 
de categorías problemáticamente abstractas), así como origen étnico, 
experiencia personal, edad, modo de sustento, salud, vivienda rural o 
urbana y experiencia histórica; tercera, quizá la más importante, ignoran 
las formas en que las experiencias se han construido históricamente y 
cambiado con el tiempo. Tanto el movimiento feminista cultural como 
el revivalista suelen depender de nociones de autenticidad y del retor
no a valores positivos que no representan al otro dominante. Como es 
obvio en la mayoría de los casos extremos, estos movimientos borran 
la historia. Las invocaciones a las diosas de Creta en algunos círculos 
feministas y, de una forma más compleja y seria, la poderosa invocación 
al Profeta de ciertos movimientos islámicos de la comunidad del siglo 
xvii son buenos ejemplos.	   
	 El asunto es que la noción de cultura que ambos tipos de mo
vimientos utilizan no parece garantizar un escape de la tendencia hacia 
el esencialismo. Podría argumentarse que los antropólogos emplean 
“cultura” de formas más consistentes y sofisticadas y que su compromi
so con esta, como herramienta analítica, es más sólido. Sin embargo, 
incluso ahora muchos de ellos están preocupados por los aspectos que 
suelen congelar las diferencias. Appadurai (1988), por ejemplo, en su  
convincente argumento señala que “los nativos” son producto de 
la imaginación antropológica; también muestra la complicidad del 
concepto antropológico de cultura como un “encarcelamiento” continuo 
de personas no occidentales en tiempo y lugar. Al negárseles las mismas 
oportunidades de desplazamiento, viajes e interacción geográfica 
que los occidentales dan por hecho, a las culturas estudiadas por los 
antropólogos también se les suelen negar en la historia.
	 Otros, incluida yo (1990b), hemos sostenido que las teorías culturales 
también suelen enfatizar demasiado la coherencia. Clifford señala que 
tanto “la disciplina del trabajo de campo antropológico al constituir su 
autoridad construye y reconstruye otros yos culturalmente coherentes 
y explicativos” (Clifford, 1988b: 112), y esa etnografía es una forma de 

Escribir contra la cultura



Andamios142

colección cultural (como coleccionar arte) en la cual “las experiencias 
y los hechos se seleccionan, se agrupan, se separan de su temporalidad 
ocasional y proporcionan un valor imperecedero en su nuevo acomodo” 
(Clifford, 1988a: 231). Las metáforas orgánicas de integridad y la me
todología del holismo que caracterizan a la antropología favorecen la 
cohesión, y a su vez contribuyen a percibir que las comunidades están 
vinculadas y diferentes. 
	 Sin duda, la diferenciación no tiene que implicar valores; el distinti
vo de la antropología del siglo xx ha sido su promoción del relativismo 
cultural por encima de la evaluación y el juicio. Si la antropología 
siempre ha sido, hasta cierto grado, una forma de (auto) crítica cultural 
(Marcus y Fischer, 1986), también ha sido un elemento del rechazo 
a la jerarquización de las diferencias. Sin embargo, ninguna posición 
sería posible sin diferencias. Valdría la pena pensar en las implicaciones 
que la antropología de altos vuelos tiene al sostener y perpetuar una 
creencia en la existencia de culturas que se identifican como diferentes y 
separadas de la nuestra.14 ¿Las diferencias siempre pasan desapercibidas 
en las jerarquías?
	 En Orientalismo, Said apoya la eliminación de “Oriente” y “Occi
dente”, pero hacerlo no significa que borre todas las diferencias, sino 
que reconoce más, así como las complejas formas en que se interceptan. 
Más importante, su análisis de un área busca mostrar cómo y cuándo 
ciertas diferencias, en este caso de personas y lugares vinculadas a 
ellas, se complican en la dominación de uno por otro. ¿Deberían los 
antropólogos tratar con semejante suspicacia “cultura” y “culturas” como 
términos clave en un discurso en el que la otredad y las diferencias han  
llegado a tener, como señala Said,“cualidades de talismán”? (1989: 213).

Lila Abu-Lughod

14 Arens (1979), por ejemplo, ha preguntado provocativamente por qué los antropólo-
gos se aferran con tanta tenacidad a la creencia de que en algunas culturas el canibalismo  
es un ritual aceptado, cuando la evidencia (relatos de testigos visuales) es tan escasa (si 
no es que ausente, como él sostiene).



Andamios 143

Tres formas de escribir contra la cultura

Si la “cultura”, opacada por la coherencia, la intemporalidad y la di
ferenciación es la principal herramienta antropológica para hacer al 
“otro” y a las diferencias, como revelan las feministas y los halfies, suele 
ser una relación de poder, entonces quizá los antropólogos deberían 
considerar estrategias para escribir contra la cultura. Discutiré tres es
trategias que considero prometedoras, aunque de ninguna manera 
agotan las posibilidades, el tipo de proyectos que describiré —teórico, 
sustantivo y textual— tienen sentido para los antropólogos conscientes 
de los temas de posicionalidad y responsabilidad y están interesa
dos en hacer de la práctica antropológica algo más que sólo apoyar 
las inequidades globales. No obstante, concluiré considerando las li
mitaciones de todas las reformas antropológicas.

Discurso y práctica

La discusión teórica, debido a que es el modo de interactuar de los 
antropólogos, proporciona un espacio para refutar la “cultura”. Me 
parece que las discusiones actuales y la utilización de dos términos cada 
vez más populares —práctica y discurso— indican un alejamiento de  
la cultura. Aunque siempre existe el peligro de que estos términos lle
guen a ser usados sólo como sinónimos de cultura, fueron planeados  
para permitirnos analizar la vida social sin asumir el grado de cohesión 
que el concepto cultura ha llegado a tener. En antropología, la práctica está 
asociada con Bourdieu (1977; véase también Ortner, 1984) cuyo enfoque 
está construido en torno a problemas de contradicción, malentendidos  
y falsas apreciaciones, y favorece estrategias, intereses e improvisacio
nes sobre los tropos culturales más estáticos y homogeneizados de normas, 
modelos y textos. El discurso (cuyos usos discuto en L. Abu-Lughod, 
1989 y Abu-Lughod y Lutz, 1990) tiene más fuentes y significados en 
antropología. En su derivación foucaultiana, cuando se relaciona con 
nociones de formaciones discursivas, aparatos y tecnologías, se utiliza  
para rechazar la distinción entre ideas y prácticas, o entre texto y 
mundo que el concepto cultura también fomenta con facilidad. En su 

Escribir contra la cultura



Andamios144

sentido más sociolingüístico llama la atención para los usos sociales de 
recursos verbales. En cualquier caso permite la posibilidad de reconocer 
dentro de un grupo social el juego de aseveraciones múltiples, cambiantes 
y competitivas para efectos prácticos. Tanto la práctica como el discurso 
son útiles porque funcionan en contra de la supuesta infinitud, por  
no mencionar el idealismo.15

Vínculos

Otra estrategia para escribir contra la cultura es reorientar los problemas 
o temas que los antropólogos abordan. Un tema importante podría 
ser los vínculos e interconexiones históricas y contemporáneas entre 
una comunidad y el antropólogo que trabaja ahí y escribe sobre ésta, 
además del mundo al que pertenece y le permite estar en ese lugar 
en particular estudiando dicho grupo. Es más un proyecto político 
que existencial, sin embargo, los antropólogos reflexivos que nos han 
enseñado a considerar el encuentro en el campo de trabajo como un 
sitio para la construcción de “hechos” etnográficos nos han alertado 
sobre una dimensión importante del vínculo. Otro tipo significativo de 
vínculos ha recibido menos atención. Pratt señala una mistificación en 
la escritura etnográfica de “un programa más amplio de la expansión 

Lila Abu-Lughod

15 En mi propio trabajo sobre una comunidad beduina egipcia, empecé a pensar en 
términos de discursos en vez de cultura solamente, porque debía encontrar la forma 
de que tuviera sentido al hecho de que parece haber dos discursos contradictorios 
sobre las relaciones interpersonales —el discurso de honor y modestia y el poético 
de vulnerabilidad y apego— que proporcionaban información y eran usados por los 
mismos individuos en contextos diferentes (Abu-Lughod, 1986). En una reflexión re-
ciente sobre las respuestas beduinas a la muerte (Abu-Lughod, no disponible). También  
tuve que encontrar el sentido al hecho de que hubiera múltiples discursos sobre la 
muerte en dicha comunidad. No sólo la gente manejaba explicaciones contradictorias 
de muertes específicas (invocación, en el caso de una muerte por accidente, estupidez, 
ciertas acciones por parte de miembros de la familia, el ojo [del diablo], el destino y la 
voluntad de Dios), pero los dos discursos principales —el islámico de la voluntad de 
Dios y el de los lamentos rituales funerales— estaban relacionados con grupos sociales 
diferentes, hombres y mujeres, y funcionaban para mantener y justificar las diferen
cias de poder entre ellos.



Andamios 145

europea donde el etnógrafo, sin importar sus propias actitudes al 
respecto, está atrapado y determina la relación material del etnógrafo 
con el grupo que estudia” (1986: 42). Necesitamos cuestionar los  
procesos históricos por los cuales personas como nosotros nos in
teresamos en estudios antropológicos sobre individuos como esos; 
también cuestionar la situación actual mundial que nos permita 
comprometernos con este tipo de trabajo en un lugar en particular, 
así como quién nos ha precedido e incluso está ahora con nosotros: 
turistas, viajeros, misioneros, asesores del Organismo para el Desarrollo 
Internacional (aid, por sus siglas en inglés) y trabajadores del Cuerpo 
de Paz (Peace Corps). Necesitamos preguntar cómo está vinculada esta 
“voluntad de conocimiento” del Otro con el mundo. 
	 Estas preguntas no pueden hacerse en general, deberían hacerse en 
las inmediaciones y contestarse indagando situaciones, configuraciones 
e historias específicas. Incluso aunque no aludan directamente al 
lugar del etnógrafo, ni se involucren en una sobresistematización que  
amenaza borrar las interacciones locales, estudios como los de Wolf 
(1982), sobre la larga historia de la interacción entre sociedades 
occidentales y comunidades de lo que ahora se llama el Tercer Mundo, 
son representativos para responder tales preguntas; de igual manera, 
los estudios de Mintz (1985) que rastrean los complejos procesos de 
transformación y explotación del azúcar en Europa y otras partes del 
mundo. El giro antropológico hacia la historia, que analiza los vínculos 
entre presente y pasado de comunidades particulares, es también un 
avance importante.
	 No todos los proyectos sobre vinculación necesitan ser históricos. 
Los antropólogos se preocupan cada vez más por las vinculaciones na
cionales e internacionales entre las personas, las formas culturales, los 
medios de comunicación, las técnicas y las mercancías;16 estudian la 
articulación del mundo capitalista y las políticas internacionales con 
las situaciones de las personas que viven en comunidades particulares. 
Todos estos proyectos, que implican un cambio de perspectiva para 

Escribir contra la cultura

16 Dos nuevas publicaciones: Public Culture: Bulletin of the Center for Transnational Cul­
tural Studies and Diaspora, y A Journal of Transnacional Studies, tienen foros para discutir 
estos asuntos transnacionales.



Andamios146

incluir el fenómeno de vinculación, exponen las deficiencias del con
cepto de cultura y el carácter esquivo de las entidades designadas por 
el término cultura. Aunque pudiera haber una tendencia en el nuevo 
trabajo únicamente para ampliar el objetivo, como cambiar de posición: 
de cultura a nación, idealmente se prestaría atención a las agrupaciones, 
identidades e interacciones cambiantes en todo el territorio. Si alguna 
vez los antropólogos consideraron algunas comunidades como uni
dades aisladas, ciertamente la naturaleza de las interacciones globales 
en el presente hace que eso sea imposible.17  

Etnografías de lo particular

La tercera estrategia para escribir contra la cultura depende de la 
aceptación de la noción de antropología de Geertz, en la que se han 
basado todos en este “momento experimental” (Marcus y Fischer, 
1986), quien toma el asunto de la textualidad con seriedad; también 
ha sustentado (1975, 1988) que una de las principales cosas que ha
cen los antropólogos es escribir, y lo que escriben es ficción (lo que no 
significa que sea ficticio).18 Ciertamente, la práctica de la escritura ha 
recibido bastante atención de quienes participaron en Writing Culture, y 
de una cantidad aún mayor de personas que no estaban involucradas. 
Gran parte de la hostilidad hacia sus proyectos surge de la sospecha de 
que las políticas etnográficas también han fracasado en la poética de su 
literatura. Sin embargo, han hecho surgir un problema que no puede 
ignorarse. En la medida en que los antropólogos representan a otros 
por medio de su escritura etnográfica, seguramente el grado al cual 
esas personas aparecen como “otro”, también determinará, en parte, 
cómo escriben sobre ellos. ¿Hay formas de escribir de manera que  
se considere a los otros como menos otros? 
	 Yo sostendría que una herramienta muy útil para alterar el concepto 
de cultura y subvertir el proceso de “otredad” que conlleva es escribir 

Lila Abu-Lughod

17 Véase J. Abu-Lughod (1989) para evidencias de un “sistema mundial” en el siglo xiii.
18 Dummont (1986) recientemente ha reiterado esto al declarar que los cambios en la 
teoría social son sólo cambios metodológicos.



Andamios 147

“etnografías de lo particular”. Las generalizaciones —forma característica 
de operación y estilo de la escritura de las ciencias sociales— ya no 
pueden considerarse descripciones neutrales (Foucault, 1978; Said, 
1978; Smith, 1987), en antropología tienen dos efectos desafortunados 
de los que vale la pena abstenerse. Los analizaré antes de presentar 
algunos ejemplos de mi propio trabajo de lo que espero lograr por 
medio de las etnografías de lo particular. 
	 No me ocuparé de todos los asuntos que surgen sobre las ge
neralizaciones. Por ejemplo, con frecuencia se señala que la forma de 
generalizar el discurso científico social facilita la abstracción y la co
sificación. La socióloga feminista Dorothy Smith expuso el problema 
claramente en su crítica al discurso sociológico señalando: 

que el discurso entra en la compleja organización de 
actividades de los individuos mismos y sus relaciones a 
través de conceptos como clase, modernización y or
ganización formal. Entonces se crea un mundo de objetos 
constituidos teóricamente y el discurso desaparece de  
la vida y del trabajo de los individuos, y libera a la in
vestigación sociológica de explorar un campo de entidades 
conceptuales (1987: 130).

Otros críticos se han enfocado en diferentes errores. Por ejemplo, la 
antropología interpretativa, en su crítica de la búsqueda de leyes generales 
del positivismo, señala como error tener en cuenta la centralidad del 
significado para la experiencia humana. No obstante, el resultado ha si
do sustituir la generalización de significados por generalizaciones sobre 
la conducta humana.
	 También quiero aclarar que el argumento para la particularidad no es 
tal: no debe confundirse con argumentos para privilegiar micro o macro 
procesos. Los etnometodólogos […] y otros estudiosos de la vida diaria 
buscan formas de generalizar las micro interacciones, mientras que los 
historiadores, podría decirse, están buscando las particularidades de  
los macro procesos. Tampoco es necesario preocuparse por los aspectos 
específicos de la vida de los individuos ya que implica ignorar las 

Escribir contra la cultura



Andamios148

fuerzas y dinámicas que no son locales. Por el contrario, los efectos de 
los procesos que no son locales, y a largo plazo se manifiestan sólo local 
y específicamente, se producen en las acciones de individuos que viven 
sus vidas de manera particular y se inscriben en su cuerpo y en sus 
palabras. Abogo por una forma de escritura que comunique mejor esto.
	 Los antropólogos tienen dudas sobre las generalizaciones por dos 
razones. La primera es que, como parte de un discurso profesional de 
“objetividad” y conocimientos, inevitablemente es un lenguaje de poder. 
Por un lado es el idioma de aquellos que parecen estar distanciados y 
fuera de lo que están describiendo. 
	 De nuevo, la crítica del discurso sociológico de Smith es relevan
te. Ella ha sostenido (1987: 62) que este modo, al parecer distante, 
de reflexionar sobre la vida social en la actualidad está establecido: 
representa la perspectiva de quienes se involucran en estructuras 
profesionales, gerenciales y administrativas y por tanto es parte de “el 
aparato normativo de esta sociedad”. Está crítica más bien se aplica a 
la antropología con su perspectiva intrasocial y sus orígenes en la ex
ploración y colonización del mundo no europeo, que a la gestión de 
grupos sociales internos como trabajadores, mujeres, negros, pobres o 
prisioneros.
	 Por otro lado, incluso si no revelamos el juicio sobre qué tanto pue
den asociarse las ciencias sociales con los aparatos de administración, 
tenemos que reconocer que todos los discursos profesionalizados por 
naturaleza reafirman las jerarquías. La misma brecha entre los discursos 
profesionales y autoritarios de generalización y los lenguajes de la vida 
diaria (la nuestra y la de otros) se hace presente de manera fundamental 
entre el antropólogo y la gente sobre la que escribe y facilita la cons
trucción de objetos antropológicos diferentes y al mismo tiempo 
inferiores.
	 Por tanto, el grado al que los antropólogos pueden acercarse más 
al lenguaje de la vida diaria y al lenguaje del texto invierte el modo de 
hacer al otro. El problema es, como sugieren las antropólogas feministas 
cuando reflexionan sobre la situación, que podría haber riesgos pro
fesionales para los etnógrafos que quieren seguir esta estrategia. He 
argumentado en otras partes (1990a) que la nueva y atinada observación 
de Rabinow sobre las políticas de la escritura etnográfica —que tienen 

Lila Abu-Lughod



Andamios 149

que encontrarse más cerca de casa y de la academia, que del mundo 
colonial y neocolonial— nos ayudan a entender unas cuantas cosas 
acerca de la antropología feminista y su inquietud, que incluso alguien 
como Clifford revela en su ensayo de introducción de Writing Culture.19 
Su excusa para excluir a las antropólogas feministas fue el hecho de que 
no estuvieran participando en la innovación textual. Si reconociéramos 
la dudosa distinción que él supone existe entre la innovación textual  
y las transformaciones de contenido y teoría, podríamos conceder que 
las antropólogas feministas han contribuido muy poco a la nueva ola  
de experimentación con la forma. 
	 Pero entonces, un modo de reflexionar actual nos proporcionaría 
pistas del porqué. Sin hacer siquiera las preguntas básicas sobre los 
individuos, las instituciones, los patrones y ocupación, podemos recurrir 
a las políticas del proyecto feminista mismo. Dedicado a asegurar que 
las vidas de las mujeres estén representadas en las descripciones de las 
sociedades, en sus experiencias, y tomando en cuenta el género mismo 
teorizado en explicaciones de cómo funciona la sociedad, las feministas 
académicas se han interesado por el antiguo sentido político de la re
presentación. El conservadurismo en la forma puede haber sido útil 
porque el objetivo era convencer a los colegas de que la antropología 
que toma en cuenta el género es una antropología mucho mejor.
	 La segunda presión sobre la antropología feminista es la necesidad 
de reivindicar el profesionalismo. Contrario a lo que Clifford escribe 
(1986a: 21), las mujeres han producido “formas no convencionales de 
escritura”. Él las ignoró y no tomó en cuenta a algunos antropólogos 
profesionales como Bowen (Bohannon) (1954), Briggs (1970), y Cesara  
(Poewe) (1982) que han experimentado con la forma.20 De una mane
ra más significativa, hay también algo que podría ser considerado como 
una “tradición de mujer” alternativa dentro de la escritura etnográfica. 
Sin embargo, no es profesional y sólo con reticencia podría ser re
cuperada y analizada por las antropólogas feministas inseguras de su 
profesión. Me estoy refiriendo a las excelentes y populares etnografías 

Escribir contra la cultura

19 Para un debate más detallado e interesante de la incomodidad de Clifford con el fe-
minismo, véase Gordon (1988).
20 A esta lista podrían agregársele más nombres, incluso lo más reciente de Friedl (1989).



Andamios150

escritas por esposas “sin formación académica” de antropólogos como 
Guests of the Sheik  de Elizabeth Fernea (1965), Nisa de Marjorie Shostak 
(1981), The Spirit of the Drum de Edith Turner (1987) y The House of Lim 
de Margery Wolf (1968). Estos trabajos están dirigidos a audiencias un  
poco diferentes de las de los escritores profesionales de etnografías 
estándares; estas mujeres también han seguido convenciones diferentes: 
son más abiertas respecto a su posicionalidad, menos impositivas de su 
autoridad científica y más orientadas hacia los individuos y las familias 
particulares. […]
	 El segundo problema con la generalización se deriva no de su par
ticipación en los discursos autoritarios de profesionalismo, sino de los 
efectos de homogeneidad, cohesión y atemporalidad que suele pro
ducir. Cuando se generalizan las experiencias y conversaciones de una 
cantidad específica de personas en una comunidad, se suelen atenuar 
y homogeneizarse las diferencias entre ellas. La apariencia de una 
falta de diferenciación interna facilita la concepción de un grupo de 
personas como entidad diferente y vinculada como “el Pueblo Nuer”, 
los balineses y Awlad’Ali Bedouin que hacen esto o aquello y dicen tal y 
tal. El esfuerzo para producir descripciones etnográficas de creencias o  
acciones de las personas tiende a restar importancia a las contradicciones, a  
los conflictos de intereses, a las dudas y discusiones, sin mencionar las 
motivaciones y circunstancias cambiantes. La supresión del tiempo y  
del conflicto hacen de lo que está dentro del límite establecido por 
la homogeneización algo fijo y esencial. Estos efectos son momentos 
especiales para los antropólogos porque contribuyen a la ficción de  
otros esencialmente diferentes y diferenciados que pueden ser separados 
de alguna clase de yo igualmente esencial. Como he argumentado, en 
tanto que la diferencia es jerárquica y las afirmaciones de separación 
una forma de negar la responsabilidad, la generalización en sí debe 
tratarse con desconfianza.
	 Por estas razones propongo que experimentemos con etnografías 
narrativas de lo particular en la tradición de la escritura basada en el 
trabajo de campo.21 Al contar historias de individuos particulares en 

Lila Abu-Lughod

21 Mi propio experimento en este tipo de narrativa etnográfica está en prensa: Abu-
Lughod.



Andamios 151

lugar y tiempo, estas etnografías compartirían elementos con la “tra
dición alternativa de las mujeres” que discutimos antes. Yo esperaría 
que complementaran y no reemplazaran a otro tipo de proyectos an
tropológicos, como discusiones teóricas y exploración de nuevos 
tópicos en antropología […]
	 Los antropólogos habitualmente generalizan sobre las comunidades 
al decir que están caracterizadas por ciertas instituciones, normas o  
formas de hacer las cosas. Por ejemplo, casi siempre se suele decir cosas 
como “Los Bongo-Bongo son polígamos”. Sin embargo, uno se puede 
negar a generalizar de esta manera y más bien preguntar cómo un 
conjunto concreto de individuos —por ejemplo, un hombre y sus tres 
esposas en una comunidad beduina de Egipto que conozco desde hace 
una década— viven la “institución” que llamamos poligamia. Enfatizar 
la peculiaridad de este tipo de matrimonio y elaborar por medio de 
discusiones, recuerdos, desacuerdos y acciones daría como resultado 
varios puntos teóricos. Primero, negarse a generalizar destacaría la 
calidad de esta tipicidad producida de manera tan regular en los relatos 
sociales científicos convencionales. Segundo, mostrar las circunstan
cias actuales y las historias detalladas de los individuos y sus relaciones 
indicaría que tales particularidades, siempre presentes (como sabe
mos por nuestras experiencias personales), también son cruciales para 
la constitución de la experiencia. Tercero, reconstruir los argumentos, 
justificaciones e interpretaciones de lo que ellos y otros están haciendo 
explicaría cómo se desarrolla la vida social, mostraría que aunque los 
términos de sus discursos están establecidos (y, como en cualquier so
ciedad, incluyen varios discursos algunas veces contradictorios y con 
frecuencia cambiantes), dentro de estos límites, la gente refuta las 
interpretaciones de lo que está sucediendo, siente el dolor y vive su 
vidas. En un sentido esto no es nuevo, por ejemplo, Bourdieu (1977) 
teoriza sobre la práctica social de manera similar. Pero la diferencia aquí 
sería buscar medios textuales que representen cómo sucede esto, en vez 
de simplemente hacer aseveraciones de que sí están representados.
	 Al concentrarse en los individuos particulares y en sus relaciones 
cambiantes, necesariamente se subvertirían las connotaciones más pro
blemáticas de la cultura: homogeneidad, coherencia y atemporalidad.

Escribir contra la cultura



Andamios152

Fuentes consultadas

Abu-Lughod, L. (1986), Veiled Sentiments: Honor and Poetry in a Bedouin 
Society, Nueva York: Oxford University Press.

______ (1989), Zones of theory in the anthropology of the Arab world, 
Annual Review of Anthropology 18: 276-306.

______ (1990a), Can there be feminist ethnography? Women and Per­
formance: A Journal of Feminist Theory 5: 7-27.

______ (1990b) Shifting politics in Bedouin love poetry. In Language and the 
Politics of Emotion, en C. Lutz y L. Abu-Lughod, (eds.), Nueva 
York: Cambridge University Press.

Abu-Lughod, L. y Lutz, C (1990), “Introduction: discourse, emotion, 
and the politics of everyday life”, en Altorki, Soraya, y Camillia 
El-Solh (1988), Arab Women in the Field: Studying Your Own 
Society, Syracuse, Nueva York: Syracuse University Press.

Appadurai, A. (1988), Putting hierarchy in its place, Cultural Anthropology 
3: 36-49. 

Arens, W. (1979), The Man-Eating Myth: Anthropology and Anthropology, 
Nueva York: OUF.

Asad, T. (1973), Anthropology and the Colonial Encounter, Londres: Ithaca 
Press. 

______ (1983), Anthropological conceptions of religion: reflections on 
Geertz, Man 18: 237-59.

Belenky, M., Clinchy, B., Goldberger, N., y Tarule, J. (1986), Women’s 
Ways of Knowing, Nueva York: Basic Books.

Bell, D. (1983), Daughtersof the Dreaming, Melbourne: McPhee Gri
bble/N. Sydney: George Allen & Unwin.

Bowen, E. S. (1954), Return to Laughter, Garden City, NY: Anchor Books.
Bourdieu, P. (1977), Outline of a Theory of Practice, Trans. R. Nice, 

Cambridge: Cambridge University Press.
Briggs, J. (1970), Never in Anger, Cambridge: Harvard University Press.
Cesara, M. (1982), Reflectionsof a Woman Anthropologist: No Hiding Place, 

Londres y Nueva York:  Academic Press.
Chodorow, N. (1978), The Reproduction of Mothering, Berkeley: Uni

versity of California Press.

Lila Abu-Lughod



Andamios 153

Cixous, H. (1983), “The laugh of the Medusa”, en The Signs Reader, K. 
Cohen y P. Cohen, trans., E. Abel y E. Abe, Chicago: University 
of Chicago Press, pp. 279-97.

Clifford, J. (1983), “Power in dialogue in ethnography”, en G. W. 
Stocking, Jr., (ed.), Observers Observed: Essays on Ethnographic 
Fieldwork, Madison: University of Wisconsin Press, pp. 121-56.

______ (1986a), “Introduction: partial truths”, en J. Clifford y G. Marcus, 
(eds.), Writing Culture: The Poeticsand Politics of Ethnography, 
Berkeley: University of California Press, pp. 1-26.

______ (1986b), “On ethnographic allegory”, en J. Clifford y G. Marcus, 
(eds.), Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography, 
Berkeley: University of California Press, pp. 98-121.

______ (1988a), “On collecting art and culture”, en The Predicament 
of Culture: Twentieth-Century Ethnography, Literature, and Art, 
Cambridge: Harvard University Press, pp. 215-51.

______ (1988b), “On ethnographic self fashioning”, en The Predicament 
of Culture: Twentieth-Century Ethnography, Literature, and Art, 
Cambridge: Harvard University Press, pp. 92-113.

Clifford, J. y Marcus, G. E. (eds.) (1986), Writing Culture: ThePoeticsand 
Politics of Ethnography, Berkeley: University of California Press. 

______ (1988), Aestheticized emotions and critical hermeneutics. Culture, 
Medicine and Psychiatry, Berkeley: University of California Press.

Crapanzano, V. (1977), On the writing of ethnography, Dialectical 
Anthropology.

Dumont, J. (1978), The Headman and I, Austin: University of Texas Press. 
______ (1986), Prologue to ethnography or prolegomena to anthropology: 

Ethos.
Dwyer, K. (1982), Moroccan Dialogues: Anthropology in Question, 

Baltimore: The Johns Hopkins University Press.
Fabian, J. (1983), Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object, 

Nueva York: Columbia University Press.
Fahim, H., (ed.) (1982), Indigenous Anthropology in Non-Western Countries, 

Durham, Carolina del Norte: North Carolina Academic Press.
Fernea, E. W. (1965), Guests of the Sheik: An Ethnography of an Iraqi 

Village, Garden City, NY: Anchor Books.

Escribir contra la cultura



Andamios154

Fischer, M. J. (1984), Towards a third world poetics: seeing through short 
stories and films in the Iranian culture area: Knowledge and So
ciety 5. 

______ (1986), “Ethnicity and the post-modem arts of memory”, en 
Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography.

Foucault, M. (1978), Discipline and Punish, Nueva York: Partheon.
Friedl, E. (1989), Women of Deh Koh: Lives in an Iranian Village, 

Washington, DC: Smithsonian Institution Press.
Geertz, C. (1973), The impact of the concept of culture on the concept of 

man, The Interpretation of Cultures, Nueva York: Basic Books.
______ (1975), Thick description: toward an interpretive theory of culture, 

In The Interpretation of Cultures, Nueva York: Basic Books.
______ (1988) Works and Lives: The Anthropologist as Author, Stanford: 

Stanford University Press.
Gilligan, C. (1982), In a Different Voice, Cambridge: Harvard University 

Press.
Gordon, D. (1988), Writing culture, writing feminism: The poetics and 

politics of experimental ethnography. Inscriptions 3/4: 7-24.
Haraway, D. (1985), A manifesto for cyborgs: science technology and socialist 

feminism in the 1980s, Socialist Review 80: 65-107.
Harding, S. (1986), The Science Question in Feminism, Ithaca: Cornell 

University Press.
______ (1987), The method question. Hypatia 2: 19-35.
Hartsock, N. (1985), Money, Sex, and Power: Toward a Feminist Historical 

Materialism, Boston: Northeastern University Press.
Hymes, D. (1969), Reinventing Anthropology, Nueva York: Pantheon.
lrigaray, L. (1985a), Speculum of the Other Woman, G. C. Gill, trans., 

Ithaca: Cornell University Press.
______ (1985b), This Sex Which Is Not One, C. Porter with C. Burks, 

trans., Ithaca: Cornell University Press.
Joseph, S. (1988), “Feminization, familism, self, and politics: research as 

a Mughtaribi”, en S. AItorki y C. E1-Solh, (eds.), Arab Women 
in the Field: Studying Your Own Society, Syracuse, NY: Syracuse 
University Press, pp. 25-47.

Kondo, D. (1986), Dissolution and reconstitution of self: implications for 
anthropological epistemology, Cultural Anthropology 1: 74-88. 

Lila Abu-Lughod



Andamios 155

Kristeva, J. (1981), Women’s time, A. Jardine and H. Blake, trans., Signs 
7: 13-35.

Kuper, A. (1988), The Invention of Primitive Society: Transformation of an 
Illusion, Boston y Londres: Routledge and Kegan Paul.

MacKinnon, C. (1982), Feminism, Marxism, method, and the state: an 
agenda for theory, Signs 7: 515-44.

Marcus, G. y Clifford, J. (1985), The Making of ethnographic texts: 
preliminary report, Current Anthropology 26: 267-71.

Marcus, G. y Fischer, M. J. (1986), Anthropology as Cultural Critique: An 
Experimental Moment in the Human Sciences, Chicago: University 
of Chicago Press.

Meis, M. (1983), Towards a methodology for feminist research. In Theories 
of Women’s.

Mintz, S. (1985), Sweetness and Power: The Place of Sugar in Modern 
History, Nueva York: Viking.

Morsy, S. (1988), “Fieldwork in my Egyptian homeland: toward the 
demise of anthropology’s distinctive other hegemonic tra
dition”, en S. AItorki y C. EI-Solh, (eds.), Arab Women in the 
Field: Studying Your Own Society, Syracuse: Syracuse University 
Press, pp. 69-90.

Nader, L. (1969), “Up the anthropologist” – perspectives gained from 
studying up, en D. Hymes (ed.), pp. 284-311.

Narayan, K. (1989), Saints, Scoundrels, and Storytellers, Filadelfia: 
University of Pennsylvania Press. 

Ortner, S. B. (1984), Theory in anthropology since the sixties. Comparative 
Studies, en Society and History 26: 126-66.

______ (1991), “Reading America. Preliminary Notes on Class and 
Culture”, en Fox, Richard G. (ed.), Recapturing Anthropology. 
Working in the present.

Pratt, M. L. (1986), Fieldwork in common places, en Writing Culture: 
The Poetics and Politics. 

Rabinow, P. (1977), Reflections on Fieldwork in Morocco, Berkeley: Uni
versity of California Press.

Reinharz, S. (1983), “Experimental analysis: a contribution to feminist 
research”, en G. Bowles y R. D. Klein, (eds.), Theories of Women’s 

Escribir contra la cultura



Andamios156

Studies, Londres y Boston: Roudedge and Kegan Paul, pp. 
162-191.

Rich, A. (1979), Toward a woman-centered university, en On Lies, Secrets 
and Silence, Nueva York: W. W. Norton & Co.

Riesman, P. (1977), Freedom in Fulani Social Life, Chicago: University of 
Chicago Press.

Ruddick, S. (1980), Maternal thinking, en Feminist Studies 6, (2): 342-67.
Sacks, K. B. (1989), Toward a unified theory of class, race, and gender, 

American Ethnologist 16(3): 534-50.
Said, E. (1978), Orientalism, Nueva York: Pantheon. 
______ (1989), Representing the colonized: anthropology’s interlocuters, 

Critical Inquiry 15: 205-25.
Shostak, M. (1981), Nisa: The Life and Words of a !Kung Woman, 

Cambridge: Harvard University Press.
Smith, D. (1987), The Everyday World as Problematic, Boston: Nor

theastern University Press. 
Stanley, L. y Wise, S. (1983), Breaking Out: Feminist Consciousness and 

Feminist Research, Londres: Roudedge and Kegan Paul.
Strathern, M. (1985), Dislodging a worldview: challenge and counter-

challenge in the relationship between feminism and anthropology, en 
Australian Feminist Studies I: 1-25.

______ (1987), An awkward relationship: the case of feminism and an­
thropology, Signs 12: 276-92.

Tediock, D. (1983), The Spoken Word and the Work of Interpretation, 
Filadelfia: University of Pennsylvania Press.

______ (1987), Questions concerning dialogical anthropology, en Journal 
of Anthropological Research 43: 325-37.

Tuhami (1980), Portrait of a Moroccan, Chicago: University of Chicago 
Press.

Turner, E. (1987), The Spirit and the Drum: A Memoir of Africa, Tucson: 
University of Arizona Press.

Tyler, S. (1986), “Post-modern ethnography: from document of the 
occult to occult document”, en J. Clifford y G. Marcus, (eds.), 
Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography, Berkeley: 
University of California Press, pp. 122-140.

Lila Abu-Lughod



Andamios 157

Weiner, A. (1976), Women of Value, Men of Renown, Austin: University 
of Texas Press. 

Wolf, E. R. (1982), Europe and the People without History, Berkeley: 
University of California Press. 

Wolf, M. (1968), The House of Lim, Nueva York: Appelton-Century-
Crofts.

Escribir contra la cultura

Volumen 9, número 19, mayo-agosto, 2012, pp. 129-157




