ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA”

Lila Abu-Lughod™
Traduccion del inglés:
Pilar Castro Gomez ™"

Writing Culture (Clifford y Marcus, 1986), compilacion que marco
una nueva e importante forma de critica de las premisas de la an-
tropologia cultural, excluyo a dos grupos importantes: las feministas y
las halfies' —personas cuya identidad cultural o nacional es mixta debido
a la migracion, a la educacion en el extranjero o al parentesco— ya que
sus circunstancias exponen y cuestionan con nitidez lo fundamental
de dichas premisas. En la introduccion de su libro, Clifford (1986a)
se disculpa por la ausencia feminista, nadie menciona a las halfies o
a los antropologos indigenas con quienes se relacionan. Quiza no son
lo suficientemente numerosos o no se han autodefinido como grupo.?
La importancia de estos dos grupos no radica en un reclamo moral de
superioridad o en la ventaja que pudieran tener al hacer antropologia,
sino en los dilemas especiales que enfrentan, dilemas que revelan
con crudeza los supuestos problemas de la antropologia cultural: la
existencia de una distincion fundamental entre el yo y el otro.

" Richard G. Fox, Recapturing Anthropology: Working in the Present, Santa Fe: School of
American Research Press, 1991, pp. 137-154, 161-162. Reproducido con permiso y
revisado por la autora.

" Antropologa de origen palestino. Profesora e investigadora de la Universidad de
Columbia en Nueva York, destacada en el drea de la antropologia, estudios de género y
de la mujer, especialista en el mundo arabe.

""" Traductora especializada, Universidad Auténoma de la Ciudad de México (uacm). Ha
vertido al castellano obras como La guerra global de clases, de Jeff Faux, publicada por
la uacm (2008).

! Halfies es un término que tomé prestado de Kirin Narayan, comunicacion personal.

? De igual manera, Marcus y Clifford (1985) y Marcus y Fischer (1986) toman en cuenta
a las feministas como fuente importante de critica cultural y antropoldgica aunque no
discuten su trabajo. Sin embargo, Fischer (1984, 1986, 1988) desde hace mucho tiem-
po esté interesado en el fenomeno de la biculturalidad.

Volumen 9, ntimero 19, mayo-agosto, 2012, pp. 129-157 Andamios 129



Lita ABu-LuGHOD

En este ensayo indago como las feministas y las halfies, debido a
la forma en que la practica antropolégica altera la frontera entre el yo
y el otro, nos permiten reflexionar sobre la naturaleza convencional y
los efectos politicos de esta distincion, y en ultima instancia también
reconsiderar el valor del concepto cultural del que dependen.
Argumentaré que la “cultura” opera en el discurso antropolédgico para
validar las separaciones que inevitablemente conlleva una jerarquia. Por
consiguiente, los antropologos deberian ahora dedicarse —sin exage-
rar las expectativas del poder de sus textos para cambiar el mundo— a
desarrollar una variedad de estrategias para escribir contra la cultura.
Para quienes les interesen las estrategias textuales, examino las ventajas
de lo que llamo “etnografias de lo particular” como instrumentos de un
humanismo estratégico.

Los YOS Y LOS OTROS

Parece ser que a los antropodlogos les gustaria trabajar en sus teorias,
practicas y escritura etnografica contra la cultura, a pesar de la gran
utilidad que tiene esta nocion (especialmente cuando se utiliza para
distinguirla de las “culturas”). Una forma util de empezar a entender el
por qué es considerar qué elementos, compartidos con la antropologia
feminista y las halfies, esclarecen la distincion fundamental yo/otro
para el paradigma de la antropologia. Marilyn Strathern (1985, 1987a)
plantea algunos de los temas concernientes al feminismo en ensayos
que citan tanto Clifford como Rabinow en Writing Culture. Su tesis
es que la relacion entre la antropologia y el feminismo es incomoda.
Esta tesis la lleva a tratar de entender por qué el feminismo, a pesar de
su retorica radical, basicamente no ha alterado la antropologia y por qué
ha obtenido mucho menos de la antropologia que ésta del feminismo.
La incomodidad, sostiene Strathern, surge del hecho de que a pesar
de que hay un interés comun en las diferencias, las practicas académi-
cas de las feministas y los antropologos estan “estructuradas de forma
diferente respecto a la manera en que se organiza el conocimiento y
se marcan los limites” (Strathern, 1987a: 289), especialmente en “la
naturaleza de la relacion de los investigadores con su tema” (Strathern,

130 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

1987a: 284). Las estudiosas del feminismo, unidas por su comun
oposicion a los hombres o al patriarcado, producen un discurso com-
puesto de muchas voces: “descubren el yo que se vuelve consciente de
la opresion del Otro” (Strathern, 1987a: 289). Los antropologos, cuyo
objetivo es “encontrar el sentido de las diferencias” (Strathern, 1987a:
286), también constituyen sus “yos” en relacion con otro, pero no
perciben ese otro como “expuesto a la agresion” (Strathern, 1987a: 289).

Al destacar la relacion yo/otro, Strathern nos lleva al nucleo del
problema; sin embargo, se aleja de la problematica del poder (que se con-
sidera formativo en el feminismo) en su planteamiento, curiosamente
no critico, de la antropologia. Cuando define la antropologia como una
disciplina que “continua reconociéndose como el estudio de la conduc-
ta social o de la sociedad, en términos de sistemas y representaciones
colectivas” (Strathern, 1987a: 281), minimiza la distincion yo/otro. Al
caracterizar la relacion yo otro antropolégico como no adversaria, igno-
ra su aspecto mas fundamental. El objetivo declarado de la antropologia
puede ser “el estudio del hombre [sic]”, pero es una disciplina que se
ha desarrollado a partir de la division histéricamente construida entre
los paises de Occidente y los que no lo son; ha sido y contintia siendo
sobre todo el estudio del otro no occidental por el yo occidental, inclu-
so si en su nueva apariencia busca de manera explicita dar voz al Otro
o presentar un didlogo entre el yo y el otro, ya sea textualmente o por
medio de una explicacion del encuentro en el trabajo de campo (como
en la obra de Crapanzano, 1980; Dumont, 1978; Dwyer, 1982; Rabinow,
1977; Riesman, 1977, Tedlock, 1983 y Tyler, 1986). Y la relacion entre
Occidente y los paises no occidentales, por lo menos desde el nacimien-
to de la antropologia, se ha constituido por la dominacién occidental.
Esto sugiere que la incomodidad que Strathern percibe en la relacion
entre el feminismo y la antropologia se podria entender mejor como
resultado de procesos diametralmente opuestos de autoconstruccion
por oposicion a otros, procesos que comenzaron desde diferentes pun-
tos de la division del poder.

La fuerza imperecedera de lo que Morsy (1988: 70) llama
“hegemonia de la tradicion de lo particular del otro” en antropologia,
es traicionada al defender las excepciones. Antropologos (por ejemplo,
Ortner, 1991: 163-189) que realizan trabajo de campo en Estados Unidos o

Andamios 131



Lira ABu-LuGHOD

Europa se preguntan si no se han borrado las fronteras disciplinarias
entre la antropologia y otras areas como la sociologia o la historia. Una
forma de conservar sus identidades como antropoélogos es hacer que las
comunidades que estudian parezcan el “otro”. Esto se puede garanti-
zar con el estudio de las comunidades étnicas y los desamparados;’
también concentrandonos en la “cultura” (o en el método que se basa
en el holismo, como sostiene Appadurai), por razones que abor-
daré mas adelante. Hay dos cuestiones aqui. Una es la conviccion de
que no se puede ser objetivo con la cultura propia, algo que afecta a
los antropologos indigenistas (occidentales o no occidentales). La se-
gunda es el entendimiento tacito de que la antropologia estudia a los no
occidentales; las halfies, que estudian a sus pares o a comunidades
no occidentales con quienes se relacionan, todavia se reconocen con
mas facilidad como antropélogos que los estadounidenses que estudian
a sus compatriotas.

Si la antropologia contintia practicandose como el estudio por un
yo occidental no problematico y anénimo de “otros” encontrados alla
afuera, la teoria feminista —practica académica que también mane-
ja los yos y los otros como dados en su relativamente corta historia—
ha llegado a darse cuenta del peligro de tratar a los yos y a los otros
como dados. Es util e informativo, para el desarrollo de una critica de la
antropologia, considerar la trayectoria que ha llevado en dos décadas a lo
que algunos llamarian crisis de la teoria feminista, de los otros, y del
desarrollo del postfeminismo.

Desde Simone de Beauvoir se ha aceptado que, al menos en el
Occidente moderno, las mujeres han sido la otra parte del yo de los
hombres. El feminismo es un movimiento que se ha dedicado a ayudar
a que las mujeres sean ellas mismas y sujetos, en lugar de objetos y
la otra parte de los hombres.*La crisis de la teoria feminista (relacionada

*> Todavia no es comun que los antropologos de esta sociedad y de otras hagan lo que
Laura Nader (1969) recomendaba: “estudiar”.

*Sus diversas estrategias estan basadas en esta division y en la serie de oposiciones
(cultura/maturaleza, publico/privado, trabajo/casa, transcendente/inmediato, abstracto/
particular, objetividad/subjetividad, autonomia/vinculacion, etcétera) que se asocian
con a) las mujeres a quienes se les deberia permitir unirse al mundo valorado de los
hombres, para que sean como ellos o tengan los mismos privilegios, b) los principios y

132 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

con una crisis del movimiento de las mujeres) que sigui¢ de cerca los
intentos feministas de cambiar en yos a quienes se habian convertido en
otros —o, para utilizar el dicho popular, dejar que las mujeres hablen—
era el problema de la “diferencia”. ;Por quiénes hablaban las feministas?
Dentro de este movimiento, las objeciones de las lesbianas, de las muje-
res afroamericanas y otras “mujeres de color” cuyas experiencias eran
diferentes de las de las mujeres blancas, de clase media y heterosexuales
problematizaron la identidad de las mujeres como sujetos. El trabajo
intercultural sobre mujeres también dejo claro que lo masculino y
lo femenino no tienen, como solemos decir, el mismo significado en
otras culturas, tampoco las vidas de las mujeres del tercer mundo se
parecen a las de las mujeres occidentales. Como senala Harding (1986:
246), “una vez que ‘mujer’ se deconstruye en ‘mujeres’ y se reconoce
que el ‘género’ no tiene referentes fijos, el feminismo se disuelve como
teoria que pudiera reflejar la voz de un interlocutor determinado”.”

Desde su experiencia con la crisis de identidad o subjetividad, la teo-
ria feminista ofrece a la antropologia dos recordatorios ttiles. Primero,
el yo siempre esta en construccion, nunca es una entidad natural
o terminada aunque tenga esa apariencia. Segundo, el proceso de crea-
cion de un yo por oposicion a otras formas conlleva la violencia de
la represion o la ignorancia de otras formas de ser diferente. Las y
los tedricos del feminismo se han visto forzados a investigar las im-
plicaciones en la formacion de la identidad y las posibilidades para la
accion politica de manera que el género, como un sistema de diferencias,
se entrecruza con otros sistemas de diferencias incluidas en el mundo
capitalista moderno, en la raza y en la clase.

el trabajo de las mujeres, aunque sean diferentes, deberian valorarse igual que los del
hombre, o ¢) mujeres y hombres deberian cambiar y entrar en las esferas del otro para
borrar las diferencias de género.

> Anade Harding, no disuelve el feminismo como identidad politica, pero el asunto mas
apremiante en los circulos feministas es como desarrollar una politica de solidaridad,
coalicion o afinidad construida en el reconocimiento de la diferencia, y no en la soli-
daridad de un yo unitario definido por sus oposiciones hacia otro que antes se definio
como tal. El pensamiento mas interesante sobre este tema ha sido el de Haraway (1985).

Andamios 133



Lita ABu-LuGHOD

:Donde deja esto a la antropologa feminista? Strathern la caracteriza
como experimentando una tension, “atrapada entre estructuras [...]
enfrentada de dos diferentes maneras a la antropologia misma o a
su tema” (1987: 286). El aspecto mas interesante de la situacion de
la feminista es lo que comparte con la halfie: una habilidad bloqueada
para asumir con comodidad el yo antropolégico. Para ambos, aunque
de diferentes maneras, el yo esta dividido, atrapado en la intersec-
cion de sistemas de diferencias. Me preocupan menos las consecuencias
existenciales de dicha division (esto se ha analizado convincentemente
en otras partes (por ejemplo, Joseph, 1988; Kondo, 1986; Narayan,
1989), que la conciencia que tales divisiones generan en tres cuestiones
cruciales: la posicionalidad, la audiencia y el poder inherente en
las distinciones del yo y el otro. ;Qué pasa cuando el “otro” que el
antropologo estudia se construye simultaneamente, al menos en parte,
como un yo?

No resulta facil para las feministas y los antropologos halfies evitar el
asunto de la posicionalidad. Cuando no hay posicionalidad queda cla-
1o que cada perspectiva viene de algun lugar, al igual que cualquier acto
del habla. Los antropologos culturales nunca han estado completamente
convencidos de la ideologia de la ciencia, y desde siempre han cues-
tionado el valor, la posibilidad y la definicion de objetividad.® Pero,
sson todavia renuentes a analizar las implicaciones de la situacionalidad
actual de su conocimiento?’

Dos objeciones comunes entrelazadas en el trabajo de lasantropélogas
feministas, o en el de los antropologos nativos o semi nativos, que se
refieren a la parcialidad revelan la persistencia de los ideales de ob-
jetividad. La primera tiene que ver con la parcialidad (como prejuicio
o posicion) del observador; la segunda con la naturaleza incompleta
de la situacion presentada. Las halfies estan mas relacionadas con
la primera, las feministas con la segunda. Estudiar la sociedad de uno

© Para una deliberacién de la convergencia de la critica antropoldgica y la feminista,
véase Abu-Lughod (1990a).

" El punto central del discurso de Edward Said a la Asociacién Antropolégica Estado-
unidense en 1988, fue que los antrop6logos tenian que prestar atenciéon no solo al
“lugar antropolégico” sino también a la “situacion cultural en la cual el trabajo antropo-
logico se realiza” (1989: 212).

134 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

supuestamente presenta un problema: ganar suficiente distancia. Ya
que para las halfies el Otro es, en cierto modo, el yo, se dice que el
peligro de identificacion y de facil desliz hacia la subjetividad® es lo
que comparten con los antropélogos indigenas. Estas preocupaciones
sugieren que el antropologo todavia se define como un ser que debe
permanecer separado del Otro, aunque explicitamente busque zanjar la
cuestion. Incluso Bourdieu (1977: 1-2), que con perspicacia analizé los
efectos que esta posicion de externo tiene sobre los (mal)entendidos del
antropologo de la vida social, no puede deslindarse de esta opinion. El
punto obvio que no percibe es que el yo exterior no siempre permanece
afuera. El antropologo tiene una relacion definitiva con el Otro de
la investigacion, no s6lo como occidental, sino como francés en Argelia
durante la guerra de independencia, o estadounidense en Marruecos du-
rante la guerra drabe israeli de 1987, o inglés en la India poscolonial. Lo
que llamamos afuera es una posicion dentro de una entidad histoérica-
politica mas amplia. No menos que la halfie, “quien permanece” esta en
una posicion especifica en relacion con la comunidad estudiada.

Los debates sobre las antropoélogas feministas sugieren una segun-
da fuente de incomodidad sobre la posicionalidad. Aunque se presentan
como estudiosas del género son desestimadas ya que s6lo muestran un pa-
norama parcial de las sociedades que estudian, porque supuestamente
solo estudian a las mujeres. Los antropdlogos estudian a la sociedad
sin mas nombres. El estudio de las mujeres es una forma con nombre
rapidamente segmentada, como sefala Strathern (1985).” No obstante,
con facilidad podria argumentarse que la mayoria de los estudios so-
ciales han sido también parciales. Como indican las revisiones que ha
realizado Weiner (1976) de los estudios sobre los islefios Trobriand
de Malinowski, o los bastante bien estudiados aborigenes australianos de
Bell (1983) han sido estudios sobre los seres humanos.!® Esto no

8 La mayor parte de la literatura sobre antropologia indigena se acepta con las ventajas
y desventajas de esta identificacion. Véase Fahim (1982) y Altorki y El-Solh (1988).

¢ Véase también mi andlisis del estudio de género en la antropologia del Medio Oriente
(Abu-Lughod, 1989).

1% De forma paralela, se cree que quienes estudian la experiencia negra, estudian una
forma de experiencia notable. Se podria senalar, y se ha hecho por personas como
Adrienne Rich, que la forma de experiencia universal de la que difiere es en si misma
parcial, es la experiencia de los blancos.

Andamios 135



Lita ABu-LuGHOD

implica que sean menos valiosos, s6lo nos recuerda que constantemente
debemos atender la posicionalidad del yo antropoléogico y sus re-
presentaciones de los otros. Entre otros, James Clifford (1986a: 6)
ha sostenido convincentemente que las representaciones etnograficas
siempre son “verdades parciales”. Es necesario reconocer que son
verdades posicionadas.

La escision del yo crea para los dos grupos mencionados un segundo
problema que esta esclareciendo laantropologiaen general: lasaudiencias
multiples. A pesar de que todos los antropoélogos estan empezando a
sentir lo que podria llamarse el efecto Rushdie —los efectos de vivir en
una era global cuando los sujetos de sus investigaciones empiezan a leer
sus trabajos y los gobiernos de los paises donde trabajan prohiben libros
y niegan visas—, las antropologas feministas y las halfies enfrentan de
manera conmovedora muchas responsabilidades. En vez de tener una
audiencia primaria, como la de otros antropélogos, las antropélogas fe-
ministas escriben para los antropélogos y las feministas, dos grupos
cuya relacion con su tema esta en desventaja, y responsabilizan a
los etnografos de diferentes formas.!" Ademas, los circulos feministas
incluyen feministas que no son occidentales, con frecuencia proceden-
tes de sociedades que las antropologas feministas han estudiado y tienen
que asumir la responsabilidad de un modo nuevo.'

Los dilemas de las halfies son incluso mas radicales. Como an-
tropologos escriben para sus pares, la mayoria de ellos occidentales.
Identificados también con comunidades fuera de Occidente o con
subculturas dentro de Occidente, son confrontados por miembros pre-
parados de dichas comunidades. Mas importante atn, no sélo porque
se posicionan con referencia a dos comunidades, sino porque cuando
presentan al Otro se presentan a si mismos y hablan con una conciencia
compleja del Otro, y se aseguran de que asi se entienda. Tanto los
antropologos halfies como las feministas se ven forzados a confrontar

' Crapanzano (1977) ha escrito perspicazmente sobre el proceso regular de distan-
ciarse de la experiencia del trabajo de campo y buscar identificarse con la audiencia
antropologica por la que todos los antropoélogos atraviesan cuando regresan del campo
de trabajo.

12Esto esta sucediendo, por ejemplo, en los acalorados debates en el campo de estudio
de las mujeres de Medio Oriente sobre quién tiene el derecho de hablar por ellas.

136 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

directamente las politicas y la ética de sus representados. No hay
soluciones faciles para sus dilemas.

El tercer asunto que los antropologos halfies y las feministas, a
diferencia de los antropélogos que trabajan con sociedades occidentales
(otro grupo para el que el yo y el otro estan de alguna forma in-
volucrados), nos fuerzan a confrontar es la duda de sostener que
estas relaciones entre el yo y el otro estén libres de vinculos de po-
der; esto a causa de la discriminacion sexual, racial o étnica que pueden
haber vivido —como mujeres, como individuos de padres de diferentes
etnias, o como extranjeros— por ser otro frente a un yo dominante, ya
sea en la vida diaria en Estados Unidos, Gran Bretana o Francia, o en
la academia occidental. Esta no es s6lo una experiencia de diferencia,
sino de inequidad. Sin embargo, mi argumento es estructural no ex-
periencial. Las mujeres, los negros y la mayoria de los no occidentales
histéricamente han sido constituidos como los otros en los principa-
les sistemas politicos de los cuales ha dependido el mundo inequitativo
del capitalismo. Los estudios feministas y los estudios negros han avan-
zado lo suficiente en la academia para dejar ver que al ser sujetos de
estudio de los “hombres blancos” (para usar una abreviacion de una
posicion-sujeto histéricamente constituida), éstos se convierten en sus
voceros, y se vuelven signos e instrumentos de su poder.

Dentro de la antropologia se siguen eludiendo los temas fun-
damentales de dominacion, a pesar de una larga historia de timida
oposicion al racismo, la literatura autocritica —que prolifera con ra-
pidez— sobre los vinculos de la antropologia, el colonialismo (por
ejemplo, Asad, 1973; Clifford, 1983; Fabian, 1983; Hymes, 1969; Kuper,
1988) y la experimentacion con técnicas de etnografia para mitigar la
incomodidad del poder del antropdlogo sobre el sujeto antropologi-
co. Incluso los intentos para considerar a los informantes como asesores
y “dejar hablar al otro” en textos dialdgicos o polifonicos (Tedlock, 1987)
—descolonizaciones sobre el nivel del texto— dejan intacta la con-
figuracion del poder global en la cual la antropologia, vinculada a otras
instituciones del mundo, esta basada. Para ver la peculiaridad de esta
iniciativa es necesario considerar un caso analogo. ;Cual seria nuestra
reaccion si los académicos hombres plantearan su deseo de “permitir
que las mujeres hablen” en sus textos, mientras contintian dominando

Andamios 137



Lita ABu-LuGHOD

todo el conocimiento acerca de ellas, controlando la escritura y otras
practicas académicas y respaldando asi sus posiciones respecto a una
organizacion particular de la vida econdmica, social y politica?

Debido a sus egos escindidos, los antropologos feministas y halfies
se desplazan incomodamente entre hablar “por” a hablar “desde”. Su si-
tuacion nos permite ver con mas claridad que las practicas divisorias
son métodos fundamentales para imponer la desigualdad, ya sea
porque las diferencias se vuelven naturales, como en el género o la raza,
o simplemente se elaboren, como argumentaré sucede con el concepto
de cultura.

LA CULTURA Y LAS DIFERENCIAS

El concepto de cultura es un término escondido en todo lo que se
acaba de decir sobre antropologia. La mayoria de los antropélogos
estadounidenses creen o acttian como si “cultura”, término notoriamente
resistente a la definicion y a la ambigtiedad del referente, fuera, sin
lugar a dudas, el verdadero objeto de la indagacion antropolégica. No
obstante, también se puede argumentar que la cultura es importante
para la antropologia porque la distincion antropologica entre el yo y
el otro se basa en ella. La cultura es una herramienta para hacer otras
herramientas. Como un discurso profesional que se explica sobre el
significado de cultura con el fin de responder, explicar y entender las
diferencias culturales, la antropologia también ayuda a construirla, pro-
ducirla y mantenerla. El discurso antropologico da a las diferencias
culturales (y a la separacion entre grupos de personas que ello implica)
el aspecto de obvio.

En este aspecto, el concepto de cultura opera muy parecido a su
predecesor —la raza— aunque en su forma del siglo xx tiene algunas
ventajas politicas importantes. A diferencia de la raza, e incluso del
sentido de cultura del siglo XIX como sinénimo de civilizacion (en
comparacion con barbarismo), el concepto actual permite no dos
sino multiples diferencias. Esto de inmediato frena el paso facil a la
jerarquizacion; el cambio a “cultura” (con “c” mintscula y la posibilidad
de una “s” al final, como senala Clifford, 1988a: 234) tiene un efecto

138 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

relativo. Sin embargo, una de las ventajas mas importantes de la cultu-
ra es que elimina las diferencias del reino de lo natural y lo innato.
Ya sea que se conciba como un conjunto de conductas, costumbres,
tradiciones, normas, planes, recetas, instrucciones o programas (para
hacer un listado del rango de definiciones que Geertz [1973: 44]
proporciona), la cultura se aprende y puede cambiar. Sin embargo, a
pesar del proposito antiesencialista, el concepto de cultura conserva
algunas de las tendencias que son utiles para congelar las diferencias
que se consideran poco comunes. Esto es facil de ver si considera-
mos un area en la que haya habido un cambio de una cultura a otra.
El orientalismo como discurso académico entre otras cosas es, segun
Said “un estilo de pensamiento basado en la distincion ontologica y
epistemologica de ‘Oriente’ y (la mayoria de las veces) ‘Occidente™
(1987: 2). Lo que €l muestra es como se relacionan entre si geografia,
raza y cultura; el orientalismo establece diferencias entre “occidentales”
y “orientales” de manera tan rigida que también pueden considerarse
naturales. En el siglo xx, las diferencias culturales, no la raza, fueron
el tema basico de los eruditos orientalistas dedicados a interpretar
los fenomenos “culturales” (principalmente la religion y el idioma)
a los cuales se atribuyen ahora las diferencias basicas en desarrollo,
desempeno econdmico, gobierno, caracter y demas.

Algunos movimientos anticoloniales y luchas de la actualidad han
trabajado en lo que podria llamarse orientalismo inverso, en el que las
tentativas de revertir la relacion de poder avanzan en la busqueda de
la valorizacion del yo que en el sistema anterior habia sido devaluado
como otro. Una peticion gandhiana para mas espiritualidad de la
India hindu, en comparacion con el materialismo y la violencia de
Occidente, y una peticion islamica para una fe mas grande en Dios
en comparacion con la inmortalidad y la corrupcion de Occidente son
dospeticionesqueaceptanlostérminosesencialistas delasconstrucciones
orientalistas. Aunque se volteen de cabeza preservan el rigido sentido
de diferencia basado en la cultura. Un paralelismo se puede hacer con
el feminismo. Es un principio basico del feminismo que “las mujeres
se hacen, no nacen asi”. Ha sido importante para la mayoria de las fe-
ministas atribuir las diferencias de sexo a la cultura, no a la biologia ni
a la naturaleza. Aunque esto ha inspirado a algunas tedricas feministas

Andamios 139



Lita ABu-LuGHOD

a ocuparse de los efectos sociales y personales de género como un
sistema de diferencias, para muchos otros ha llevado a indagaciones y
estrategias construidas sobre la nociéon de una cultura de las mujeres.
El feminismo cultural (véase Echols, 1984) adquiere diferentes for-
mas, pero tiene muchas de las cualidades del orientalismo inverso antes
discutido. Para las feministas francesas, como Irigaray (1985a, 1985b),
Cixous (1983) y Kristeva (1981), masculino y femenino, si no de hecho
macho y hembra, esencialmente representan modos diferentes de ser.
Las feministas angloamericanas toman un enfoque diferente. Algunas in-
tentan “describir” las diferencias culturales entre hombres y mujeres,
Gilligan (1982) y sus seguidoras (por ejemplo, Belenky et al., 1986)
que crean la nocion de “una voz diferente” son ejemplos conocidos.
Otras intentan “explicar” las diferencias, ya sea por medio de una teoria
psicoanalitica (por ejemplo, Chodorow, 1978), una teoria derivada del
marxismo sobre los efectos de la division del trabajo y el papel de las
mujeres en la reproduccion social (Hartsockv, 1985), un analisis de la
practica materna (Ruddick, 1980), o incluso una teoria de la explotacion
sexual (MacKinnon, 1982). Bastantes teorizaciones y practicas feministas
intentan construir o reformar la vida social conforme a esta “cultura
de mujeres”."” Ha habido propuestas para una universidad centrada en
la mujer (Rich, 1979), una ciencia feminista, una metodologia feminista
de las ciencias duras y de las ciencias sociales (Meis, 1983; Reinhan,
1983; Smith, 1987; Stanley y Wise, 1983; véase Harding, 1987 para una
critica sensata), e incluso una espiritualidad y ecologia feminista. Estas
propuestas casi siempre se construyen sobre valores tradicionalmente
asociados con las mujeres en Occidente: el sentido de proteger a los
demas y vincularse, la crianza materna, la inmediatez de la experiencia,
involucrarse con lo corporal (contra lo abstracto) y demas.

Esta valorizacion de las feministas culturales, como los orientalis-
tas inversos, de las cualidades previamente devaluadas atribuidas a ellas
puede ser provisionalmente ttil para forjar un sentido de unidad y hacer
luchas de empoderamiento. No obstante, debido a que deja en su lugar
la division que estructur¢ las experiencias del yo y la opresion en que se

13 A algunos les gustaria hacer la distincion entre “las mujeres” y “feminismo”, pero en
casi toda la literatura se mezclan.

140 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

fundan, perpetta algunas tendencias peligrosas. Primera, las feministas
culturales pasan por alto la relacion que tienen y las formas en que
se definen unos y otros; segunda, también pasan por alto las diferen-
cias dentro de cada categoria construida por las practicas divisorias,
diferencias de clase, raza y sexualidad (para repetir la letania feminista
de categorias problematicamente abstractas), asi como origen étnico,
experiencia personal, edad, modo de sustento, salud, vivienda rural o
urbana y experiencia historica; tercera, quiza la mas importante, ignoran
las formas en que las experiencias se han construido histéricamente y
cambiado con el tiempo. Tanto el movimiento feminista cultural como
el revivalista suelen depender de nociones de autenticidad y del retor-
no a valores positivos que no representan al otro dominante. Como es
obvio en la mayoria de los casos extremos, estos movimientos borran
la historia. Las invocaciones a las diosas de Creta en algunos circulos
feministas y, de una forma mas compleja y seria, la poderosa invocacion
al Profeta de ciertos movimientos islamicos de la comunidad del siglo
xvil son buenos ejemplos.

El asunto es que la nocion de cultura que ambos tipos de mo-
vimientos utilizan no parece garantizar un escape de la tendencia hacia
el esencialismo. Podria argumentarse que los antropologos emplean
“cultura” de formas mas consistentes y sofisticadas y que su compromi-
so con esta, como herramienta analitica, es mas solido. Sin embargo,
incluso ahora muchos de ellos estan preocupados por los aspectos que
suelen congelar las diferencias. Appadurai (1988), por ejemplo, en su
convincente argumento sefnala que “los nativos” son producto de
la imaginacion antropologica; también muestra la complicidad del
concepto antropologico de cultura como un “encarcelamiento” continuo
de personas no occidentales en tiempo y lugar. Al negarseles las mismas
oportunidades de desplazamiento, viajes e interaccion geografica
que los occidentales dan por hecho, a las culturas estudiadas por los
antropologos también se les suelen negar en la historia.

Otros, incluida yo (1990b), hemos sostenido que las teorias culturales
también suelen enfatizar demasiado la coherencia. Clifford senala que
tanto “la disciplina del trabajo de campo antropolégico al constituir su
autoridad construye y reconstruye otros yos culturalmente coherentes
y explicativos” (Clifford, 1988b: 112), y esa etnografia es una forma de

Andamios 141



Lita ABu-LuGHOD

coleccion cultural (como coleccionar arte) en la cual “las experiencias
y los hechos se seleccionan, se agrupan, se separan de su temporalidad
ocasional y proporcionan un valor imperecedero en su nuevo acomodo”
(Clifford, 1988a: 231). Las metaforas organicas de integridad y la me-
todologia del holismo que caracterizan a la antropologia favorecen la
cohesion, y a su vez contribuyen a percibir que las comunidades estan
vinculadas y diferentes.

Sin duda, la diferenciacion no tiene que implicar valores; el distinti-
vo de la antropologia del siglo xx ha sido su promocion del relativismo
cultural por encima de la evaluacion y el juicio. Si la antropologia
siempre ha sido, hasta cierto grado, una forma de (auto) critica cultural
(Marcus y Fischer, 1986), también ha sido un elemento del rechazo
a la jerarquizacion de las diferencias. Sin embargo, ninguna posicion
seria posible sin diferencias. Valdria la pena pensar en las implicaciones
que la antropologia de altos vuelos tiene al sostener y perpetuar una
creencia en la existencia de culturas que se identifican como diferentes y
separadas de la nuestra.'*;Las diferencias siempre pasan desapercibidas
en las jerarquias?

En Orientalismo, Said apoya la eliminacion de “Oriente” y “Occi-
dente”, pero hacerlo no significa que borre todas las diferencias, sino
que reconoce mas, asi como las complejas formas en que se interceptan.
Mas importante, su andlisis de un area busca mostrar como y cuando
ciertas diferencias, en este caso de personas y lugares vinculadas a
ellas, se complican en la dominacion de uno por otro. ;Deberian los
antropologos tratar con semejante suspicacia “cultura”y “culturas” como
términos clave en un discurso en el que la otredad y las diferencias han
llegado a tener, como senala Said,“cualidades de talisman”? (1989: 213).

'* Arens (1979), por ejemplo, ha preguntado provocativamente por qué los antropélo-
gos se aferran con tanta tenacidad a la creencia de que en algunas culturas el canibalismo
es un ritual aceptado, cuando la evidencia (relatos de testigos visuales) es tan escasa (si
N0 es que ausente, como ¢él sostiene).

142 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

TRES FORMAS DE ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

Si la “cultura”, opacada por la coherencia, la intemporalidad y la di-
ferenciacion es la principal herramienta antropologica para hacer al
“otro” y a las diferencias, como revelan las feministas y los halfies, suele
ser una relacion de poder, entonces quiza los antropologos deberian
considerar estrategias para escribir contra la cultura. Discutiré tres es-
trategias que considero prometedoras, aunque de ninguna manera
agotan las posibilidades, el tipo de proyectos que describiré —teérico,
sustantivo y textual— tienen sentido para los antropélogos conscientes
de los temas de posicionalidad y responsabilidad y estan interesa-
dos en hacer de la practica antropologica algo mas que sélo apoyar
las inequidades globales. No obstante, concluiré considerando las li-
mitaciones de todas las reformas antropologicas.

DISCURSO Y PRACTICA

La discusion teorica, debido a que es el modo de interactuar de los
antropologos, proporciona un espacio para refutar la “cultura”. Me
parece que las discusiones actuales y la utilizacion de dos términos cada
vez mas populares —practica y discurso— indican un alejamiento de
la cultura. Aunque siempre existe el peligro de que estos términos lle-
guen a ser usados solo como sinénimos de cultura, fueron planeados
para permitirnos analizar la vida social sin asumir el grado de cohesion
queel concepto culturahallegadoatener. En antropologia, la practica esta
asociada con Bourdieu (1977; véase también Ortner, 1984) cuyo enfoque
esta construido en torno a problemas de contradiccion, malentendidos
y falsas apreciaciones, y favorece estrategias, intereses e improvisacio-
nessobrelostropos culturalesmasestaticosy homogeneizados denormas,
modelos y textos. El discurso (cuyos usos discuto en L. Abu-Lughod,
1989 y Abu-Lughod y Lutz, 1990) tiene mas fuentes y significados en
antropologia. En su derivacion foucaultiana, cuando se relaciona con
nociones de formaciones discursivas, aparatos y tecnologias, se utiliza
para rechazar la distincion entre ideas y practicas, o entre texto y
mundo que el concepto cultura también fomenta con facilidad. En su

Andamios 143



Lita ABu-LuGHOD

sentido mas sociolingtistico llama la atencion para los usos sociales de
recursos verbales. En cualquier caso permite la posibilidad de reconocer
dentro de un grupo social el juego de aseveraciones multiples, cambiantes
y competitivas para efectos practicos. Tanto la practica como el discurso
son utiles porque funcionan en contra de la supuesta infinitud, por
no mencionar el idealismo."

VINCULOS

Otra estrategia para escribir contra la cultura es reorientar los problemas
o temas que los antropélogos abordan. Un tema importante podria
ser los vinculos e interconexiones histéricas y contemporaneas entre
una comunidad y el antropélogo que trabaja ahi y escribe sobre ésta,
ademas del mundo al que pertenece y le permite estar en ese lugar
en particular estudiando dicho grupo. Es mas un proyecto politico
que existencial, sin embargo, los antropélogos reflexivos que nos han
enseniado a considerar el encuentro en el campo de trabajo como un
sitio para la construccion de “hechos” etnograficos nos han alertado
sobre una dimension importante del vinculo. Otro tipo significativo de
vinculos ha recibido menos atencion. Pratt seniala una mistificacion en
la escritura etnografica de “un programa mas amplio de la expansion

> En mi propio trabajo sobre una comunidad beduina egipcia, empecé a pensar en
términos de discursos en vez de cultura solamente, porque debia encontrar la forma
de que tuviera sentido al hecho de que parece haber dos discursos contradictorios
sobre las relaciones interpersonales —el discurso de honor y modestia y el poético
de vulnerabilidad y apego— que proporcionaban informacién y eran usados por los
mismos individuos en contextos diferentes (Abu-Lughod, 1986). En una reflexion re-
ciente sobre las respuestas beduinas a la muerte (Abu-Lughod, no disponible). También
tuve que encontrar el sentido al hecho de que hubiera multiples discursos sobre la
muerte en dicha comunidad. No sélo la gente manejaba explicaciones contradictorias
de muertes especificas (invocacion, en el caso de una muerte por accidente, estupidez,
ciertas acciones por parte de miembros de la familia, el ojo [del diablo], el destino y la
voluntad de Dios), pero los dos discursos principales —el islamico de la voluntad de
Dios y el de los lamentos rituales funerales— estaban relacionados con grupos sociales
diferentes, hombres y mujeres, y funcionaban para mantener y justificar las diferen-
cias de poder entre ellos.

144 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

europea donde el etnografo, sin importar sus propias actitudes al
respecto, esta atrapado y determina la relacion material del etnografo
con el grupo que estudia” (1986: 42). Necesitamos cuestionar los
procesos historicos por los cuales personas como nosotros nos in-
teresamos en estudios antropologicos sobre individuos como esos;
también cuestionar la situacion actual mundial que nos permita
comprometernos con este tipo de trabajo en un lugar en particular,
asi como quién nos ha precedido e incluso esta ahora con nosotros:
turistas, viajeros, misioneros, asesores del Organismo para el Desarrollo
Internacional (A, por sus siglas en inglés) y trabajadores del Cuerpo
de Paz (Peace Corps). Necesitamos preguntar como estd vinculada esta
“voluntad de conocimiento” del Otro con el mundo.

Estas preguntas no pueden hacerse en general, deberian hacerse en
las inmediaciones y contestarse indagando situaciones, configuraciones
e historias especificas. Incluso aunque no aludan directamente al
lugar del etnografo, ni se involucren en una sobresistematizacion que
amenaza borrar las interacciones locales, estudios como los de Wolf
(1982), sobre la larga historia de la interaccion entre sociedades
occidentales y comunidades de lo que ahora se llama el Tercer Mundo,
son representativos para responder tales preguntas; de igual manera,
los estudios de Mintz (1985) que rastrean los complejos procesos de
transformacion y explotacion del azticar en Europa y otras partes del
mundo. El giro antropolégico hacia la historia, que analiza los vinculos
entre presente y pasado de comunidades particulares, es también un
avance importante.

No todos los proyectos sobre vinculacion necesitan ser historicos.
Los antropologos se preocupan cada vez mas por las vinculaciones na-
cionales e internacionales entre las personas, las formas culturales, los
medios de comunicacion, las técnicas y las mercancias;'® estudian la
articulacion del mundo capitalista y las politicas internacionales con
las situaciones de las personas que viven en comunidades particulares.
Todos estos proyectos, que implican un cambio de perspectiva para

' Dos nuevas publicaciones: Public Culture: Bulletin of the Center for Transnational Cul-
tural Studies and Diaspora, y A Journal of Transnacional Studies, tienen foros para discutir
estos asuntos transnacionales.

Andamios 45



Lita ABu-LuGHOD

incluir el fenomeno de vinculacion, exponen las deficiencias del con-
cepto de cultura y el caracter esquivo de las entidades designadas por
el término cultura. Aunque pudiera haber una tendencia en el nuevo
trabajo tnicamente para ampliar el objetivo, como cambiar de posicion:
de cultura a nacion, idealmente se prestaria atencion a las agrupaciones,
identidades e interacciones cambiantes en todo el territorio. Si alguna
vez los antropélogos consideraron algunas comunidades como uni-
dades aisladas, ciertamente la naturaleza de las interacciones globales
en el presente hace que eso sea imposible.!”

ETNOGRAFIAS DE LO PARTICULAR

La tercera estrategia para escribir contra la cultura depende de la
aceptacion de la nocion de antropologia de Geertz, en la que se han
basado todos en este “momento experimental” (Marcus y Fischer,
1986), quien toma el asunto de la textualidad con seriedad; también
ha sustentado (1975, 1988) que una de las principales cosas que ha-
cen los antropologos es escribir, y 1o que escriben es ficcion (lo que no
significa que sea ficticio).'® Ciertamente, la practica de la escritura ha
recibido bastante atencion de quienes participaron en Writing Culture, y
de una cantidad atn mayor de personas que no estaban involucradas.
Gran parte de la hostilidad hacia sus proyectos surge de la sospecha de
que las politicas etnograficas también han fracasado en la poética de su
literatura. Sin embargo, han hecho surgir un problema que no puede
ignorarse. En la medida en que los antropélogos representan a otros
por medio de su escritura etnografica, seguramente el grado al cual
esas personas aparecen como “otro”, también determinara, en parte,
como escriben sobre ellos. ;Hay formas de escribir de manera que
se considere a los otros como menos otros?

Yo sostendria que una herramienta muy util para alterar el concepto
de cultura y subvertir el proceso de “otredad” que conlleva es escribir

7 Véase J. Abu-Lughod (1989) para evidencias de un “sistema mundial” en el siglo xu.
® Dummont (1986) recientemente ha reiterado esto al declarar que los cambios en la
teoria social son solo cambios metodologicos.

146 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

“etnografias de lo particular”. Las generalizaciones —forma caracteristica
de operacion y estilo de la escritura de las ciencias sociales— ya no
pueden considerarse descripciones neutrales (Foucault, 1978; Said,
1978; Smith, 1987), en antropologia tienen dos efectos desafortunados
de los que vale la pena abstenerse. Los analizaré antes de presentar
algunos ejemplos de mi propio trabajo de lo que espero lograr por
medio de las etnografias de lo particular.

No me ocuparé de todos los asuntos que surgen sobre las ge-
neralizaciones. Por ejemplo, con frecuencia se senala que la forma de
generalizar el discurso cientifico social facilita la abstraccion y la co-
sificacion. La sociologa feminista Dorothy Smith expuso el problema
claramente en su critica al discurso sociolégico senalando:

que el discurso entra en la compleja organizacion de
actividades de los individuos mismos y sus relaciones a
través de conceptos como clase, modernizacion y or-
ganizacion formal. Entonces se crea un mundo de objetos
constituidos teodricamente y el discurso desaparece de
la vida y del trabajo de los individuos, y libera a la in-
vestigacion sociologica de explorar un campo de entidades
conceptuales (1987: 130).

Otros criticos se han enfocado en diferentes errores. Por ejemplo, la
antropologia interpretativa, en su critica de labtusqueda de leyes generales
del positivismo, sefiala como error tener en cuenta la centralidad del
significado para la experiencia humana. No obstante, el resultado ha si-
do sustituir la generalizacion de significados por generalizaciones sobre
la conducta humana.

También quiero aclarar que el argumento para la particularidad no es
tal: no debe confundirse con argumentos para privilegiar micro o macro
procesos. Los etnometodologos [...] y otros estudiosos de la vida diaria
buscan formas de generalizar las micro interacciones, mientras que los
historiadores, podria decirse, estan buscando las particularidades de
los macro procesos. Tampoco es necesario preocuparse por los aspectos
especificos de la vida de los individuos ya que implica ignorar las

Andamios 147



Lira ABu-LuGHOD

fuerzas y dinamicas que no son locales. Por el contrario, los efectos de
los procesos que no son locales, y a largo plazo se manifiestan sélo local
y especificamente, se producen en las acciones de individuos que viven
sus vidas de manera particular y se inscriben en su cuerpo y en sus
palabras. Abogo por una forma de escritura que comunique mejor esto.

Los antropodlogos tienen dudas sobre las generalizaciones por dos
razones. La primera es que, como parte de un discurso profesional de
“objetividad” y conocimientos, inevitablemente es un lenguaje de poder.
Por un lado es el idioma de aquellos que parecen estar distanciados y
fuera de lo que estan describiendo.

De nuevo, la critica del discurso sociologico de Smith es relevan-
te. Ella ha sostenido (1987: 62) que este modo, al parecer distante,
de reflexionar sobre la vida social en la actualidad esta establecido:
representa la perspectiva de quienes se involucran en estructuras
profesionales, gerenciales y administrativas y por tanto es parte de “el
aparato normativo de esta sociedad”. Esta critica mas bien se aplica a
la antropologia con su perspectiva intrasocial y sus origenes en la ex-
ploracion y colonizacion del mundo no europeo, que a la gestion de
grupos sociales internos como trabajadores, mujeres, negros, pobres o
prisioneros.

Por otro lado, incluso si no revelamos el juicio sobre qué tanto pue-
den asociarse las ciencias sociales con los aparatos de administracion,
tenemos que reconocer que todos los discursos profesionalizados por
naturaleza reafirman las jerarquias. La misma brecha entre los discursos
profesionales y autoritarios de generalizacion y los lenguajes de la vida
diaria (la nuestra y la de otros) se hace presente de manera fundamental
entre el antropdlogo y la gente sobre la que escribe y facilita la cons-
truccion de objetos antropologicos diferentes y al mismo tiempo
inferiores.

Por tanto, el grado al que los antropologos pueden acercarse mas
al lenguaje de la vida diaria y al lenguaje del texto invierte el modo de
hacer al otro. El problema es, como sugieren las antropélogas feministas
cuando reflexionan sobre la situacion, que podria haber riesgos pro-
fesionales para los etnografos que quieren seguir esta estrategia. He
argumentado en otras partes (1990a) que la nueva y atinada observacion
de Rabinow sobre las politicas de la escritura etnografica —que tienen

148 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

que encontrarse mas cerca de casa y de la academia, que del mundo
colonial y neocolonial— nos ayudan a entender unas cuantas cosas
acerca de la antropologia feminista y su inquietud, que incluso alguien
como Clifford revela en su ensayo de introduccion de Writing Culture."
Su excusa para excluir a las antropologas feministas fue el hecho de que
no estuvieran participando en la innovacion textual. Si reconociéramos
la dudosa distincion que él supone existe entre la innovacion textual
y las transformaciones de contenido y teoria, podriamos conceder que
las antropdlogas feministas han contribuido muy poco a la nueva ola
de experimentacion con la forma.

Pero entonces, un modo de reflexionar actual nos proporcionaria
pistas del porqué. Sin hacer siquiera las preguntas basicas sobre los
individuos, las instituciones, los patrones y ocupacion, podemos recurrir
a las politicas del proyecto feminista mismo. Dedicado a asegurar que
las vidas de las mujeres estén representadas en las descripciones de las
sociedades, en sus experiencias, y tomando en cuenta el género mismo
teorizado en explicaciones de como funciona la sociedad, las feministas
académicas se han interesado por el antiguo sentido politico de la re-
presentacion. El conservadurismo en la forma puede haber sido util
porque el objetivo era convencer a los colegas de que la antropologia
que toma en cuenta el género es una antropologia mucho mejor.

La segunda presion sobre la antropologia feminista es la necesidad
de reivindicar el profesionalismo. Contrario a lo que Clifford escribe
(1986a: 21), las mujeres han producido “formas no convencionales de
escritura”. El las ignoré y no tomé en cuenta a algunos antropélogos
profesionales como Bowen (Bohannon) (1954), Briggs (1970), y Cesara
(Poewe) (1982) que han experimentado con la forma.?” De una mane-
ra mas significativa, hay también algo que podria ser considerado como
una “tradicion de mujer” alternativa dentro de la escritura etnografica.
Sin embargo, no es profesional y solo con reticencia podria ser re-
cuperada y analizada por las antropologas feministas inseguras de su
profesion. Me estoy refiriendo a las excelentes y populares etnografias

19 Para un debate més detallado e interesante de la incomodidad de Clifford con el fe-
minismo, véase Gordon (1988).
20 A esta lista podrian agregarsele mas nombres, incluso lo mas reciente de Friedl (1989).

Andamios 149



Lita ABu-LuGHOD

escritas por esposas “sin formacion académica” de antropélogos como
Guests of the Sheik de Elizabeth Fernea (1965), Nisa de Marjorie Shostak
(1981), The Spirit of the Drum de Edith Turner (1987) y The House of Lim
de Margery Wolf (1968). Estos trabajos estan dirigidos a audiencias un
poco diferentes de las de los escritores profesionales de etnografias
estandares; estas mujeres también han seguido convenciones diferentes:
son mas abiertas respecto a su posicionalidad, menos impositivas de su
autoridad cientifica y mas orientadas hacia los individuos y las familias
particulares. [...]

El segundo problema con la generalizacion se deriva no de su par-
ticipacion en los discursos autoritarios de profesionalismo, sino de los
efectos de homogeneidad, cohesion y atemporalidad que suele pro-
ducir. Cuando se generalizan las experiencias y conversaciones de una
cantidad especifica de personas en una comunidad, se suelen atenuar
y homogeneizarse las diferencias entre ellas. La apariencia de una
falta de diferenciacion interna facilita la concepcion de un grupo de
personas como entidad diferente y vinculada como “el Pueblo Nuer”,
los balineses y Awlad’Ali Bedouin que hacen esto o aquello y dicen tal y
tal. El esfuerzo para producir descripciones etnograficas de creencias o
accionesdelaspersonastiendearestarimportanciaalascontradicciones, a
los conflictos de intereses, a las dudas y discusiones, sin mencionar las
motivaciones y circunstancias cambiantes. La supresion del tiempo y
del conflicto hacen de lo que esta dentro del limite establecido por
la homogeneizacion algo fijo y esencial. Estos efectos son momentos
especiales para los antropologos porque contribuyen a la ficcion de
otros esencialmente diferentes y diferenciados que pueden ser separados
de alguna clase de yo igualmente esencial. Como he argumentado, en
tanto que la diferencia es jerarquica y las afirmaciones de separacion
una forma de negar la responsabilidad, la generalizacion en si debe
tratarse con desconfianza.

Por estas razones propongo que experimentemos con etnografias
narrativas de lo particular en la tradicion de la escritura basada en el
trabajo de campo.?! Al contar historias de individuos particulares en

2 Mi propio experimento en este tipo de narrativa etnografica esta en prensa: Abu-
Lughod.

150 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

lugar y tiempo, estas etnografias compartirian elementos con la “tra-
dicion alternativa de las mujeres” que discutimos antes. Yo esperaria
que complementaran y no reemplazaran a otro tipo de proyectos an-
tropologicos, como discusiones teoricas y exploracion de nuevos
topicos en antropologia [...]

Los antropologos habitualmente generalizan sobre las comunidades
al decir que estan caracterizadas por ciertas instituciones, normas o
formas de hacer las cosas. Por ejemplo, casi siempre se suele decir cosas
como “Los Bongo-Bongo son poligamos”. Sin embargo, uno se puede
negar a generalizar de esta manera y mas bien preguntar como un
conjunto concreto de individuos —por ejemplo, un hombre y sus tres
esposas en una comunidad beduina de Egipto que conozco desde hace
una década— viven la “institucion” que llamamos poligamia. Enfatizar
la peculiaridad de este tipo de matrimonio y elaborar por medio de
discusiones, recuerdos, desacuerdos y acciones daria como resultado
varios puntos teoricos. Primero, negarse a generalizar destacaria la
calidad de esta tipicidad producida de manera tan regular en los relatos
sociales cientificos convencionales. Segundo, mostrar las circunstan-
cias actuales y las historias detalladas de los individuos y sus relaciones
indicaria que tales particularidades, siempre presentes (como sabe-
mos por nuestras experiencias personales), también son cruciales para
la constitucion de la experiencia. Tercero, reconstruir los argumentos,
justificaciones e interpretaciones de lo que ellos y otros estan haciendo
explicaria como se desarrolla la vida social, mostraria que aunque los
términos de sus discursos estan establecidos (y, como en cualquier so-
ciedad, incluyen varios discursos algunas veces contradictorios y con
frecuencia cambiantes), dentro de estos limites, la gente refuta las
interpretaciones de lo que esta sucediendo, siente el dolor y vive su
vidas. En un sentido esto no es nuevo, por ejemplo, Bourdieu (1977)
teoriza sobre la practica social de manera similar. Pero la diferencia aqui
seria buscar medios textuales que representen como sucede esto, en vez
de simplemente hacer aseveraciones de que si estan representados.

Al concentrarse en los individuos particulares y en sus relaciones
cambiantes, necesariamente se subvertirian las connotaciones mas pro-
blematicas de la cultura: homogeneidad, coherencia y atemporalidad.

Andamios ;51



Lita ABu-LuGHOD

FUENTES CONSULTADAS

ABu-LucHoD, L. (1986), Veiled Sentiments: Honor and Poetry in a Bedouin
Society, Nueva York: Oxford University Press.

(1989), Zones of theory in the anthropology of the Arab world,
Annual Review of Anthropology 18: 276-306.

(1990a), Can there be feminist ethnography? Women and Per-
formance: A Journal of Feminist Theory 5: 7-27.

(1990b) Shifting politics in Bedouin love poetry. In Language and the
Politics of Emotion, en C. Lutz y L. Abu-Lughod, (eds.), Nueva
York: Cambridge University Press.

Asu-LucHop, L. y Lutz, C (1990), “Introduction: discourse, emotion,
and the politics of everyday life”, en Altorki, Soraya, y Camillia
El-Solh (1988), Arab Women in the Field: Studying Your Own
Society, Syracuse, Nueva York: Syracuse University Press.

AppaDURAL A. (1988), Putting hierarchy in its place, Cultural Anthropology
3:36-49.

Arens, W. (1979), The Man-Eating Myth: Anthropology and Anthropology,
Nueva York: OUF.

Asap, T. (1973), Anthropology and the Colonial Encounter, Londres: Ithaca
Press.

(1983), Anthropological conceptions of religion: reflections on
Geertz, Man 18: 237-59.

BELENKY, M., CLINCHY, B., GOLDBERGER, N., y TARULE, J. (1986), Women’s
Ways of Knowing, Nueva York: Basic Books.

BeLL, D. (1983), Daughtersof the Dreaming, Melbourne: McPhee Gri-
bble/N. Sydney: George Allen & Unwin.

Bowen, E. S. (1954), Return to Laughter, Garden City, NY: Anchor Books.

Bournieu, P (1977), Outline of a Theory of Practice, Trans. R. Nice,
Cambridge: Cambridge University Press.

BRrIGGS, J. (1970), Never in Anger, Cambridge: Harvard University Press.

CEsarA, M. (1982), Reflectionsof a Woman Anthropologist: No Hiding Place,
Londres y Nueva York: Academic Press.

Croporow, N. (1978), The Reproduction of Mothering, Berkeley: Uni-
versity of California Press.

152 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

Cixous, H. (1983), “The laugh of the Medusa”, en The Signs Reader, K.
Cohen y P Cohen, trans., E. Abel y E. Abe, Chicago: University
of Chicago Press, pp. 279-97.

Currrorp, J. (1983), “Power in dialogue in ethnography”, en G. W.
Stocking, Jr., (ed.), Observers Observed: Essays on Ethnographic
Fieldwork, Madison: University of Wisconsin Press, pp. 121-56.
(1986a), “Introduction: partial truths”, en J. Clifford y G. Marcus,
(eds.), Writing Culture: The Poeticsand Politics of Ethnography,
Berkeley: University of California Press, pp. 1-26.

(1986b), “On ethnographic allegory”, en J. Clifford y G. Marcus,
(eds.), Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography,
Berkeley: University of California Press, pp. 98-121.

(1988a), “On collecting art and culture”, en The Predicament
of Culture: Twentieth-Century Ethnography, Literature, and Art,
Cambridge: Harvard University Press, pp. 215-51.

(1988b), “On ethnographic self fashioning”, en The Predicament
of Culture: Twentieth-Century Ethnography, Literature, and Art,
Cambridge: Harvard University Press, pp. 92-113.

CLIFFORD, J. y Marcus, G. E. (eds.) (1986), Writing Culture: ThePoeticsand
Politics of Ethnography, Berkeley: University of California Press.
(1988), Aestheticized emotions and critical hermeneutics. Culture,
Medicine and Psychiatry, Berkeley: University of California Press.

Crapanzano, V. (1977), On the writing of ethnography, Dialectical
Anthropology.

Dumont, J. (1978), The Headman and I, Austin: University of Texas Press.
(1986), Prologue to ethnography or prolegomena to anthropology:
Ethos.

Dwyer, K. (1982), Moroccan Dialogues: Anthropology in Question,
Baltimore: The Johns Hopkins University Press.

Fagian, J. (1983), Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object,
Nueva York: Columbia University Press.

Fannv, H., (ed.) (1982), Indigenous Anthropology in Non-Western Countries,
Durham, Carolina del Norte: North Carolina Academic Press.

FernEa, E. W, (1965), Guests of the Sheik: An Ethnography of an Iraqi
Village, Garden City, NY: Anchor Books.

Andamios 153



Lita ABu-LuGHOD

FiscHER, M. J. (1984), Towards a third world poetics: seeing through short
stories and films in the Iranian culture area: Knowledge and So-
ciety 5.

(1986), “Ethnicity and the post-modem arts of memory”, en
Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography.

Foucautt, M. (1978), Discipline and Punish, Nueva York: Partheon.

Friept, E. (1989), Women of Deh Koh: Lives in an Iranian Village,
Washington, DC: Smithsonian Institution Press.

Geerrz, C. (1973), The impact of the concept of culture on the concept of
man, The Interpretation of Cultures, Nueva York: Basic Books.
(1975), Thick description: toward an interpretive theory of culture,
In The Interpretation of Cultures, Nueva York: Basic Books.
(1988) Works and Lives: The Anthropologist as Author, Stanford:
Stanford University Press.

Giucan, C. (1982), In a Different Voice, Cambridge: Harvard University
Press.

GorpoN, D. (1988), Writing culture, writing feminism: The poetics and
politics of experimental ethnography. Inscriptions 3/4: 7-24.

Haraway, D. (1985), A manifesto for cyborgs: science technology and socialist

feminism in the 1980s, Socialist Review 80: 65-107.

HarpiNG, S. (1986), The Science Question in Feminism, Ithaca: Cornell
University Press.

(1987), The method question. Hypatia 2: 19-35.

Hartsock, N. (1985), Money, Sex, and Power: Toward a Feminist Historical
Materialism, Boston: Northeastern University Press.

Hywmes, D. (1969), Reinventing Anthropology, Nueva York: Pantheon.

LRIGARAY, L. (1985a), Speculum of the Other Woman, G. C. Gill, trans.,
Ithaca: Cornell University Press.

(1985b), This Sex Which Is Not One, C. Porter with C. Burks,
trans., Ithaca: Cornell University Press.

JosepH, S. (1988), “Feminization, familism, self, and politics: research as
a Mughtaribi”, en S. Altorki y C. E1-Solh, (eds.), Arab Women
in the Field: Studying Your Own Society, Syracuse, NY: Syracuse
University Press, pp. 25-47.

Konpo, D. (1986), Dissolution and reconstitution of self: implications for
anthropological epistemology, Cultural Anthropology 1: 74-88.

154 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

KRISTEVA, J. (1981), Women’s time, A. Jardine and H. Blake, trans., Signs
7:13-35.

KuUpEr, A. (1988), The Invention of Primitive Society: Transformation of an
Illusion, Boston y Londres: Routledge and Kegan Paul.

MacKmnon, C. (1982), Feminism, Marxism, method, and the state: an
agenda for theory, Signs 7: 515-44.

Marcus, G. y Currorp, J. (1985), The Making of ethnographic texts:
preliminary report, Current Anthropology 26: 267-71.

Marcus, G. y Fiscrer, M. J. (1986), Anthropology as Cultural Critique: An
Experimental Moment in the Human Sciences, Chicago: University
of Chicago Press.

Mes, M. (1983), Towards a methodology for feminist research. In Theories
of Women’s.

M1z, S. (1985), Sweetness and Power: The Place of Sugar in Modern
History, Nueva York: Viking.

Morsy, S. (1988), “Fieldwork in my Egyptian homeland: toward the
demise of anthropologys distinctive other hegemonic tra-
dition”, en S. Altorki y C. EI-Solh, (eds.), Arab Women in the
Field: Studying Your Own Society, Syracuse: Syracuse University
Press, pp. 69-90.

Naper, L. (1969), “Up the anthropologist” — perspectives gained from
studying up, en D. Hymes (ed.), pp. 284-311.

Naravan, K. (1989), Saints, Scoundrels, and Storytellers, Filadelfia:
University of Pennsylvania Press.

ORTNER, S. B. (1984), Theory in anthropology since the sixties. Comparative
Studies, en Society and History 26: 126-66.

(1991), “Reading America. Preliminary Notes on Class and
Culture”, en Fox, Richard G. (ed.), Recapturing Anthropology.
Working in the present.

PratT, M. L. (1986), Fieldwork in common places, en Writing Culture:
The Poetics and Politics.

Raswow, P (1977), Reflections on Fieldwork in Morocco, Berkeley: Uni-
versity of California Press.

REINHARZ, S. (1983), “Experimental analysis: a contribution to feminist
research”, en G. Bowles y R. D. Klein, (eds.), Theories of Women’s

Andamios 155



Lita ABu-LuGHOD

Studies, Londres y Boston: Roudedge and Kegan Paul, pp.
162-191.

RicH, A. (1979), Toward a woman-centered university, en On Lies, Secrets
and Silence, Nueva York: W. W. Norton & Co.

RiesmaN, P (1977), Freedom in Fulani Social Life, Chicago: University of
Chicago Press.

Ruppick, S. (1980), Maternal thinking, en Feminist Studies 6, (2): 342-67.

Sacks, K. B. (1989), Toward a unified theory of class, race, and gender,
American Ethnologist 16(3): 534-50.

Sai, E. (1978), Orientalism, Nueva York: Pantheon.

(1989), Representing the colonized: anthropology’s interlocuters,
Critical Inquiry 15: 205-25.

SHostAK, M. (1981), Nisa: The Life and Words of a !Kung Woman,
Cambridge: Harvard University Press.

SmitH, D. (1987), The Everyday World as Problematic, Boston: Nor-
theastern University Press.

STANLEY, L. y WIsE, S. (1983), Breaking Out: Feminist Consciousness and
Feminist Research, Londres: Roudedge and Kegan Paul.
STRATHERN, M. (1985), Dislodging a worldview: challenge and counter-
challenge in the relationship between feminism and anthropology, en

Australian Feminist Studies I: 1-25.
(1987), An awkward relationship: the case of feminism and an-
thropology, Signs 12: 276-92.

Tepiock, D. (1983), The Spoken Word and the Work of Interpretation,
Filadelfia: University of Pennsylvania Press.

(1987), Questions concerning dialogical anthropology, en Journal
of Anthropological Research 43: 325-37.

Tunamt (1980), Portrait of a Moroccan, Chicago: University of Chicago
Press.

TURNER, E. (1987), The Spirit and the Drum: A Memoir of Africa, Tucson:
University of Arizona Press.

Tyier, S. (1986), “Post-modern ethnography: from document of the
occult to occult document”, en J. Clifford y G. Marcus, (eds.),
Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography, Berkeley:
University of California Press, pp. 122-140.

156 Andamios



ESCRIBIR CONTRA LA CULTURA

WENER, A. (1976), Women of Value, Men of Renown, Austin: University
of Texas Press.

Worr, E. R. (1982), Europe and the People without History, Berkeley:
University of California Press.

Worr, M. (1968), The House of Lim, Nueva York: Appelton-Century-
Crofts.

Volumen 9, ntimero 19, mayo-agosto, 2012, pp. 129-157 Andamios 157





