CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD.
ENTREVISTA A HANS JOAS

Pablo Beytia®

El Profesor Dr. Hans Joas es sociologo y filosofo social. Trabaja como
miembro permanente del Freiburg Institute for Advanced Studies (FRIAS)
y como miembro asociado del Max-Weber-Kolleg de la Universidad
de Erfurt, Alemania. Es profesor de Sociologia e integrante del Committee
on Social Thought en la Universidad de Chicago. También es miembro
titular de la Berlin-Branderburgischen Akademie der Wissenschaften y
participante no residente del Swedisch Collegium for Advanced Study in
the Social Sciences. Fue investigador del Instituto Max Planck de Berlin,
del Indiana Institute for Advanced Study y del Wissenschaftskolleg de
Berlin. Ha sido profesor de sociologia en la universidad Erlangen-
Nurnberg (1987-1990), en la Freie Universitat Berlin (1990-2002)
y en el Max-Weber-Kolleg de cultura e investigacion social, instituto
que dirigi¢ entre los afios 2002 y 2011. Ha sido profesor visitante en
diversas universidades, como la de Tubingen (1980-1981), Chicago
(1985), Toronto (1986), Uppsala (1994), Wisconsin Madison (1996),
New School for Social Research (1997), Duke (1998) y Viena (2002 y
2007). También fue vicepresidente de la Asociacion Internacional de
Sociologia (15A). En 2010 recibi¢ el Premio de Ciencias de la Universidad
de Bielefeld, y en 2012, tanto la medalla Werner Heisenberg de la
Fundacion Alexander Humboldt, como el titulo Doctor Honoris Causa
por la Universidad de Tubingen.

INTRODUCCION A LA OBRA DE HANS JOAS

Presentar un esbozo actualizado de la obra de Hans Joas es una tarea tan
honrosa como dificil de emprender, que en el mejor de los casos puede

" Magister en Sociologia, Pontificia Universidad Catélica de Chile. Coordinador de In-
vestigaciones, Centro de Investigacion Social Techo-Chile.

Volumen 9, numero 19, mayo-agosto, 2012, pp. 361-389 Andamios 3]



PaBLO BEYTiA

aspirar a generar intuiciones generales y a despertar la curiosidad de los
lectores, pues se trata de la obra de un académico que ha dedicado su
vida a la escritura abriéndose a numerosas perspectivas y tematicas en el
abanico de las ciencias sociales. Efectivamente, la sociologia de Joas no
solamente se expande hacia configuraciones filosoficas, antropologicas,
historicas, psicologicas e incluso teologicas, sino que ademas in-
daga, a partir de ellas, en tépicos tan variados como la naturaleza
humana, la teoria de la accion, la normatividad, la guerra, la religion y
los derechos humanos. Detras de todos estos temas se establece siem-
pre, como fondo, una vision critica de la teorfa social' y de la escasa
apertura a la contingencia que ella demuestra al analizar los procesos
de modernizacion.

El centro de su obra empez6 a configurarse a finales de 1970, cuando
Joasse doctoro en la Freie Universitat Berlin (1979) con una investigacion
sobre la nocion de intersubjetividad practica en la obra de George
Herbert Mead (Joas, 1980). Desde entonces, nuestro autor desarrollé un
estrecho vinculo con el pensamiento pragmatista —especialmente en la
version de Mead, Peirce, James y Dewey—, el cual complementé con
influencias de las escuelas Historicista y Hermenéutica alemanas (Joas,
2008). Sus primeros anos los pasé investigando en el Instituto Max
Planck de Berlin, colaborando activamente en la recepcion alemana del
pragmatismo? y desarrollando las investigaciones que luego permitieran
su habilitacion docente en 1981.

En esta época empezd a desarrollar una evaluacion sistematica
de los fundamentos antropologicos de la accion social. Junto a Axel
Honneth, publico en 1980 Soziales Handeln und menschliche Natur
(Accion social y naturaleza humana). El proyecto era concebir la
antropologia filosofica como un proceso de “radical autoexaminacion”,
en donde se intenta “identificar y hacer explicitas las bases naturales y
las implicancias normativas que estan siempre supuestas en el trabajo
sustantivo de las ciencias sociales” (Honneth y Joas, 1988: 8). En este

! Sistematizada en Joas y Knobl, 2004.

2 Prueba de ello fue su preparacion e introduccion de una coleccion completa de los
ensayos de Mead traducidos al aleman, que incluso se adelanto a la version anglosajona
(Mead, 1980y 1983).

362 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS _]OAS

libro, Joas y Honneth realizaron tres tareas. Primero, reexaminaron
la discusion materialista entre Marx y Feuerbach; luego, delinearon las
capacidades para la accion social del ser humano en contraste con
las formas de comportamiento animal, revisando las propuestas de
Gehlen, Mead, Plessner, Heller, Holzkamp y Merleau-Ponty; finalmen-
te, consideraron la necesidad y el peligro de historicizar la antropologia,
evaluando el potencial de tres interpretaciones de la historia: el énfa-
sis en el proceso de civilizacion representado por Norbert Elias, el foco
en la exclusion incitada por la racionalidad occidental, en la version
de Michel Foucault, y la reconstruccion evolucionista del materialismo
historico basada en la teoria de la comunicacion, que desarrollo Jurgen
Habermas.

A este esfuerzo de revision antropoldgica se le unio, en 1987, uno
de especial relevancia teorica: Pragmatismus und Gesellschafstheorie (E1
pragmatismo y la teoria de la sociedad). Este libro es una coleccion
de agudos ensayos sobre el pragmatismo, su adaptacion sociologica
en la Escuela de Chicago, las dificultades de su aceptacion en Europa y
las criticas que desde él se pueden generar hacia la teoria social con-
temporanea. Sobresale en este escrito su honesta toma de posicion
frente a las propuestas tedricas emergentes en esos anos, especialmente
las de Alexander, Habermas, Giddens y Castoriadis. A Jeffrey Alexander
le critica reducir las problematicas de los clasicos sociologicos en un
esquema “utilitarismo contra normatividad”, que no da abasto para
reconstruir los tradicionales problemas de la sociologia ni para desarrollar
satisfactoriamente una teoria de la accion. Mas duro es su diagnostico
del “infeliz casamiento de la hermenéutica y el funcionalismo” en la
obra de Habermas. Su critica al pensador aleman se centra en destacar
las limitaciones de su teoria de la accion, que —por estar anclada en
supuestos racionalistas y de la filosofia de la conciencia— no permite
observar la variedad de fenomenos practicos, especialmente aquellos en
donde los fines s6lo se encuentran en el seno de las situaciones y no antes.
En contrapartida, en este libro se hace notar una valoracion positiva de
la sociologia de Anthony Giddens —entendida como una traduccién
sociologica de la filosofia de la praxis— y un acercamiento estrecho
con la filosofia social de Cornelius Castoriadis. Visto en retrospectiva,
ya desde el comienzo de este manuscrito se pueden encontrar adelantos

Andamios 343



PaBLO BEYTiA

de lo que después Joas formularia sistematicamente: una teoria de la
accion que pone el acento en la practica creativa y contextualizada de
los agentes.

Este ultimo fue el tema de su obra mas discutida, Die Kreativitit
des Handelns (La creatividad de la accion), publicada en 1992. En ella,
el sociologo de Munchen se propuso elaborar una teoria unitaria de
la accion humana que supere las limitaciones de las propuestas ra-
cionalistas y normativistas, indagando ademas en las consecuencias que
tendria este modelo de accién para las teorias del orden y cambio social.

Segun Joas, la vertiente racionalista separa artificialmente la accion
de su contexto concreto: siguiendo una estructura teleologica, presupone
que la practica humana es un proceso precedido por una idea, lo cual,
por un lado, exalta ficticiamente la autonomia del individuo, y por
el otro, permite que el cuerpo se observe como un objeto dominado
por representaciones mentales. Tomando una postura ontologica y epis-
temologica diametralmente opuesta al pensamiento moderno, Joas
incluye las metas como posibilidades internas del proceso de accion,
entendiendo la praxis como un proceso intencional que es solo
difusamente teleologico —permanentemente readecuado a nuevos
impulsos, orientaciones y sensibilidades— y que funciona enlazado,
por definiciéon, a una corporalidad especifica. En su modo de ver,
la percepcion subjetiva es siempre resultado de la interaccion prerreflexi-
va entre cuerpos diferentes, lo cual Joas llama “sociabilidad primaria”;
por ello, la creatividad del actor no se entenderia nunca como el
despliegue de una libertad absoluta, ni de una autonomia iluminista,
sino que como una seleccion de posibilidades de acciéon concretas
en situaciones también concretas. No se trata, entonces, de creatividad
a secas, sino de una creatividad situada. Y la consecuencia logica de
este modelo seria, para su autor, “una teoria del cambio social que se to-
me en serio, y de manera radical, la contingencia de los procesos
sociohistoricos” (Joas, 2005a: 31).

Si en este texto Joas arremetio principalmente en contra del
racionalismo, en su proximo trabajo traté en profundidad los pro-
blemas del normativismo. Segtin argumenta en Die Enstehung der Werte
(La génesis de los valores), las teorias normativistas superarian a las
racionalistas, porque, a diferencia de ellas, son capaces de explicar la

364 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS _]OAS

orientacion valorica presente en las acciones racionales. Pero ninguno
de estos bandos teoricos seria satisfactorio para explicar el surgimien-
to de los valores y los vinculos valorativos. Los intentos racionalistas
de James Coleman y Michael Hechter, por ejemplo, tendrian caren-
cias conceptuales fundamentales: mientras el primero hace una teoria
del surgimiento de la normatividad que no diferencia los valores de
las normas, el segundo distingue los valores de las preferencias —por
su mayor duracién y universalidad—, pero no repara en que ambos
fenémenos pertenecen a niveles logicos diferentes. Valiéndose de la
distincion de Harry Frankfurt entre voliciones de primer y segundo
orden, Joas (2002: 30) argumenta que los valores no son cualquier ti-
po de criterio evaluativo, sino “criterios para la evaluacion de estandares
de valoracion” (preferencias sobre las propias preferencias, esto es,
voliciones de segundo orden). Por lo tanto, la problematica por el sur-
gimiento de los valores se transformaria en el cuestionamiento por la
génesis de estos estandares reflexivos de evaluacion, los cuales son
propios del mundo humano y se diferencian logicamente de los deseos
y preferencias (compartidos entre humanos y animales). No notar esta
distincion, explicaria el fracaso, segiin Joas, de la axiologia inserta en
la mayoria de los modelos de accion racional.

Segun este mismo texto, publicado en 1997, las teorias normativis-
tas superarian las limitaciones racionalistas recién indicadas. Esto se
puede entender analizando la obra de Talcott Parsons: para Joas, este au-
tor desarrolla una teoria que no sélo permite entender la normatividad
supuesta en las acciones racionales, sino también distinguir entre
deseos, normas y valores. No obstante estos logros —de los cuales ca-
recen las teorfas racionalistas—, la propuesta de Parsons contendria
otras importantes limitaciones. La primera de ellas, es que supone una es-
pecie de autoritarismo cultural: los valores definirian tanto las normas
—conceptualizadas como especificaciones valdricas para circunstan-
cias particulares de accion— como las orientaciones concretas de accién
—deducidas en dicha teoria por la interiorizacion de los valores—.
En contraposicion, Joas plantea, de manera consecuente con su teoria
de la praxis, que ni los valores, ni los objetivos o los intereses determi-
nan la acciéon humana, sino que ellos son creativamente traducidos

Andamios 3¢5



PaBLO BEYTiA

en orientaciones practicas, siempre parciales, efimeras y sometidas a
revision.

Un segundo limitante en la teoria normativista de Parsons, se-
ria no haber elaborado elementos suficientes para comprender
profundamente la cultura, especialmente la génesis de los valores y de
los vinculos valorativos. Sobre esto, Joas —basandose en los escritos
religiosos de Durkheim, James y Dewey— disefia una propuesta muy
precisa: los valores surgirian en las experiencias de autotrascendencia
y autoformacion. La autotrascendencia denota vivencias de extravio,
de una pérdida del Yo en el éxtasis colectivo; refiere a una fuerza ex-
traordinaria que el individuo experimenta en situaciones especificas y
que genera una apertura hacia nuevas posibilidades de autoformacion
identitaria. Debido a que los valores suscitan atraccion, reconocimiento
y admiracion, su origen no estaria enlazado con la evaluacion racional
ni con la intensificacion del autocontrol. Cuando la autotrascendencia
deriva en experiencias de autoformacion, seria responsable de generar
—en un fenomeno comparable con la vivencia religiosa— nuevos
vinculos valorativos prerreflexivos. Esta propuesta axiologica de alta
abstraccion, fue complementada posteriormente con un analisis espe-
cifico de la experiencia religiosa de autotrascendencia (Joas, 2004) y con
un diagnéstico empirico, tanto de los valores culturales caracteristicos
de Europa (Joas, 2005b), como de la relacion histérica entre guerra y
valores (Joas, 2000).

En este punto, Joas enlazo su teoria de la creatividad valérica con
una de sus principales areas de investigacion empirica: la guerra.
Su interés cientifico en este tema se remonta a la década de 1980,
cuando sinti6é gran simpatia por el movimiento pacifista aleman. Su
primera gran publicacion al respecto, fue la edicion de un libro junto a
Helmut Steiner, que pretendia coordinar intelectuales del Este y Oeste
de Alemania en un mundo aun radicalmente dividido politicamen-
te (Joas y Steiner, 1989). A pesar de que esta publicacion tuvo varios
inconvenientes de divulgacion, hay dos motivos que hicieron que
Joas persistiera en investigar la guerra y ademas optara por rechazar
todos los mitos del progreso historico: si se observa hacia el pasado,
él cree que no debemos olvidar las tragedias desde las que surgieron
situaciones sociales mejores, y si se observa hacia el futuro, aconseja

366 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS _]OAS

que después de las experiencias del siglo XX no tengamos ningun tipo
de calma con respecto a la busqueda de paz y estabilidad social (Joas,
2005: 15).

En sus escritos sobre la guerra, Joas siempre ha intentado resolver
dos interrogantes implicadas mutuamente: las causas de la guerra que
se pueden extraer desde las ciencias sociales y lo que esos resultados
dicen sobre las mismas ciencias sociales. Reuniendo ambos objetivos, el
ano 2000 publico Kriege und Werte (Guerra y valores),” una coleccion
de ensayos sobre la relacion entre guerra y modernidad, la gama de
experiencias ocurridas con posterioridad a las guerras y el trato que la
teoria social ha hecho de este tema. Joas tiene la esperanza de que
estos trabajos permitan avanzar hacia una teoria del cambio social
que se haga cargo de los sucesos del siglo XX, es decir, que permitan
interpretar los procesos de modernizacién en su contingencia, sin re-
primir los dramaticos desarrollos histéricos. Sus estudios intentan no
realizar una simple moralizacion pacifista de la violencia, ni su antitética
desmoralizacion realista (al estilo de la Realpolitik); mas bien se es-
fuerzan por mostrar la multiplicidad de constelaciones historicas que
se descubren al analizar la relacion entre guerra y valores, un trabajo
que, como después documento en otro libro, ha sido tradicionalmente
reprimido en la historia de la teoria social (Joas y Knobl, 2008).

En Kriege und Werte, nuestro autor critica las teorias del progre-
so y de la modernizaciéon —incluyendo las versiones que hablan de
una segunda o reflexiva modernidad—. Segun su interpretacion de la
sociologia clasica, a todos los fundadores de la sociologia les fue comun
la idea de que “solo la pérdida de la fe ingenua en el progreso permite la
apertura del futuro historico, la situacion de riesgo y la responsabilidad
de la accion presente” (Joas, 1992: 364). La guerra, quizas mas que
cualquier otra tematica de estudio, muestra que esta direccion tedrica
es la apropiada. El rescate de esta idea no supone, segun Joas, rechazar
globalmente la teoria de la modernizacion —ya que no existiria
actualmente un mejor competidor en el andlisis del cambio social—,
pero si implica que dicha teoria se someta a un proceso de modificacion
e historicizacion, revisando algunas de sus hipotesis mas arraigadas,

3 La traduccion castellana de este libro se titula “Guerra y Modernidad”.

Andamios 347



PaBLO BEYTiA

como la teoria de la diferenciacion. En contra de esta ultima teoria,
Joas cree que no hay que buscar una logica abstracta que arrastre a la
multitud de los ambitos sociales en una direccion; lo que la historia de-
muestra es, por el contrario, que entre estos ambitos es normal la
discrepancia.

Ensamblando dos de sus tematicas de estudio —guerra y nor-
matividad—, Joas argumenta que la experiencia de violencia tiene
varias homologias estructurales con la experiencia constitutiva de
losvalores. Las vivencias violentas también serian sucesos extraordinarios
—que van mas alla de los marcos interpretativos de la vida cotidiana—
y, COmo necesitan reintegrarse en patrones habituales de interpretacion,
aumentan el anhelo por planteamientos convincentes y visiones caris-
maticas. Pero al mismo tiempo, la experiencia de violencia seria una
“hermana perversa” de la experiencia de compromiso con los valores:
también transforma la autoimagen de los individuos, pero de una
manera traumatica, con efectos posteriores que son relativamente
automaticos y que no involucran la paradéjica sensacion de libertad
que las personas ganan con el compromiso.

Durante los ultimos anos, el foco tedrico y empirico de Joas se
traslado hacia los Derechos Humanos y a interpretar la religion des-
de nuevas interrogantes. Sobre el primer tema, publicé en 2011 el
libro Die Sakralitdt der Person (La sacralidad de la persona), en donde
desarrolla una original genealogia de los Derechos Humanos. Basando-
se en la experiencia de “sacralidad” —similar al concepto de “carisma”
en Weber—, proyecta una alternativa frente a las interpretaciones ilus-
tradas y disciplinarias del mismo proceso. En este libro, Joas investiga
las declaraciones de los Derechos Humanos, el proceso de abolicion
de la tortura y el desarrollo prohibitivo de la esclavitud. Durante ese
transcurso, advierte que la creencia en la dignidad humana no puede
explicarse sélo por una herencia cultural judeo-cristiana, ni tampoco
puede entenderse como una invencién de pensadores del siglo XVIIL.
Mas bien, habria existido un proceso de articulacion discursiva de
diversas tradiciones valoricas, que fueron codificadas en estos derechos
y experimentadas en la practica. La historia de la sacralizacion de la
persona, seria una historia compuesta por muchas historias, que puede

368 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS JOAS

entenderse solo desde una optica compleja, analizando practicas,
instituciones y valores. Joas llega a este convencimiento utilizando un
método que denomino “genealogia afirmativa”, es decir, el intento de
someter los valores a un andlisis histérico riguroso que permita encontrar
principios axiolégicos universales. No se trata ni de una introspec-
cion racional propia del kantismo (que busca validez), ni de una
disolucion de lo universal desde una postura historicista (que bus-
ca plausibilidad): este serfa mas bien un camino complementario, que
justifica lo universal a través de hechos historicos.

En el ultimo tiempo se han multiplicado los escritos religiosos de
Joas. Algo comun a todos ellos, parece ser el andlisis de la secularizacion,
ya sea explorando las relaciones entre los actores involucrados —so-
ciedad, Estado y religiones mundiales (Joas 2007)— o argumentando,
en contra de las nociones deterministas de modernizacion, que se
trata de un proceso contingente (Joas 2011b). Progresivamente, ha ido
generando también un enlace entre sus estudios de la religion y de la
violencia, indagando en las condiciones sociales necesarias para que
exista paz religiosa, en un contexto marcado por innumerables desafios
globales (Joas, 2010). Su ultimo libro, Glaube als Option (Fe como op-
cion), fue enviado a la editorial en su version definitiva el mismo dia
en que se produjo la entrevista que viene a continuacion. En ese texto,
Joas se dedica a analizar las posibilidades futuras del cristianismo, en un
mundo que se caracteriza por el crecimiento de las opciones individuales.
Aqui vuelve a cuestionar la relacion conflictiva entre modernizacion
y religion, planteando que la fe articula también hoy experiencias co-
tidianas, aunque ella se ha transformado progresivamente en una opcion
como muchas otras.

En la entrevista siguiente, el profesor Joas fue invitado a explicar
su postura frente a algunos problemas clasicos —siempre vigentes e
inagotablemente reformulados— de la teoria social y de las cien-
cias sociales. Accion, modernidad, progreso, contingencia, valores,
derechos humanos, metodologia y demarcacion cientifica, son sélo
algunos de los temas que aqui son rescatados. El objetivo principal, fue
facilitar al mundo de habla hispana el acceso a estas nuevas ideas, en un
dialogo ameno que privilegia el contraste de este autor con otros teéricos

Andamios 3¢9



PaBLO BEvTia

discutidos en las ciencias sociales. La esperanza, es que esta publicacion
aporte en la renovacion de pensamientos injustificadamente arraiga-
dos, y que ayude a la sociologia a avanzar sobre su propio conocimiento,
pero con un espiritu siempre critico y constructivo.

CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS _]OAS4

—Permitanme comenzar esta entrevista con una pregunta general acerca
de la teoria de la accion. Con influencias del historicismo, la hermenéutica y
el pragmatismo, usted ha criticado las teorias racionalistas y normativistas,
proponiendo una teoria unificada de la practica basada en la creatividad, en
esa “libertad situada” del ser humano. ;Cudles son los problemas tedricos que
usted identifica en las anteriores teorias de la accion 'y como puede superarlos
el énfasis en la creatividad?

—En la historia de la teoria sociologica, o incluso se podria decir,
en la historia de la teorizacion cientifico-social, se ha producido du-
rante mas de cien anos una controversia constante entre quienes
proponen modelos de accion racional y aquellos que —sobre todo
enfatizando el caracter normativo de la accion humana— critican es-
te tipo de teorizacion econdmica. Creo que esta es una controversia que
se puede identificar, por ejemplo, en la critica que hace Emile Durkheim
(1893) a Herbert Spencer en su libro De la Division du Travail Social,
asimismo en el texto de Talcott Parsons de 1937, The Structure of
Social Action, y de igual forma en la década de 1980, cuando Amitai
Etzioni (1988) escribi6é el libro The Moral Dimension criticando el
modelo microeconémico.

Acepto la mayoria de las objeciones que estos normativistas han
levantado contra el modelo de la accion racional. Creo que dicho modelo
es el mas estrecho para comprender la accién humana, porque todos
sabemos que sélo una cantidad muy pequena de acciones humanas se
ajusta empiricamente a la descripcion de una accion racional. La mayoria

* Esta entrevista fue realizada el 14 de abril de 2012, en la oficina del profesor Joas
en Freiburg, Alemania. La conversacion fue llevada a cabo en inglés. La transcripcion
inglesa estuvo a cargo de Karina Cerda y luego fue revisada por Hans Joas. Pablo Beytia
estuvo a cargo de su traduccion al espanol.

370 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS _]OAS

de los defensores del modelo racionalista podrian concordar con esto
y decir: “si, por supuesto, empiricamente so6lo muy pocas acciones
son racionales. Sin embargo, este modelo, por otras razones, es el
mas util para conceptualizar la accion”.

Ahora bien, lo que los normativistas —desde Durkheim hasta
Etzioni, pasando por Parsons— dicen, es que los modelos de accion
racional tienen dos problemas principales. El primero, es que no pue-
den explicar de donde viene la normatividad, la cual es un elemento de la
nocion de racionalidad. En segundo lugar, tienen problemas explicando
la existencia del orden social estabilizado. Esta fue la argumentacion
en The Structure of Social Action de Parsons. Ademas, todos sabemos
que vivimos dentro de un orden social y que este orden social es mas que
el resultado de la agregacion de acciones racionales. En ese sentido, el
modelo de accién orientada normativamente es mas ancho que el mo-
delo de la accion racional, porque trata de explicar la existencia del
orden social normativo y la emergencia de normas, incluyendo el ca-
racter normativo de la racionalidad.

Cuando se dice “racionalidad”, se utiliza este como un concepto
normativo en si mismo. Por ejemplo, uno de los grandes libros en la
historia de la teorfa econdmica es el estudio de Albert Hirschman
(1977) The Passions and the Interests, el cual demuestra que en dicha
historia la racionalidad no significa simplemente la liberacion de sus
deseos corporales espontaneos, sino también un control sobre estos de-
seos para actuar como un agente verdaderamente economico. Y asi,
tenemos una ambigiiedad en la comprension de la accion racional: si
ella significa solo seguir los deseos o si involucra el control de los deseos
con metas racionales a largo plazo (por ejemplo, la acumulacion de
riqueza en lugar de solo gastar todo el dinero que se gana o que se
tiene). En ese sentido, la accion racional en si misma tiene un caracter
normativo, pero no se puede explicar la calidad de esta normatividad
con la terminologia de la teoria de la accion racional. Ese fue el argumen-
to de Parsons (1937) en The Structure of Social Action, el que considero
su mejor y mas importante libro.

Yo digo que el modelo de accién orientada normativamente es mas
completo y es capaz de resolver dos problemas que no pueden ser
resueltos por medio de la teoria de la accion racional. Ahora bien, el

Andamios 371



PaBLO BEvTia

modelo de la creatividad de la accion es aun mas exhaustivo, porque
los modelos normativamente orientados atin no pueden explicar dos
cosas: una es la forma en que nosotros aplicamos las normas y valores en
situaciones concretas de accion. Incluso si hemos interiorizado normas
o valores especificos, no es necesariamente claro como tenemos que
actuar. No podemos derivar logicamente de nuestras normas y valores
lo que tenemos que hacer. Por ejemplo, yo puedo pensar que la paz
es un valor importante, pero digamos que en mi pais estalla una guerra.
:Qué tengo que hacer si es que creo en la paz? ;Significa eso que tengo
que ser un pacifista radical y decir: “nunca voy a utilizar los medios de
violencia; pase lo que pase, incluso si estoy siendo atacado, no voy a
usar la violencia para defenderme”. Serfa una conclusion posible. Por
supuesto, otra conclusion posible es decir: “como yo creo en la paz,
tengo que luchar por un orden pacifico para reprimir a quienes han
tomado las armas”. Y, en esa situacion, yo tal vez use las armas por
beneficio de la paz. Asi, el mero hecho de que creo en el valor de la paz
en realidad no me dice lo que tengo que hacer, porque pueden existir
cursos de accion totalmente diferentes basados en el mismo valor.

Para solucionar ese problema —una descripcion adecuada de
como nuestras acciones se basan en nuestras normas y valores—,
necesitamos una comprension de la accion creativamente orientada, ya
que nuestros cursos de accion son siempre riesgosos. Aunque creo que
estoy haciendo algo con un objetivo inconfundible en mente, no puedo
nunca estar seguro de que esta es realmente la accion que me lleva a
lograr ese fin, porque la accion esta orientada hacia el futuro y no puedo
anticipar las cosas que pueden pervertir el curso de mi accion. Entonces
este es uno de los dos problemas de la teoria normativa que puede
resolver la teoria de la accion creativa.

El segundo problema es el origen de valores.” La teoria de la accion
orientada normativamente, como Parsons la desarrolld, habla cons-
tantemente acerca de los valores, pero no tiene una respuesta a la
pregunta por la procedencia de estos valores. Pienso que Durkheim
es un caso diferente, porque yo personalmente creo que su libro sobre
religion, Elémentaires Formes de la Vie Religieuse (1912), es una de las

> Sobre este tema, ver Joas, 1997.

372 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS JOAS

mas importantes contribuciones para comprender la emergencia de
los valores, en experiencias que yo llamo “auto-trascendentes”.

En ese sentido, el modelo de accion orientado creativamente es el
mas completo; mas exhaustivo que el modelo de la accion racional y
que el modelo normativamente orientado de la accion. Pero cuidado:
seria un error pensar que estamos hablando de tres tipos de accion
aqui. Estoy mencionando tres tipos de teorias sobre la accion, no tres
tipos de acciones. Y lo que estoy enfatizando es la distincion entre
estos tres tipos de teoria de la accion. Por lo tanto, no estoy hablando
de un tipo de accion creativa, sino de una teoria de la creatividad de la
accion que es también necesaria para entender la accion racional y
la accion orientada normativamente.

—Usted plantea, entonces, una teoria unificada de la accion... ;Es este el
mismo problema que Parsons intento resolver?

—Si, fue el problema de Parsons, pero pienso que su modelo se
mantuvo dentro del rango de la alternativa entre la accién racional y
aquella orientada normativamente. Por el contrario, algunos de los
clasicos sociologicos, especialmente Durkheim, pero también en cierta
medida Max Weber y Georg Simmel —he escrito acerca de ello en el
comienzo del libro Die Kreativitdt des Handelns (1992)—, y sobre todo
el pragmatismo americano y la tradicién hermenéutica historicista, han
contribuido a la comprension de la creatividad de la accion.

—~Una de las criticas hacia su teoria —estoy pensando en Charles Camic
(1998) y Rafael Farfan (1999)—, es que su enfoque en la creatividad
oculta la importancia de ciertos tipos de acciones, tales como la imitacion,
la costumbre o la rutina. Esto podria evitar que su teoria se conciba como
un modelo unificado de la accion. ¢Es posible comprender también en estas
practicas la creatividad de la accion?

—~Uno de los articulos de Charles Camic (1986), aquel sobre el habi-
to publicado hace muchos afios en American Journal of Sociology,
hace un punto que es muy similar a lo que estoy diciendo. Se tiene
que entender que mi teoria de la creatividad de la acciéon no es una teo-
ria de la accion creativa. Oponer el hédbito a la accion creativa es algo
totalmente diferente, por supuesto.

Andamios 373



PaBLO BEYTiA

Aligual que los pragmatistas clasicos, yo digo que el habito es crucial
para comprender la accion humana. Ese fue uno de los argumentos
decisivos en los escritos de los pragmatistas; ellos dijeron que la accion
humana en un grado muy importante es habitual. Y si, por supuesto,
nosotros actuamos sobre la base de rutinas. Yo no podria sobrevivir
durante cinco minutos sin rutinas. Por ejemplo, la forma en que
camino es totalmente habitual: una vez aprendi a caminar, cuando tenia
alrededor de un afio de edad, y, desde entonces, ello se ha converti-
do en un habito corporal. No tengo que pensar en como caminar, solo
lo hago.

Esa es la idea pragmatista basica, siempre y cuando no se encuen-
tra un problema. Cuando tropiezo con una dificultad —por ejemplo,
estoy caminando y de repente aparece un rio; no hay puente,
pero quiero llegar al otro lado del rio, teniendo entonces un obstaculo
que no me permite seguir caminando—, yo busco una solucion. Asi,
en la forma pragmatica de pensamiento nuestra accion se desarrolla en
una constante tension entre nuestros habitos y los problemas que se
anticipan, para los cuales tenemos para encontrar soluciones creativas.

Entonces mi modelo de accién no es un modelo de creatividad
constante, sino de accion habitual y creatividad, la cual es aplicada en
situaciones donde las rutinas entran en algin tipo de crisis: cuando
tengo un problema, cuando no puedo continuar. Esa es la comprension
de la creatividad de la accion que he desarrollado en mi libro hace
veinte anos. Creo que simplemente no tiene sentido decir: “;pero don-
de estan los habitos? Usted acaba de hablar de la creatividad”, porque
yo no estoy hablando sélo de creatividad, sino que de la interaccion
entre los habitos y la creatividad. Se podria decir que sobre la base
de una teoria de la creatividad de la accion humana, se puede llegar
a una comprension adecuada de lo que es la costumbre. El habito es
una nocion central en la teoria de la creatividad de la accion humana.

—Con influencias lejanas al pragmatismo (Pascal, Marx, Bachelard,
etcétera), Pierre Bourdieu ha planteado, como usted, un escape de la filoso-
fia de la conciencia. El diseiio una teoria no teleologica de la accion que
enfatiza la corporalidad del actor y su sociabilidad originaria. A pesar de es-
tas notables coincidencias, creo que hay al menos una diferencia entre este

374 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS _]OAS

enfoque y el suyo: la teoria de la prdctica de Bourdieu pone gran énfasis en
las disposiciones de accion integradas en los agentes (habitus) y la sociedad
(campos), mientras usted destaca —si le he entendido correctamente—, la
solucion creativa de los problemas encontrados en situaciones habituales.
¢Cree usted que ambas teorias son contradictorias? ;Podrian complementarse
entre si ambos enfoques?

—Déjeme decir tres cosas. La primera es que si se quiere mi respuesta
extensa a esta pregunta, se debe buscar en el capitulo sobre Bourdieu
del libro Sozialtheorie (2004).5 Alli usted vera una critica a Bourdieu mu-
cho mas detallada que lo que puede surgir espontaneamente ahora.

En segundo lugar, no estoy seguro de que Bourdieu y yo descri-
bamos el problema en los mismos términos. Creo que Bourdieu,
como pensador francés, estaba pensando mucho en términos de una
alternativa a la fenomenologia y el estructuralismo. Su reclamo es haber
desarrollado una especie de sintesis de los elementos provenientes de
la fenomenologia y del estructuralismo, o haber ido mas alla de esa
dicotomia. En sus primeros dias, una vez publico un articulo muy
interesante sobre la vacilacion de la vida intelectual francesa entre
una especie de énfasis extremo en la subjetividad, por ejemplo en la
fenomenologia, y un énfasis extremo en la objetividad, por ejemplo en el
estructuralismo. Creo que eso es correcto con respecto a las tradiciones
intelectuales francesas, pero no es correcto, por ejemplo, con respecto a
las tradiciones intelectuales alemanas o estadounidenses.

Por lo tanto, en ese sentido, yo no aceptaria la descripcion de la
situacion intelectual que hace Bourdieu, sino que diria que él sobre
generaliza algo que es verdadero para Francia, pero no para otros
paises. Y esto es importante, porque las tradiciones en que se basa mi
propio pensamiento no encajan realmente en su descripcion. Creo
que ni el pragmatismo ni la hermenéutica son en extremo subjetivistas
0 en extremo objetivistas. Pienso que el reclamo de Bourdieu por la
originalidad tiene mucho que ver con su descripcion de la situacion
intelectual en Francia, como si fuera la situacion general. Quiero
decir que si nos fijamos en su trabajo, yo lo veo como mucho menos
innovador a como otros lo ven, porque pienso que muchas cosas que

®Publicado en coautoria con Wolfgang Knobl. Sobre Bourdieu: leccion Xv.

Andamios 375



PaBLO BEYTiA

él dice fueron ya articuladas por la tradicion estadounidense y alemana
mucho antes de que Bourdieu hubiera siquiera nacido. Por ejemplo,
su énfasis en el habito puede ser algo nuevo en el debate francés, pero
ciertamente no es nuevo en el debate en Estados Unidos, donde ya se
tiene en el siglo XIX.

Asi, como tercer punto, vemos que Bourdieu hace hincapié en el
caracter habitual de la accion y enfatiza la corporeidad; de ello no hay
dudas. Yo dirfa que compartimos eso, pero dudo que ¢l tuviera una
comprension de la creatividad de la acciéon humana. Un caso interesan-
te es mirar su libro sobre el arte, Les regles de l'art (1992). En ese
libro, él tiene un monton de cosas interesantes que decir acerca de las
condiciones para la produccion artistica. Por ejemplo, cémo un hombre
que escribe una novela anticipa las condiciones para su éxito, cuando él
publica un libro o como él se distingue de otros escritores y todas esas
cosas. Pero creo que cuando se lee eso, uno también se da cuenta que,
a pesar de que todas estas condiciones pueden ser ciertas, y aunque
todas son importantes y completamente interesantes, ellas no estan
claramente en el ntcleo de lo que es la produccion artistica. Se puede
tener un conocimiento completo de las condiciones para el éxito de un
novelista, pero aun asi ser totalmente incapaz de escribir una bue-
na novela. Debido a que, para escribir una buena novela o para crear
una nueva pintura importante, se necesitan ciertas habilidades creativas
que son totalmente diferentes de todas esas condiciones externas de
éxito. Creo que justo en ese punto, se puede ver que Bourdieu tuvo un
enfoque sociologico para analizar lo que sucede con las innovaciones
creativas, pero ninguna comprension de la accién que es adecuada para
estos procesos creativos en si mismos.

—Esto nos devuelve al concepto de accion... Creo que este es un concepto
amplio que —como han argumentado Talcott Parsons y Niklas Luhmann—,
cruza los limites de la sociologia. En toda accion humana se entrela-
zan fenomenos naturales, psicologicos y sociales, lo cual convierte la accion en
una categoria de estudio interdisciplinario. Podriamos incluso ir mds lejos, y
pensar que todas las ciencias, por el solo hecho de describir el mundo, también
describen condiciones de accion. Entonces, ;qué distingue a la sociologia de
otras ciencias? ;Debe estudiar la sociologia un problema especifico? ;Existe

376 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS _]OAS

un objeto social que el sociologo necesite investigar minuciosamente
(accion social, hecho social, relacion social, interaccion, intersubjetividad,
comunicacion, redes sociales, etcétera)?

—Durante mucho tiempo los socidlogos intentaron definir el objeto de
su disciplina como “sociedad” y yo soy muy escéptico al respecto. Creo
que tuvo algo que ver con el hecho de que a finales del siglo XIX y en el
temprano siglo XX, en Europa sobre todo, uno habria podido identifi-
car realmente sociedades con fronteras claras e imaginar, como en
el caso de Durkheim, que la sociologia en Francia estudia la sociedad
francesa, y que ella es de alguna forma un todo auténomo. Sin embargo,
este no fue el caso de la época previa al surgimiento del Estado nacional
y sin duda es mucho menos el caso del mundo contemporaneo, donde
demasiados procesos econémicos, politicos y culturales trascienden las
fronteras. En ese sentido, creo que “sociedad” no debe ser la palabra que
define a la sociologia como disciplina.

Ahora bien, se podria decir que existen dos niveles diferentes: uno
que es mas completo y uno que es mas elemental que los Estados
nacionales y sus sociedades. Por un lado, se puede hablar de
“procesos globales”, y por otro lado, de “procesos elementales” de la
vida social. Y asi, nuestro libro Teoria Social (2004) utiliza el término
“teoria social” y no “teoria sociolégica” por esa razén. Si se piensa que
los procesos sociales son el objeto de la sociologia, entonces —como
usted ha dicho— el conocimiento de otras disciplinas tiene que entrar
a analizar estos procesos sociales. Por lo tanto, para mi, la sociologia no
se define por tener como tema la sociedad, sino los procesos sociales.

Por supuesto, con el fin de explicar qué significa eso, se tiene que
introducir una comprension especifica de la socialidad. Cuando se uti-
liza el término “accion social” eso es dificil, porque este concepto
se entiende de formas muy distintas por diferentes autores. En Max
Weber, la accion social es so6lo una parte de la accion humana —aquellas
acciones que son mas o menos directamente dirigidas a otros actores—,
mientras que para George Herbert Mead la accion social implica un
rico proceso grupal. En este sentido, estoy mas en el lado de Mead
que en el de Weber. En otros aspectos, estoy mucho mas cerca de Max
Weber, porque creo que la sociologia contemporanea ha de renovarse
a si misma a través de analisis historicos, algo que Weber y Durkheim

Andamios 377



PaBLO BEvTia

hicieron. Principalmente, la sociologia no debe limitarse a si misma al
analisis de los procesos sociales contemporaneos, sino incorporar
el conjunto de la historia del mundo y utilizar esa historia universal
como base para sus afirmaciones teoricas. Esto es realmente algo que
tanto Weber como Durkheim llevaron a cabo; ellos no hablaron sélo
sobre su propia época, sino de la historia humana en el largo plazo. Creo
que ese es uno de los desarrollos contemporaneos mas importantes de
la sociologia: conseguir lo realmente histérico nuevamente.

—Entonces, ¢usted cree que la diferencia entre la sociologia y otras ciencias
seria un objeto de estudio, y ese objeto es el proceso social? ;O es que no existe
realmente una diferencia importante entre las disciplinas?

—Quiero decir que entiendo su pregunta —en el sentido de si se trata
principalmente de un punto de vista o de un tema de investigacion—.
Ahora bien, debo decirle que, en cierto sentido, no creo realmente en la
posibilidad de elaborar fronteras totalmente claras entre las disciplinas.
No pienso que el mundo estd por si mismo estructurado de acuerdo
con el sistema de las disciplinas cientificas, sino que aqui tenemos una
especie de proceso de negociacion. Creo que las cosas interesantes son
los problemas intelectuales sin resolver. Es totalmente secundario si
esto es hecho por esta o aquella disciplina. Por ejemplo, mi discipli-
na es la sociologia, pero creo que traigo un montén de conocimientos
de otras disciplinas —antropologia, historia, filosofia, psicologia,
incluso teologia—. Por lo tanto, se trata de un proceso de negociacion
constante entre personas que reclaman el derecho a tratar con tal o cual
tema dentro de su disciplina, o intentan negar ese derecho a los demas.
Creo que ese seria un punto de vista sociologico sobre la cuestion de
cual es el asunto a tratar por las diferentes disciplinas.

—En Kriege und Werte (2000) usted critica los mitos del progreso y la teoria
de la diferenciacion, tratando de rescatar la historicidad social y la con-
tingencia de los procesos sociales. Del mismo modo, sugiere que “debemos
acostumbrarnos a la idea de que el concepto de ‘modernizacion’ tal vez solo
sea un nombre colectivo para indicar una serie de eventos de cambio”.” Si

" La cita completa, extraida de la version en esparol es: “Debemos acostumbrarnos a
la idea de que las discrepancias entre ambitos sociales parciales son algo normal y que

378 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS JOAS

esto fuera asi, la diferencia entre modernizacion y cualquier otro proceso
historico se desvaneceria. ;Tiene sentido hablar de Modernidad? Y si tuviera
sentido: squé acontecimientos sociales podrian identificar este proceso?
—Permitame decirle, en primer lugar, que yo siempre distingo en-
tre dos conceptos diferentes de modernizacion. El primero es un
concepto bastante inocente, que interpreta la modernizacion como
algo parecido al crecimiento econdémico y el progreso tecnologico y
cientifico. Si esto es lo que queremos decir con modernizacion, usted
estd por supuesto en lo correcto: se ha producido modernizacion en la
historia humana todo el tiempo, naturalmente a diferente velocidad.
Pueden haber largos periodos de estancamiento econdmico o sin
mucho progreso cientifico y tecnolégico, pero, por otra parte, puede
haber al menos un avance lento. Por ejemplo, podriamos decir que hu-
bo una cierta modernizacion de la tecnologia agricola en la Edad Media
en Europa. Esto es bastante inocente y tiene que ver con el hecho de
que usamos el adjetivo “moderno”: algo es mas moderno que otra cosa
del pasado, y llamamos a este proceso de cambio “modernizacion”. No
tengo ningun problema con eso.

La otra forma de usar la palabra modernizacion, el concepto “mo-
dernizacion”, es pensar que se trata de un proceso de transicion desde
una época antigua a una nueva época llamada Modernidad. Tengo
problemas con eso por dos razones: en primer lugar, cuando decimos
eso la pregunta crucial es cuando comenzo esta nueva época. Cuando
se pregunta esto a los estudiantes en clase, se obtienen todo tipo de
respuestas: desde 1453, cuando los turcos derrotaron al Imperio
Bizantino, o 1492, cuando Colén descubrié América, hasta 1517,
cuando Martin Lutero publico sus 95 tesis para la Reforma Protestante;
y luego, desde todas las fases posibles entre la Revolucion Americana,
la Revolucion Francesa y la Revolucion Industrial, hasta cambios
importantes en el arte —como el desarrollo de la pintura abstracta en el
siglo XX—, 0 1945, 1968 y 1989.

Desde el punto de vista cientifico, el concepto es inttil cuando se
tienen contornos tan vagos. Por supuesto, podriamos llegar a un acuerdo

el concepto de ‘modernizacion’ tal vez s6lo sea un nombre colectivo para indicar una
serie de eventos de cambio, cuyas variables resultan posibles y reales” (Joas, 2005: 32).

Andamios 379



PaBLO BEvTia

sobre lo que entendemos por Modernidad en el futuro. Por ejemplo,
podria ser la época después de la Revolucion Industrial —o algo por
el estilo—, y eso puede tener sentido. No estoy diciendo que ningu-
na de estas diferentes fechas es importante o que no tiene sentido hablar
de ellas como indicando las mayores transformaciones histéricas. So-
lo estoy diciendo que a lo mejor no ayuda demasiado llamar al tiempo
después de ese cambio Modernidad.

Mi segunda razén para ser muy vacilante, es principalmente que
Modernidad suena como si hubiera una conexién muy estrecha en-
tre los diferentes procesos, lo que yo llamo un “acoplamiento fuerte”
—como dicen los sociologos de la organizacion—. Por ejemplo, se
interpreta la democratizacion como si fuera necesariamente parte de
la Modernidad. Esto ha sido a menudo el reclamo de la gente que habla
de ese modo. Ahora, ;son todas las sociedades modernas democraticas?
No, naturalmente; no son todas democracias modernas, pero si son mo-
dernas en el sentido cronologico. Ahora bien, ;qué se hace con eso? Se
llama a esto un “caso especial” y se necesita una explicacion especial
para eso. Yo digo: esto no tiene sentido, esto es el contrabando de
un determinado significado normativo al interior de un concepto
cronolégico.

—Ese podria ser un problema en los escritos de Ulrich Beck...

—Beck realmente tiene ese problema, pero lo resuelve con la invencion
de un término como Modernidad Reflexiva, afirmando que hubo una
especie de primera modernidad y ahora viene la segunda modernidad.
Yo no compro eso en absoluto. Creo que hubo mucha reflexividad en
esa temprana Modernidad y que muchas cosas que él dice acerca
de esta segunda Modernidad son exactamente las mismas cosas que los
tedricos de la modernizaciéon de los afios 1950 y 1960 dijeron acerca
de la Modernidad. Por lo tanto, él sélo sigue la misma logica que los
teéricos de la modernizacion siguieron, pero introduciendo aqui un
nuevo paso historico.

Yo hago una propuesta totalmente diferente, que busca princi-
palmente tratar los supuestos subprocesos de modernizacion como
procesos separados, para entender —por ejemplo— que la de-
mocratizacion es un proceso y que no hay una logica inherente a la

380 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS JOAS

Modernidad que ayude a la democratizacion. Y, por supuesto, ya que
una de mis principales areas de trabajo es la sociologia de la religion,
soy particularmente competente elaborando ese punto con respecto a
la secularizacion. Muchos teéricos de la modernizacion siempre han
asumido que la secularizacién forma necesariamente parte de la
modernizacion. Creo que eso no es empiricamente cierto, desde
Estados Unidos hasta Corea del Sur, que son sociedades muy modernas
que no estan muy secularizadas. Es mas fructifero analizar la dindamica
desecularizacion, porejemplo,oanalizarladinamicade democratizacion,
sin una nocién unitaria de Modernidad que vincule estas cosas en una
especie de totalidad integrada.

—Usted toca el tema de la contingencia en los procesos sociales y la
reduccion de ella que supone un “acoplamiento fuerte” entre las distintas
dimensiones de cambio propuestas por la teoria de la modernizacion. En
mi opinion, Niklas Luhmann es uno de los sociologos que ha puesto mayor
énfasis en la contingencia. Esto se muestra, por ejemplo, cuando senala “las
improbabilidades de la comunicacion”, o cuando afirma la existencia de
“equivalentes funcionales” (abriendo el funcionalismo hacia un contenido
histéricamente variable). Sin embargo, usted ha criticado la teoria de la
diferenciacion funcional en general y especificamente a Luhmann por no
aceptar plenamente la contingencia. ;Podria explicar este problema que
usted ve en la teoria de Niklas Luhmann?

—Luhmann pone fuerte énfasis en la contingencia, mas fuerte inclu-
so que Parsons. No debemos olvidar que Parsons ya habia hecho
mucho hincapié en el papel de lo que llamé “doble contingencia” de la
interaccion humana; pero Luhmann hizo esto mas y mas fuerte. Eso es
un gran logro. Mi punto es manifestar que hay un elemento irénico
en los escritos de Luhmann, y es que él puede ver todos los fenomenos
sociales como contingentes, con una excepcion, que es el proceso de
diferenciacion funcional en simismo. Paraél, el proceso de diferenciacion
funcional no es contingente. Este es el tnico hilo conductor de su teoria,
mientras que en mi teoria, yo digo que no hay un proceso necesario
de diferenciacion funcional, porque la diferenciacion funcional en si
misma depende de presupuestos muy especificos. Hay conflictos so-
ciales sobre el grado y el caracter especifico de la diferenciacion. Y,

Andamios 3g1



PaBLO BEYTiA

simplemente no es cierto que, haciendo hincapié en la diferenciacion
funcional, hemos identificado la tendencia maestra de la historia. Y
de nuevo, si me refiero a mis dos areas de investigacion empirica, la
religion y la guerra, creo que ambos casos son muy claros al respecto:
la religion conduce a innovaciones que no pueden ser simplemente
subsumidas bajo la logica de la diferenciacion funcional y lo mismo
es cierto para las guerras. Uno de mis ejemplos favoritos es el origen
del fascismo italiano en la experiencia de la Primera Guerra Mundial.
Simplemente no tiene sentido describir el fascismo como el resultado
de un proceso de diferenciacion funcional. Fue un proceso en donde se
intento tratar con algo que sucedio en la guerra; es posible decir que la
guerra fue el resultado de ciertos procesos de diferenciacion, pero en si
mismo el fascismo fue algo totalmente diferente, que tuvo sus propios
efectos sobre la accion humana.

—Entiendo que su énfasis en la contingencia le ha llevado a utilizar un
enfoque genealogico. Tanto en un articulo sobre el universalismo (Joas,
2008) como en el libro Die sakralitat der Person (Joas, 2001), usted intenta
crear una alternativa a los enfoques que estudian los valores basdndose en
Nietzsche y Kant. Con un interés similar, ha propuesto para el andlisis de la
guerra una alternativa entre la Realpolitik y la utopia pacifista. ;Qué es
la “genealogia afirmativa”? ;Como podemos vincular la filosofia y la historia
en el estudio sociologico de los valores?

—Déjeme explicar los dos elementos de esta expresion. “Genealogia” es
un término que fue inventado en su sentido filosofico por Nietzsche y
luego fue muy famosamente utilizado por Michael Foucault. En ambos
casos —esto es una cosa buena—, ellos hablan de genealogia por-
que quieren hacer justicia a la contingencia de la historia humana.
Ellos quieren reconstruir los procesos histdricos, pero con un espiritu
que muestra que estos procesos, en cierto sentido, no eran necesarios:
ellos sucedieron, pero otra cosa podria haber ocurrido también. Ese
es el punto de vista de la contingencia. Siempre hay una cierta inclina-
cion en la gente a ver las cosas que pasaron como si fueran las unicas
cosas que podrian haber sucedido, pero eso no es cierto. A veces, en
una guerra, es muy dificil saber quién tendra ventaja, quién ganara. Y

382 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS JOAS

luego, mucho depende de si los griegos o los persas ganan en Salamina,
o si Hitler gana la Segunda Guerra Mundial o no; mucho depende de
eso. Por lo tanto, me gusta el enfoque genealogico debido a su capaci-
dad para reconstruir la historia como contingente.

Sin embargo, en Nietzsche y Foucault, la idea fue que cuando ha-
cemos un estudio genealogico de los valores, este tipo de estudio nos
libera de esos valores. Esa es una manera positiva de decirlo; la for-
ma negativa, seria decir que destruye nuestro compromiso ingenuo
hacia esos valores. Nietzsche claramente supone que al mostrar co-
mo el valor judio de justicia o el valor cristiano del amor han llegado a
tomar forma, perderiamos de alguna manera nuestro compromiso con
los valores de justicia y amor. En su perspectiva, eso seria una cosa
buena, porque nos haria mas tolerantes. Ahora bien, yo digo que eso
no es cierto. Yo puedo ser plenamente consciente de la contingencia
de la aparicion de mis valores, pero esta conciencia no destruye mi
compromiso con ellos.

Yo, como aleman de posguerra, puedo estar plenamente consciente
de que, por ejemplo, mi interés por los Derechos Humanos tiene algo
que ver con el pasado aleman, con los crimenes nazis. En ese sentido, mi
interés por los Derechos Humanos es contingente; de no haber existido
los crimenes nazis, tal vez serfia un ser humano totalmente diferente,
con diferentes intereses. Pero esta idea no debilita mi compromiso con
los Derechos Humanos, en absoluto, incluso lo refuerza en cierta
medida. Yo digo: “bueno, estos crimenes de los nazis sucedieron, y fue
contingente que sucedieran”. Si los nazis no hubieran tomado el poder
en Alemania, no habrian sido capaces de cometer sus crimenes. Por lo
tanto, todo esto es contingente, pero mi vision es que la contingencia
podria incluso fortalecer mi compromiso con ciertos valores. Esto es lo
que yo llamo “afirmativo”, por consiguiente, como una nocion contraria
a destructivo. Trato de escribir la historia humana de una manera que
haga plena justicia a la contingencia de esa historia, pero, al mismo
tiempo, intento reforzar el compromiso con valores universalistas.
Eso es lo que yo llamo “genealogia afirmativa” y el libro sobre Derechos
Humanos es un intento de la practica de este enfoque. También contiene
un capitulo metodologico de 50 paginas, en el cual explico como este
método podria funcionar.

Andamios 3g3



PaBLO BEYTiA

—En su genealogia de los Derechos Humanos (2011), usted propone, como
una alternativa al “mito de la Ilustracion” —o al “carisma de la razon”
propuesto por Weber—y a la narrativa disciplinaria de Foucault, un enfoque
sociohistorico que se centre en la sacralidad de la persona. ;Por qué las
alternativas mencionadas son inadecuadas para entender el desarrollo de los
Derechos Humanos y cudles son los beneficios de su propuesta?

—La cuestion que usted plantea se refiere a uno de los seis capitulos del
libro sobre los Derechos Humanos: el capitulo dos, donde el problema
empirico es como se explica la abolicion de la tortura en Europa en el
siglo xvI1lL. En este libro sobre Derechos Humanos, trato con cuatro casos
empiricos: las declaraciones sobre los Derechos Humanos a finales del
siglo xvii1, la Declaracion Universal de los Derechos Humanos en 1948,
la abolicion de la tortura y la abolicion de la esclavitud, y ese capitulo
en particular versa sobre la abolicién de la tortura. Analizo por qué en
el ano 1700 todos los Estados europeos incluian la tortura como parte
de su sistema de justicia punitivo y en el ano 1800 ninguno de ellos lo
hacia. Algo debe haber ocurrido entre 1700 y 1800. ; Qué fue eso y por
qué sucedio?

En la literatura hay dos interpretaciones dominantes. Una de ellas
es que fue la iniciativa de algunos valientes hombres intelectuales ilus-
trados que quisieron abolir la tortura. Hay diferentes candidatos para
ese papel: uno es el intelectual italiano Cesare Beccaria y otro es el rey
de Prusia Federico 11, quien en 1740 dio también algunos pasos para la
abolicion de la tortura. Yo trato de mostrar empiricamente por qué ambas
descripciones son incorrectas. Digo que el proceso de la abolicion de la
tortura en Europa ya se habia puesto en marcha, habiendo comenza-
do antes de que Beccaria publicara su libro. De hecho, él incluso se refiere
a aquellos casos en su libro, por lo que no puede ser aqui un innovador
solitario. Y también —no quiero entrar en todos estos detalles ahora,
porque se pueden encontrar en el libro— la iniciativa de Federico
era mucho menos valiente y no tan crucial como algunas personas se
han visto tentados a asumir. Entonces, esta es una de las descripciones
convencionales y es claramente incorrecta empiricamente.

La otra es la descripcion foucaultiana, donde los actores no juegan
un papel en absoluto y donde la abolicion de la tortura no es ni
siquiera descrita como un tipo de progreso; ella es sélo un cambio en la

384 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS _]OAS

organizacion del poder. Esto es algo que me parece de entrada no muy
atractivo, pero yo intento mostrar por qué lo que Foucault describe
en varios de sus libros en relacion al siglo Xvill como un proceso
de exclusion, es en realidad mayoritariamente un proceso de inclusion,
en el sentido de que mas seres humanos eran vistos como seres ple-
namente humanos. Esto tiene que ver, por ejemplo, con la formacion del
asilo: puede parecer como una exclusion y es de hecho una exclusion
fisica, pero es una inclusion logica, ya que se trata a los seres humanos
como curables, como personas que pueden actuar de manera diferente.

Con respecto a la tortura, trato de mostrar que la verdadera trans-
formacion cultural aqui es lo que yo llamo “sacralizacion de la persona”,
es decir, un aumento de la sensibilidad con respecto al hecho de que
incluso el criminal mas brutal sigue siendo un ser humano, y que atn si
encontramos horribles sus crimenes, eso no implica que podemos tratar
al criminal tan horriblemente como él traté a sus victimas. Entonces,
digo que esta sacralizacion se establecié y condujo a una sensibiliza-
cion de la poblacion y de los legisladores con respecto a la naturaleza
brutal de los castigos.

—Ya finalizando, quisiera preguntarle por el sitio en que usted colocaria
su propio aporte teorico. Segtin yo he podido apreciar, usted comparte con
algunos autores —como Castoriadis, Giddens, Bourdieu y Sennett, tal vez
Touraine y Etzioni— una critica de la filosofia de la conciencia y del modelo
teleologico dela accion. Estacriticaleslleva a plantear un modelo alternativo
de la prdctica que aspira a superar dicotomias tales como individuo/sociedad,
cultura/materialidad, agencia/estructura o racionalidad/normatividad. Usted
y estos autores también sefialan una apertura importante hacia la historicidad.
¢Cree usted que se trata de un nuevo paradigma de las ciencias sociales?

—Tendria que hablar de estos autores de forma individual. Conoci muy
bien a Cornelius Castoriadis —quiero decir, también personalmente—,
y sin duda estoy muy influido por su filosofia de la creatividad, pero
no mucho por sus ideas politicas. Me gustaria anadir —porque hay
algunas personas que aman mayoritariamente su politica—, que sus
ideas politicas no me gustan mucho, pero me encanta su filosofia. Por
otro lado, la filosofia de Castoriadis estuvo muy lejos de ser ciencia
social profesional; por eso, podria conseguir un poco de inspiracion

Andamios 3g5



PaBLO BEvTia

filosofica de é€l, pero no la elaboracion de una teoria de la creatividad
de la accion.

Giddens fue importante para mien la década de 1980, tanto en lo que
respecta a la comprension de la accion, como en el entendimiento del
“Estado-nacion y la violencia”, como uno de sus libros se titula (Giddens,
1985). Pero pienso que después de 1990, mas o menos, Giddens per-
di¢ el interés por la teorizacion sociolégica. Sus publicaciones mas
recientes varian entre el nivel periodistico y el género de asesoramiento
politico, sin mucha teoria sistematica.

Acerca de Bourdieu: yo lo veo a él como muy diferente, como he
especificado anteriormente. Y Sennett, interesantemente tuvo un ti-
po de cambio en su orientacion, en la direccion del pragmatismo;
en los ultimos diez afos mas o menos ha comenzado a llamarse a si
mismo pragmatista. Usted ha mencionado a Touraine y Etzioni: ellos
definitivamente deberian estar en la lista.

Ahora bien, tal vez como conclusion, usted pregunta si se trata
de un nuevo paradigma o no. Como creo que este paradigma tiene
muchisimas viejas raices en el pragmatismo, el historicismo y la herme-
néutica, estoy dudando en llamarlo nuevo. Sin embargo, creo que hay
intentos contemporaneos de continuar una tradiciéon que sin duda se
remonta al siglo XIX —si no al Xvill—, y que si vemos las caracteristicas
comunes de estos autores y vemos la cualidad sistematica de este en-
foque —creatividad de la accion, contingencia del cambio social—,
entonces notamos que efectivamente existe un competidor muy
serio para los modelos econdmicos racionales tan influyentes en el
mundo contemporaneo y para los modelos kantiano-habermasianos.
Entonces si, en ese sentido yo dirfa que si.

—Muchas gracias, profesor Joas, por haberme recibido tan amablemente 'y
compartir sus ideas conmigo.

386 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS JOAS

FUENTES CONSULTADAS

Bourpieu, P (1992), Les regles de lart: genese et structure du champ
littéraire, Paris: Seuil.

Camic, Ch. (1986), “The matter of habit”, en American Journal of
Sociology.

Cawmic, Ch. (1998), “Reconstructing the theory of action”, en Sociological
Theory.

DurkHeM, E. (1893), De la Division du Travail Social, Paris: Presses Uni-
versitaires de France.
DurkHeM, E. (1912), Elémentaires Formes de la Vie Religieuse: le Systeme
Totémique en Australie, Presses Universitaires de France.
Erziont, A. (1988), The Moral Dimension. Toward a new economics, Nueva
York: The Free Press.

FarrAN, R. (1999), “Ni accion ni sistema: el tercer modelo de accion de
Hans Joas”, en Perspectivas contempordneas en teoria social.

Gippens, A. (1985), A Contemporary Critique of Historical Materialism,
Vol. 11: The Nation-State and Violence, Cambridge: Polity.

Hirscuman, A. (1977), The Passions and the Interests: political arguments
for capitalism before its triumph, Princeton University Press.

HonneTH, A. y H. Joas (1980), Soziales Handeln und menschliche Natur.
Anthropologische Grundlagen der Sozialwissenschaften, Campus,
Studium-Reihe, Frankfurt am Main.

Traduccion inglesa: HoNNET A. v H. Joas (1988), Social Action and Human
Natur, Gran Bretana: Cambridge University.

Joas, H. (1980), Praktische Intersubjektivitat. Die Entwicklung des Werks
von George Herbert Mead, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Joas, H. (1992), Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Traduccion castellana: Joas, H. (1998), El pragmatismo y la teoria de la
sociedad, Madrid: Centro de Investigaciones Sociologicas.

Joas, H. (1992), Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt: Suhrkamp.

Traduccion inglesa: Joas, H. (1996), The Creativity of Action, Chicago:
University of Chicago Press.

Joas, H. (1997), Die Entstehung der Werte, Frankfurt: Suhrkamp.

Andamios 3g7



PaBLO BEYTiA

Traduccion inglesa: Joas, H. (2000), The Genesis of Values, Chicago:
University of Chicago Press.

Joas, H. (2000), Kriege und Werte: Studien zur Gewaltgeschichte des 20.
Jahrhunderts, Metternich: Velbruck.

Traduccion castellana: Joas, H. (2005a), Guerra y Modernidad. Estudios
sobre la Historia de la Violencia en el Siglo xx, Barcelona: Paidos.

Joas, H. (2002), Creatividad, accion y valores. Hacia una teoria de la
contingencia, México D. E: Biblioteca de Signos.

Joas, H. (2004), Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der
Selbsttranszendenz, Freiburg: Herder.

Joas, H. (2005b), “Die kulturellen Werte Europas”, en Joas, H. y K.
Wiegandt (eds.) (2005), Die kulturellen Werte Europas, Frankfurt:
Fischer.

Joas, H. (2007), “Gesellschaft, Staat und Religion. Thr Verhaltnis in der
Sicht der Weltreligionen”, en Hans Joas y K. Wiegandt (2007),
Sakularisierung und die Weltreligionen, Frankfurt am Main:
Fischer.

Joas, H. (2008), “The emergence of Universalism: an affirmative
Genealogy”, en Hedstrom Py B. Wittrock (2009), Frontiers of
sociology, Netherlands: Brill.

Joas, H. (2010), “Welche Gestalt von Religion fur welche Moderne?”,
en Casanova, J. y H. Joas (2010), Religion und die umstrittene
Moderne, Stuttgart: Kohlhammer.

Joas, H. (2011a), Die Sakralitat der Person: eine neue Genealogie der
Menschenrechte, Frankfurt: Suhrkamp. (Traduccion inglesa en
camino: Washington, D.C.: Georgetown University Press).

Joas, H. (2011b), “Die Kontingenz der Sdkularisierung. Uberlegungen
zum Problem der Sakularisierung im Werk Reinhart Kosellecks”,
en Hans Joas y P Vogt (eds.) (2011), Begriffene Geschichte.
Beitrdage zum Werk Reinhart Kosellecks, Berlin: Suhrkamp.

Joas, H. (2012), Glaube als Option: Zukunftsmoglichkeiten des Christentums,
Freiburg: Herder

Joas, H. y W. KnoBL (2004), Sozialtheorie: zwanzig einfithrende Vorlesungen,
Frankfurt: Suhrkamp, pp. 510-557. (Traduccion inglesa: Social
Theory. Twenty Introductory Lectures, Cambridge: Cambridge
University Press, 2009.

388 Andamios



CREATIVIDAD SITUADA, CONTINGENCIA Y MODERNIDAD. ENTREVISTA A HANS _]OAS

Joas, H. y W. KnosL (2008), Kriegsverdrdangung. Ein Problem in der
Geschichte der Sozialtheorie, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Joas, H. y H. SteINEr (1989), Machtpolitischer Realismus und pazifistische
Utopie, Frankfurt: Suhrkamp.

MEap, G. H. (1980 y 1983), George Herbert Mead. Gesammelte Aufsdtze,
Frankfurt: Suhrkamp (Dos tomos).

Parsons, T. (1937), The Structure of Social Action, Nueva York: McGraw
Hill.

Volumen 9, numero 19, mayo-agosto, 2012, pp. 361-389 Andamios 3g9





