
Andamios 361

Creatividad situada, contingencia y modernidad.
Entrevista a Hans Joas

Pablo Beytía*

El Profesor Dr. Hans Joas es sociólogo y filósofo social. Trabaja como 
miembro permanente del Freiburg Institute for Advanced Studies (FRIAS) 
y como miembro asociado del Max-Weber-Kolleg de la Universidad  
de Erfurt, Alemania. Es profesor de Sociología e integrante del Committee 
on Social Thought en la Universidad de Chicago. También es miembro 
titular de la Berlin-Branderburgischen Akademie der Wissenschaften y 
participante no residente del Swedisch Collegium for Advanced Study in 
the Social Sciences. Fue investigador del Instituto Max Planck de Berlín, 
del Indiana Institute for Advanced Study y del Wissenschaftskolleg de  
Berlín. Ha sido profesor de sociología en la universidad Erlangen-
Nürnberg (1987-1990), en la Freie Universität Berlin (1990-2002) 
y en el Max-Weber-Kolleg de cultura e investigación social, instituto 
que dirigió entre los años 2002 y 2011. Ha sido profesor visitante en 
diversas universidades, como la de Tübingen (1980-1981), Chicago 
(1985), Toronto (1986), Uppsala (1994), Wisconsin Madison (1996), 
New School for Social Research (1997), Duke (1998) y Viena (2002 y 
2007). También fue vicepresidente de la Asociación Internacional de 
Sociología (ISA). En 2010 recibió el Premio de Ciencias de la Universidad 
de Bielefeld, y en 2012, tanto la medalla Werner Heisenberg de la 
Fundación Alexander Humboldt, como el título Doctor Honoris Causa 
por la Universidad de Tübingen.

Introducción a la obra de Hans Joas

Presentar un esbozo actualizado de la obra de Hans Joas es una tarea tan 
honrosa como difícil de emprender, que en el mejor de los casos puede 

* Magíster en Sociología, Pontificia Universidad Católica de Chile. Coordinador de In-
vestigaciones, Centro de Investigación Social Techo-Chile. 

Volumen 9, número 19, mayo-agosto, 2012, pp. 361-389



Andamios362

aspirar a generar intuiciones generales y a despertar la curiosidad de los 
lectores, pues se trata de la obra de un académico que ha dedicado su 
vida a la escritura abriéndose a numerosas perspectivas y temáticas en el 
abanico de las ciencias sociales. Efectivamente, la sociología de Joas no 
solamente se expande hacia configuraciones filosóficas, antropológicas, 
históricas, psicológicas e incluso teológicas, sino que además in
daga, a partir de ellas, en tópicos tan variados como la naturaleza 
humana, la teoría de la acción, la normatividad, la guerra, la religión y 
los derechos humanos. Detrás de todos estos temas se establece siem
pre, como fondo, una visión crítica de la teoría social1 y de la escasa 
apertura a la contingencia que ella demuestra al analizar los procesos 
de modernización.
	 El centro de su obra empezó a configurarse a finales de 1970, cuando 
Joas se doctoró en la Freie Universität Berlin (1979) con una investigación 
sobre la noción de intersubjetividad práctica en la obra de George 
Herbert Mead (Joas, 1980). Desde entonces, nuestro autor desarrolló un 
estrecho vínculo con el pensamiento pragmatista —especialmente en la 
versión de Mead, Peirce, James y Dewey—, el cual complementó con 
influencias de las escuelas Historicista y Hermenéutica alemanas (Joas, 
2008). Sus primeros años los pasó investigando en el Instituto Max 
Planck de Berlín, colaborando activamente en la recepción alemana del 
pragmatismo2 y desarrollando las investigaciones que luego permitieran 
su habilitación docente en 1981. 
	 En esta época empezó a desarrollar una evaluación sistemática 
de los fundamentos antropológicos de la acción social. Junto a Axel 
Honneth, publicó en 1980 Soziales Handeln und menschliche Natur 
(Acción social y naturaleza humana). El proyecto era concebir la 
antropología filosófica como un proceso de “radical autoexaminación”, 
en donde se intenta “identificar y hacer explícitas las bases naturales y 
las implicancias normativas que están siempre supuestas en el trabajo 
sustantivo de las ciencias sociales” (Honneth y Joas, 1988: 8). En este 

1 Sistematizada en Joas y Knöbl, 2004. 
2 Prueba de ello fue su preparación e introducción de una colección completa de los 
ensayos de Mead traducidos al alemán, que incluso se adelantó a la versión anglosajona 
(Mead, 1980 y 1983).

Pablo Beytía



Andamios 363

libro, Joas y Honneth realizaron tres tareas. Primero, reexaminaron  
la discusión materialista entre Marx y Feuerbach; luego, delinearon las  
capacidades para la acción social del ser humano en contraste con  
las formas de comportamiento animal, revisando las propuestas de 
Gehlen, Mead, Plessner, Heller, Holzkamp y Merleau-Ponty; finalmen
te, consideraron la necesidad y el peligro de historicizar la antropología, 
evaluando el potencial de tres interpretaciones de la historia: el énfa
sis en el proceso de civilización representado por Norbert Elías, el foco 
en la exclusión incitada por la racionalidad occidental, en la versión 
de Michel Foucault, y la reconstrucción evolucionista del materialismo 
histórico basada en la teoría de la comunicación, que desarrolló Jürgen 
Habermas.
	 A este esfuerzo de revisión antropológica se le unió, en 1987, uno 
de especial relevancia teórica: Pragmatismus und Gesellschafstheorie (El 
pragmatismo y la teoría de la sociedad). Este libro es una colección 
de agudos ensayos sobre el pragmatismo, su adaptación sociológica  
en la Escuela de Chicago, las dificultades de su aceptación en Europa y  
las críticas que desde él se pueden generar hacia la teoría social con
temporánea. Sobresale en este escrito su honesta toma de posición 
frente a las propuestas teóricas emergentes en esos años, especialmente  
las de Alexander, Habermas, Giddens y Castoriadis. A Jeffrey Alexander 
le critica reducir las problemáticas de los clásicos sociológicos en un 
esquema “utilitarismo contra normatividad”, que no da abasto para 
reconstruir los tradicionales problemas de la sociología ni para desarrollar 
satisfactoriamente una teoría de la acción. Más duro es su diagnóstico 
del “infeliz casamiento de la hermenéutica y el funcionalismo” en la 
obra de Habermas. Su crítica al pensador alemán se centra en destacar 
las limitaciones de su teoría de la acción, que —por estar anclada en 
supuestos racionalistas y de la filosofía de la conciencia— no permite 
observar la variedad de fenómenos prácticos, especialmente aquellos en 
donde los fines sólo se encuentran en el seno de las situaciones y no antes. 
En contrapartida, en este libro se hace notar una valoración positiva de 
la sociología de Anthony Giddens —entendida como una traducción 
sociológica de la filosofía de la praxis— y un acercamiento estrecho  
con la filosofía social de Cornelius Castoriadis. Visto en retrospectiva, 
ya desde el comienzo de este manuscrito se pueden encontrar adelantos 

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios364

de lo que después Joas formularía sistemáticamente: una teoría de la 
acción que pone el acento en la práctica creativa y contextualizada de 
los agentes.
	 Este último fue el tema de su obra más discutida, Die Kreativität 
des Handelns (La creatividad de la acción), publicada en 1992. En ella, 
el sociólogo de München se propuso elaborar una teoría unitaria de 
la acción humana que supere las limitaciones de las propuestas ra
cionalistas y normativistas, indagando además en las consecuencias que 
tendría este modelo de acción para las teorías del orden y cambio social. 
	 Según Joas, la vertiente racionalista separa artificialmente la acción  
de su contexto concreto: siguiendo una estructura teleológica, presupone 
que la práctica humana es un proceso precedido por una idea, lo cual, 
por un lado, exalta ficticiamente la autonomía del individuo, y por 
el otro, permite que el cuerpo se observe como un objeto dominado 
por representaciones mentales. Tomando una postura ontológica y epis
temológica diametralmente opuesta al pensamiento moderno, Joas 
incluye las metas como posibilidades internas del proceso de acción, 
entendiendo la praxis como un proceso intencional que es solo 
difusamente teleológico —permanentemente readecuado a nuevos 
impulsos, orientaciones y sensibilidades— y que funciona enlazado, 
por definición, a una corporalidad específica. En su modo de ver,  
la percepción subjetiva es siempre resultado de la interacción prerreflexi
va entre cuerpos diferentes, lo cual Joas llama “sociabilidad primaria”; 
por ello, la creatividad del actor no se entendería nunca como el 
despliegue de una libertad absoluta, ni de una autonomía iluminista, 
sino que como una selección de posibilidades de acción concretas  
en situaciones también concretas. No se trata, entonces, de creatividad 
a secas, sino de una creatividad situada. Y la consecuencia lógica de 
este modelo sería, para su autor, “una teoría del cambio social que se to
me en serio, y de manera radical, la contingencia de los procesos 
sociohistóricos” (Joas, 2005a: 31).
	 Si en este texto Joas arremetió principalmente en contra del 
racionalismo, en su próximo trabajo trató en profundidad los pro
blemas del normativismo. Según argumenta en Die Enstehung der Werte 
(La génesis de los valores), las teorías normativistas superarían a las 
racionalistas, porque, a diferencia de ellas, son capaces de explicar la 

Pablo Beytía



Andamios 365

orientación valórica presente en las acciones racionales. Pero ninguno 
de estos bandos teóricos sería satisfactorio para explicar el surgimien
to de los valores y los vínculos valorativos. Los intentos racionalistas 
de James Coleman y Michael Hechter, por ejemplo, tendrían caren
cias conceptuales fundamentales: mientras el primero hace una teoría 
del surgimiento de la normatividad que no diferencia los valores de 
las normas, el segundo distingue los valores de las preferencias —por 
su mayor duración y universalidad—, pero no repara en que ambos 
fenómenos pertenecen a niveles lógicos diferentes. Valiéndose de la 
distinción de Harry Frankfurt entre voliciones de primer y segundo 
orden, Joas (2002: 30) argumenta que los valores no son cualquier ti
po de criterio evaluativo, sino “criterios para la evaluación de estándares 
de valoración” (preferencias sobre las propias preferencias, esto es, 
voliciones de segundo orden). Por lo tanto, la problemática por el sur
gimiento de los valores se transformaría en el cuestionamiento por la 
génesis de estos estándares reflexivos de evaluación, los cuales son 
propios del mundo humano y se diferencian lógicamente de los deseos 
y preferencias (compartidos entre humanos y animales). No notar esta 
distinción, explicaría el fracaso, según Joas, de la axiología inserta en  
la mayoría de los modelos de acción racional. 
	 Según este mismo texto, publicado en 1997, las teorías normativis
tas superarían las limitaciones racionalistas recién indicadas. Esto se 
puede entender analizando la obra de Talcott Parsons: para Joas, este au
tor desarrolla una teoría que no sólo permite entender la normatividad 
supuesta en las acciones racionales, sino también distinguir entre 
deseos, normas y valores. No obstante estos logros —de los cuales ca
recen las teorías racionalistas—, la propuesta de Parsons contendría 
otras importantes limitaciones. La primera de ellas, es que supone una es
pecie de autoritarismo cultural: los valores definirían tanto las normas 
—conceptualizadas como especificaciones valóricas para circunstan
cias particulares de acción— como las orientaciones concretas de acción 
—deducidas en dicha teoría por la interiorización de los valores—.  
En contraposición, Joas plantea, de manera consecuente con su teoría 
de la praxis, que ni los valores, ni los objetivos o los intereses determi
nan la acción humana, sino que ellos son creativamente traducidos 

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios366

en orientaciones prácticas, siempre parciales, efímeras y sometidas a 
revisión. 
	 Un segundo limitante en la teoría normativista de Parsons, se
ría no haber elaborado elementos suficientes para comprender 
profundamente la cultura, especialmente la génesis de los valores y de 
los vínculos valorativos. Sobre esto, Joas —basándose en los escritos 
religiosos de Durkheim, James y Dewey— diseña una propuesta muy 
precisa: los valores surgirían en las experiencias de autotrascendencia 
y autoformación. La autotrascendencia denota vivencias de extravío, 
de una pérdida del Yo en el éxtasis colectivo; refiere a una fuerza ex
traordinaria que el individuo experimenta en situaciones específicas y 
que genera una apertura hacia nuevas posibilidades de autoformación 
identitaria. Debido a que los valores suscitan atracción, reconocimiento 
y admiración, su origen no estaría enlazado con la evaluación racional 
ni con la intensificación del autocontrol. Cuando la autotrascendencia 
deriva en experiencias de autoformación, sería responsable de generar 
—en un fenómeno comparable con la vivencia religiosa— nuevos 
vínculos valorativos prerreflexivos. Esta propuesta axiológica de alta  
abstracción, fue complementada posteriormente con un análisis espe
cífico de la experiencia religiosa de autotrascendencia (Joas, 2004) y con 
un diagnóstico empírico, tanto de los valores culturales característicos 
de Europa (Joas, 2005b), como de la relación histórica entre guerra y 
valores (Joas, 2000).
	 En este punto, Joas enlazó su teoría de la creatividad valórica con 
una de sus principales áreas de investigación empírica: la guerra. 
Su interés científico en este tema se remonta a la década de 1980, 
cuando sintió gran simpatía por el movimiento pacifista alemán. Su 
primera gran publicación al respecto, fue la edición de un libro junto a 
Helmut Steiner, que pretendía coordinar intelectuales del Este y Oeste 
de Alemania en un mundo aún radicalmente dividido políticamen
te (Joas y Steiner, 1989). A pesar de que esta publicación tuvo varios 
inconvenientes de divulgación, hay dos motivos que hicieron que  
Joas persistiera en investigar la guerra y además optara por rechazar 
todos los mitos del progreso histórico: si se observa hacia el pasado, 
él cree que no debemos olvidar las tragedias desde las que surgieron 
situaciones sociales mejores, y si se observa hacia el futuro, aconseja 

Pablo Beytía



Andamios 367

que después de las experiencias del siglo XX no tengamos ningún tipo 
de calma con respecto a la búsqueda de paz y estabilidad social (Joas, 
2005: 15).
	 En sus escritos sobre la guerra, Joas siempre ha intentado resolver 
dos interrogantes implicadas mutuamente: las causas de la guerra que 
se pueden extraer desde las ciencias sociales y lo que esos resultados 
dicen sobre las mismas ciencias sociales. Reuniendo ambos objetivos, el  
año 2000 publicó Kriege und Werte (Guerra y valores),3 una colección 
de ensayos sobre la relación entre guerra y modernidad, la gama de 
experiencias ocurridas con posterioridad a las guerras y el trato que la  
teoría social ha hecho de este tema. Joas tiene la esperanza de que 
estos trabajos permitan avanzar hacia una teoría del cambio social 
que se haga cargo de los sucesos del siglo XX, es decir, que permitan 
interpretar los procesos de modernización en su contingencia, sin re
primir los dramáticos desarrollos históricos. Sus estudios intentan no 
realizar una simple moralización pacifista de la violencia, ni su antitética 
desmoralización realista (al estilo de la Realpolitik); más bien se es
fuerzan por mostrar la multiplicidad de constelaciones históricas que 
se descubren al analizar la relación entre guerra y valores, un trabajo 
que, como después documentó en otro libro, ha sido tradicionalmente 
reprimido en la historia de la teoría social (Joas y Knöbl, 2008).
	 En Kriege und Werte, nuestro autor critica las teorías del progre
so y de la modernización —incluyendo las versiones que hablan de 
una segunda o reflexiva modernidad—. Según su interpretación de la 
sociología clásica, a todos los fundadores de la sociología les fue común 
la idea de que “sólo la pérdida de la fe ingenua en el progreso permite la 
apertura del futuro histórico, la situación de riesgo y la responsabilidad 
de la acción presente” (Joas, 1992: 364). La guerra, quizás más que 
cualquier otra temática de estudio, muestra que esta dirección teórica 
es la apropiada. El rescate de esta idea no supone, según Joas, rechazar 
globalmente la teoría de la modernización —ya que no existiría 
actualmente un mejor competidor en el análisis del cambio social—, 
pero sí implica que dicha teoría se someta a un proceso de modificación 
e historicización, revisando algunas de sus hipótesis más arraigadas, 

3 La traducción castellana de este libro se titula “Guerra y Modernidad”.   

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios368

como la teoría de la diferenciación. En contra de esta última teoría, 
Joas cree que no hay que buscar una lógica abstracta que arrastre a la  
multitud de los ámbitos sociales en una dirección; lo que la historia de
muestra es, por el contrario, que entre estos ámbitos es normal la 
discrepancia. 
	 Ensamblando dos de sus temáticas de estudio —guerra y nor
matividad—, Joas argumenta que la experiencia de violencia tiene 
varias homologías estructurales con la experiencia constitutiva de  
los valores. Las vivencias violentas también serían sucesos extraordinarios 
—que van más allá de los marcos interpretativos de la vida cotidiana— 
y, como necesitan reintegrarse en patrones habituales de interpretación, 
aumentan el anhelo por planteamientos convincentes y visiones caris
máticas. Pero al mismo tiempo, la experiencia de violencia sería una 
“hermana perversa” de la experiencia de compromiso con los valores: 
también transforma la autoimagen de los individuos, pero de una 
manera traumática, con efectos posteriores que son relativamente 
automáticos y que no involucran la paradójica sensación de libertad 
que las personas ganan con el compromiso.
	 Durante los últimos años, el foco teórico y empírico de Joas se 
trasladó hacia los Derechos Humanos y a interpretar la religión des
de nuevas interrogantes. Sobre el primer tema, publicó en 2011 el 
libro Die Sakralität der Person (La sacralidad de la persona), en donde 
desarrolla una original genealogía de los Derechos Humanos. Basándo
se en la experiencia de “sacralidad” —similar al concepto de “carisma” 
en Weber—, proyecta una alternativa frente a las interpretaciones ilus
tradas y disciplinarias del mismo proceso. En este libro, Joas investiga 
las declaraciones de los Derechos Humanos, el proceso de abolición 
de la tortura y el desarrollo prohibitivo de la esclavitud. Durante ese 
transcurso, advierte que la creencia en la dignidad humana no puede 
explicarse sólo por una herencia cultural judeo-cristiana, ni tampoco 
puede entenderse como una invención de pensadores del siglo XVIII. 
Más bien, habría existido un proceso de articulación discursiva de 
diversas tradiciones valóricas, que fueron codificadas en estos derechos 
y experimentadas en la práctica. La historia de la sacralización de la 
persona, sería una historia compuesta por muchas historias, que puede 

Pablo Beytía



Andamios 369

entenderse sólo desde una óptica compleja, analizando prácticas, 
instituciones y valores. Joas llega a este convencimiento utilizando un 
método que denominó “genealogía afirmativa”, es decir, el intento de 
someter los valores a un análisis histórico riguroso que permita encontrar  
principios axiológicos universales. No se trata ni de una introspec
ción racional propia del kantismo (que busca validez), ni de una 
disolución de lo universal desde una postura historicista (que bus
ca plausibilidad): este sería más bien un camino complementario, que 
justifica lo universal a través de hechos históricos.
	 En el último tiempo se han multiplicado los escritos religiosos de  
Joas. Algo común a todos ellos, parece ser el análisis de la secularización, 
ya sea explorando las relaciones entre los actores involucrados —so
ciedad, Estado y religiones mundiales (Joas 2007)— o argumentando, 
en contra de las nociones deterministas de modernización, que se 
trata de un proceso contingente (Joas 2011b). Progresivamente, ha ido 
generando también un enlace entre sus estudios de la religión y de la 
violencia, indagando en las condiciones sociales necesarias para que 
exista paz religiosa, en un contexto marcado por innumerables desafíos 
globales (Joas, 2010). Su último libro, Glaube als Option (Fe como op
ción), fue enviado a la editorial en su versión definitiva el mismo día 
en que se produjo la entrevista que viene a continuación. En ese texto, 
Joas se dedica a analizar las posibilidades futuras del cristianismo, en un 
mundo que se caracteriza por el crecimiento de las opciones individuales. 
Aquí vuelve a cuestionar la relación conflictiva entre modernización 
y religión, planteando que la fe articula también hoy experiencias co
tidianas, aunque ella se ha transformado progresivamente en una opción 
como muchas otras.
	 En la entrevista siguiente, el profesor Joas fue invitado a explicar 
su postura frente a algunos problemas clásicos —siempre vigentes e  
inagotablemente reformulados— de la teoría social y de las cien
cias sociales. Acción, modernidad, progreso, contingencia, valores, 
derechos humanos, metodología y demarcación científica, son sólo 
algunos de los temas que aquí son rescatados. El objetivo principal, fue 
facilitar al mundo de habla hispana el acceso a estas nuevas ideas, en un 
diálogo ameno que privilegia el contraste de este autor con otros teóricos 

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios370

discutidos en las ciencias sociales. La esperanza, es que esta publicación 
aporte en la renovación de pensamientos injustificadamente arraiga
dos, y que ayude a la sociología a avanzar sobre su propio conocimiento, 
pero con un espíritu siempre crítico y constructivo.

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas4

—Permítanme comenzar esta entrevista con una pregunta general acerca 
de la teoría de la acción. Con influencias del historicismo, la hermenéutica y 
el pragmatismo, usted ha criticado las teorías racionalistas y normativistas, 
proponiendo una teoría unificada de la práctica basada en la creatividad, en 
esa “libertad situada” del ser humano. ¿Cuáles son los problemas teóricos que 
usted identifica en las anteriores teorías de la acción y cómo puede superarlos 
el énfasis en la creatividad?
—En la historia de la teoría sociológica, o incluso se podría decir,  
en la historia de la teorización científico-social, se ha producido du
rante más de cien años una controversia constante entre quienes 
proponen modelos de acción racional y aquellos que —sobre todo  
enfatizando el carácter normativo de la acción humana— critican es
te tipo de teorización económica. Creo que esta es una controversia que 
se puede identificar, por ejemplo, en la crítica que hace Émile Durkheim 
(1893) a Herbert Spencer en su libro De la Division du Travail Social, 
asimismo en el texto de Talcott Parsons de 1937, The Structure of 
Social Action, y de igual forma en la década de 1980, cuando Amitai 
Etzioni (1988) escribió el libro The Moral Dimension criticando el 
modelo microeconómico.
	 Acepto la mayoría de las objeciones que estos normativistas han 
levantado contra el modelo de la acción racional. Creo que dicho modelo 
es el más estrecho para comprender la acción humana, porque todos 
sabemos que sólo una cantidad muy pequeña de acciones humanas se 
ajusta empíricamente a la descripción de una acción racional. La mayoría 

4 Esta entrevista fue realizada el 14 de abril de 2012, en la oficina del profesor Joas 
en Freiburg, Alemania. La conversación fue llevada a cabo en inglés. La transcripción 
inglesa estuvo a cargo de Karina Cerda y luego fue revisada por Hans Joas. Pablo Beytía 
estuvo a cargo de su traducción al español.

Pablo Beytía



Andamios 371

de los defensores del modelo racionalista podrían concordar con esto 
y decir: “sí, por supuesto, empíricamente sólo muy pocas acciones 
son racionales. Sin embargo, este modelo, por otras razones, es el  
más útil para conceptualizar la acción”.
	 Ahora bien, lo que los normativistas —desde Durkheim hasta 
Etzioni, pasando por Parsons— dicen, es que los modelos de acción 
racional tienen dos problemas principales. El primero, es que no pue
den explicar de dónde viene la normatividad, la cual es un elemento de la 
noción de racionalidad. En segundo lugar, tienen problemas explicando 
la existencia del orden social estabilizado. Esta fue la argumentación 
en The Structure of Social Action de Parsons. Además, todos sabemos 
que vivimos dentro de un orden social y que este orden social es más que  
el resultado de la agregación de acciones racionales. En ese sentido, el  
modelo de acción orientada normativamente es más ancho que el mo
delo de la acción racional, porque trata de explicar la existencia del 
orden social normativo y la emergencia de normas, incluyendo el ca
rácter normativo de la racionalidad.
	 Cuando se dice “racionalidad”, se utiliza este como un concepto 
normativo en sí mismo. Por ejemplo, uno de los grandes libros en la  
historia de la teoría económica es el estudio de Albert Hirschman 
(1977) The Passions and the Interests, el cual demuestra que en dicha 
historia la racionalidad no significa simplemente la liberación de sus 
deseos corporales espontáneos, sino también un control sobre estos de
seos para actuar como un agente verdaderamente económico. Y así, 
tenemos una ambigüedad en la comprensión de la acción racional: si 
ella significa solo seguir los deseos o si involucra el control de los deseos 
con metas racionales a largo plazo (por ejemplo, la acumulación de 
riqueza en lugar de solo gastar todo el dinero que se gana o que se 
tiene). En ese sentido, la acción racional en sí misma tiene un carácter 
normativo, pero no se puede explicar la calidad de esta normatividad 
con la terminología de la teoría de la acción racional. Ese fue el argumen
to de Parsons (1937) en The Structure of Social Action, el que considero 
su mejor y más importante libro.
	 Yo digo que el modelo de acción orientada normativamente es más 
completo y es capaz de resolver dos problemas que no pueden ser 
resueltos por medio de la teoría de la acción racional. Ahora bien, el 

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios372

modelo de la creatividad de la acción es aún más exhaustivo, porque  
los modelos normativamente orientados aún no pueden explicar dos 
cosas: una es la forma en que nosotros aplicamos las normas y valores en 
situaciones concretas de acción. Incluso si hemos interiorizado normas 
o valores específicos, no es necesariamente claro cómo tenemos que 
actuar. No podemos derivar lógicamente de nuestras normas y valores 
lo que tenemos que hacer. Por ejemplo, yo puedo pensar que la paz  
es un valor importante, pero digamos que en mi país estalla una guerra. 
¿Qué tengo que hacer si es que creo en la paz? ¿Significa eso que tengo 
que ser un pacifista radical y decir: “nunca voy a utilizar los medios de 
violencia; pase lo que pase, incluso si estoy siendo atacado, no voy a 
usar la violencia para defenderme”. Sería una conclusión posible. Por 
supuesto, otra conclusión posible es decir: “como yo creo en la paz,  
tengo que luchar por un orden pacífico para reprimir a quienes han 
tomado las armas”. Y, en esa situación, yo tal vez use las armas por 
beneficio de la paz. Así, el mero hecho de que creo en el valor de la paz 
en realidad no me dice lo que tengo que hacer, porque pueden existir 
cursos de acción totalmente diferentes basados en el mismo valor.
	 Para solucionar ese problema —una descripción adecuada de 
cómo nuestras acciones se basan en nuestras normas y valores—,  
necesitamos una comprensión de la acción creativamente orientada, ya 
que nuestros cursos de acción son siempre riesgosos. Aunque creo que 
estoy haciendo algo con un objetivo inconfundible en mente, no puedo 
nunca estar seguro de que esta es realmente la acción que me lleva a 
lograr ese fin, porque la acción está orientada hacia el futuro y no puedo 
anticipar las cosas que pueden pervertir el curso de mi acción. Entonces 
este es uno de los dos problemas de la teoría normativa que puede 
resolver la teoría de la acción creativa.
	 El segundo problema es el origen de valores.5 La teoría de la acción 
orientada normativamente, como Parsons la desarrolló, habla cons
tantemente acerca de los valores, pero no tiene una respuesta a la 
pregunta por la procedencia de estos valores. Pienso que Durkheim 
es un caso diferente, porque yo personalmente creo que su libro sobre 
religión, Élémentaires Formes de la Vie Religieuse (1912), es una de las 

5 Sobre este tema, ver Joas, 1997. 

Pablo Beytía



Andamios 373

más importantes contribuciones para comprender la emergencia de  
los valores, en experiencias que yo llamo “auto-trascendentes”.
	 En ese sentido, el modelo de acción orientado creativamente es el 
más completo; más exhaustivo que el modelo de la acción racional y 
que el modelo normativamente orientado de la acción. Pero cuidado: 
sería un error pensar que estamos hablando de tres tipos de acción 
aquí. Estoy mencionando tres tipos de teorías sobre la acción, no tres  
tipos de acciones. Y lo que estoy enfatizando es la distinción entre 
estos tres tipos de teoría de la acción. Por lo tanto, no estoy hablando 
de un tipo de acción creativa, sino de una teoría de la creatividad de la  
acción que es también necesaria para entender la acción racional y  
la acción orientada normativamente.

—Usted plantea, entonces, una teoría unificada de la acción... ¿Es este el 
mismo problema que Parsons intentó resolver?
—Sí, fue el problema de Parsons, pero pienso que su modelo se 
mantuvo dentro del rango de la alternativa entre la acción racional y 
aquella orientada normativamente. Por el contrario, algunos de los 
clásicos sociológicos, especialmente Durkheim, pero también en cierta 
medida Max Weber y Georg Simmel —he escrito acerca de ello en el 
comienzo del libro Die Kreativität des Handelns (1992)—, y sobre todo 
el pragmatismo americano y la tradición hermenéutica historicista, han 
contribuido a la comprensión de la creatividad de la acción.

—Una de las críticas hacia su teoría —estoy pensando en Charles Camic 
(1998) y Rafael Farfán (1999)—, es que su enfoque en la creatividad 
oculta la importancia de ciertos tipos de acciones, tales como la imitación, 
la costumbre o la rutina. Esto podría evitar que su teoría se conciba como 
un modelo unificado de la acción. ¿Es posible comprender también en estas 
prácticas la creatividad de la acción?
—Uno de los artículos de Charles Camic (1986), aquel sobre el hábi
to publicado hace muchos años en American Journal of Sociology, 
hace un punto que es muy similar a lo que estoy diciendo. Se tiene  
que entender que mi teoría de la creatividad de la acción no es una teo
ría de la acción creativa. Oponer el hábito a la acción creativa es algo 
totalmente diferente, por supuesto.

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios374

	 Al igual que los pragmatistas clásicos, yo digo que el hábito es crucial 
para comprender la acción humana. Ese fue uno de los argumentos 
decisivos en los escritos de los pragmatistas; ellos dijeron que la acción 
humana en un grado muy importante es habitual. Y sí, por supuesto, 
nosotros actuamos sobre la base de rutinas. Yo no podría sobrevivir 
durante cinco minutos sin rutinas. Por ejemplo, la forma en que 
camino es totalmente habitual: una vez aprendí a caminar, cuando tenía 
alrededor de un año de edad, y, desde entonces, ello se ha converti
do en un hábito corporal. No tengo que pensar en cómo caminar, solo 
lo hago.
	 Esa es la idea pragmatista básica, siempre y cuando no se encuen
tra un problema. Cuando tropiezo con una dificultad —por ejemplo, 
estoy caminando y de repente aparece un río; no hay puente,  
pero quiero llegar al otro lado del río, teniendo entonces un obstáculo 
que no me permite seguir caminando—, yo busco una solución. Así, 
en la forma pragmática de pensamiento nuestra acción se desarrolla en 
una constante tensión entre nuestros hábitos y los problemas que se 
anticipan, para los cuales tenemos para encontrar soluciones creativas.
	 Entonces mi modelo de acción no es un modelo de creatividad 
constante, sino de acción habitual y creatividad, la cual es aplicada en 
situaciones donde las rutinas entran en algún tipo de crisis: cuando 
tengo un problema, cuando no puedo continuar. Esa es la comprensión 
de la creatividad de la acción que he desarrollado en mi libro hace 
veinte años. Creo que simplemente no tiene sentido decir: “¿pero dón
de están los hábitos? Usted acaba de hablar de la creatividad”, porque 
yo no estoy hablando sólo de creatividad, sino que de la interacción 
entre los hábitos y la creatividad. Se podría decir que sobre la base 
de una teoría de la creatividad de la acción humana, se puede llegar  
a una comprensión adecuada de lo que es la costumbre. El hábito es 
una noción central en la teoría de la creatividad de la acción humana. 

—Con influencias lejanas al pragmatismo (Pascal, Marx, Bachelard, 
etcétera), Pierre Bourdieu ha planteado, como usted, un escape de la filoso­
fía de la conciencia. Él diseñó una teoría no teleológica de la acción que 
enfatiza la corporalidad del actor y su sociabilidad originaria. A pesar de es­
tas notables coincidencias, creo que hay al menos una diferencia entre este 

Pablo Beytía



Andamios 375

enfoque y el suyo: la teoría de la práctica de Bourdieu pone gran énfasis en 
las disposiciones de acción integradas en los agentes (habitus) y la sociedad 
(campos), mientras usted destaca —si le he entendido correctamente—, la 
solución creativa de los problemas encontrados en situaciones habituales. 
¿Cree usted que ambas teorías son contradictorias? ¿Podrían complementarse 
entre sí ambos enfoques?
—Déjeme decir tres cosas. La primera es que si se quiere mi respuesta 
extensa a esta pregunta, se debe buscar en el capítulo sobre Bourdieu 
del libro Sozialtheorie (2004).6 Allí usted verá una crítica a Bourdieu mu
cho más detallada que lo que puede surgir espontáneamente ahora.
	 En segundo lugar, no estoy seguro de que Bourdieu y yo descri
bamos el problema en los mismos términos. Creo que Bourdieu, 
como pensador francés, estaba pensando mucho en términos de una 
alternativa a la fenomenología y el estructuralismo. Su reclamo es haber 
desarrollado una especie de síntesis de los elementos provenientes de 
la fenomenología y del estructuralismo, o haber ido más allá de esa 
dicotomía. En sus primeros días, una vez publicó un artículo muy 
interesante sobre la vacilación de la vida intelectual francesa entre 
una especie de énfasis extremo en la subjetividad, por ejemplo en la 
fenomenología, y un énfasis extremo en la objetividad, por ejemplo en el 
estructuralismo. Creo que eso es correcto con respecto a las tradiciones 
intelectuales francesas, pero no es correcto, por ejemplo, con respecto a 
las tradiciones intelectuales alemanas o estadounidenses.
	 Por lo tanto, en ese sentido, yo no aceptaría la descripción de la 
situación intelectual que hace Bourdieu, sino que diría que él sobre 
generaliza algo que es verdadero para Francia, pero no para otros 
países. Y esto es importante, porque las tradiciones en que se basa mi 
propio pensamiento no encajan realmente en su descripción. Creo 
que ni el pragmatismo ni la hermenéutica son en extremo subjetivistas 
o en extremo objetivistas. Pienso que el reclamo de Bourdieu por la 
originalidad tiene mucho que ver con su descripción de la situación 
intelectual en Francia, como si fuera la situación general. Quiero 
decir que si nos fijamos en su trabajo, yo lo veo como mucho menos 
innovador a como otros lo ven, porque pienso que muchas cosas que 

6 Publicado en coautoría con Wolfgang Knöbl. Sobre Bourdieu: lección XV.

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios376

él dice fueron ya articuladas por la tradición estadounidense y alemana 
mucho antes de que Bourdieu hubiera siquiera nacido. Por ejemplo, 
su énfasis en el hábito puede ser algo nuevo en el debate francés, pero 
ciertamente no es nuevo en el debate en Estados Unidos, donde ya se 
tiene en el siglo XIX.
	 Así, como tercer punto, vemos que Bourdieu hace hincapié en el 
carácter habitual de la acción y enfatiza la corporeidad; de ello no hay 
dudas. Yo diría que compartimos eso, pero dudo que él tuviera una 
comprensión de la creatividad de la acción humana. Un caso interesan
te es mirar su libro sobre el arte, Les règles de l’art (1992). En ese 
libro, él tiene un montón de cosas interesantes que decir acerca de las 
condiciones para la producción artística. Por ejemplo, cómo un hombre 
que escribe una novela anticipa las condiciones para su éxito, cuándo él 
publica un libro o cómo él se distingue de otros escritores y todas esas 
cosas. Pero creo que cuando se lee eso, uno también se da cuenta que, 
a pesar de que todas estas condiciones pueden ser ciertas, y aunque 
todas son importantes y completamente interesantes, ellas no están 
claramente en el núcleo de lo que es la producción artística. Se puede 
tener un conocimiento completo de las condiciones para el éxito de un  
novelista, pero aún así ser totalmente incapaz de escribir una bue
na novela. Debido a que, para escribir una buena novela o para crear 
una nueva pintura importante, se necesitan ciertas habilidades creativas 
que son totalmente diferentes de todas esas condiciones externas de 
éxito. Creo que justo en ese punto, se puede ver que Bourdieu tuvo un 
enfoque sociológico para analizar lo que sucede con las innovaciones 
creativas, pero ninguna comprensión de la acción que es adecuada para 
estos procesos creativos en sí mismos.

—Esto nos devuelve al concepto de acción... Creo que este es un concepto 
amplio que —como han argumentado Talcott Parsons y Niklas Luhmann—, 
cruza los límites de la sociología. En toda acción humana se entrela­
zan fenómenos naturales, psicológicos y sociales, lo cual convierte la acción en 
una categoría de estudio interdisciplinario. Podríamos incluso ir más lejos, y 
pensar que todas las ciencias, por el sólo hecho de describir el mundo, también 
describen condiciones de acción. Entonces, ¿qué distingue a la sociología de  
otras ciencias? ¿Debe estudiar la sociología un problema específico? ¿Existe 

Pablo Beytía



Andamios 377

un objeto social que el sociólogo necesite investigar minuciosamente 
(acción social, hecho social, relación social, interacción, intersubjetividad, 
comunicación, redes sociales, etcétera)?
—Durante mucho tiempo los sociólogos intentaron definir el objeto de 
su disciplina como “sociedad” y yo soy muy escéptico al respecto. Creo 
que tuvo algo que ver con el hecho de que a finales del siglo XIX y en el 
temprano siglo XX, en Europa sobre todo, uno habría podido identifi
car realmente sociedades con fronteras claras e imaginar, como en 
el caso de Durkheim, que la sociología en Francia estudia la sociedad 
francesa, y que ella es de alguna forma un todo autónomo. Sin embargo, 
este no fue el caso de la época previa al surgimiento del Estado nacional 
y sin duda es mucho menos el caso del mundo contemporáneo, donde 
demasiados procesos económicos, políticos y culturales trascienden las 
fronteras. En ese sentido, creo que “sociedad” no debe ser la palabra que 
define a la sociología como disciplina.
	 Ahora bien, se podría decir que existen dos niveles diferentes: uno 
que es más completo y uno que es más elemental que los Estados 
nacionales y sus sociedades. Por un lado, se puede hablar de 
“procesos globales”, y por otro lado, de “procesos elementales” de la 
vida social. Y así, nuestro libro Teoría Social (2004) utiliza el término 
“teoría social” y no “teoría sociológica” por esa razón. Si se piensa que 
los procesos sociales son el objeto de la sociología, entonces —como 
usted ha dicho— el conocimiento de otras disciplinas tiene que entrar 
a analizar estos procesos sociales. Por lo tanto, para mí, la sociología no 
se define por tener como tema la sociedad, sino los procesos sociales.
	 Por supuesto, con el fin de explicar qué significa eso, se tiene que 
introducir una comprensión específica de la socialidad. Cuando se uti
liza el término “acción social” eso es difícil, porque este concepto 
se entiende de formas muy distintas por diferentes autores. En Max 
Weber, la acción social es sólo una parte de la acción humana —aquellas 
acciones que son más o menos directamente dirigidas a otros actores—, 
mientras que para George Herbert Mead la acción social implica un 
rico proceso grupal. En este sentido, estoy más en el lado de Mead 
que en el de Weber. En otros aspectos, estoy mucho más cerca de Max 
Weber, porque creo que la sociología contemporánea ha de renovarse 
a sí misma a través de análisis históricos, algo que Weber y Durkheim 

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios378

hicieron. Principalmente, la sociología no debe limitarse a sí misma al  
análisis de los procesos sociales contemporáneos, sino incorporar  
el conjunto de la historia del mundo y utilizar esa historia universal 
como base para sus afirmaciones teóricas. Esto es realmente algo que 
tanto Weber como Durkheim llevaron a cabo; ellos no hablaron sólo 
sobre su propia época, sino de la historia humana en el largo plazo. Creo 
que ese es uno de los desarrollos contemporáneos más importantes de 
la sociología: conseguir lo realmente histórico nuevamente.

—Entonces, ¿usted cree que la diferencia entre la sociología y otras ciencias 
sería un objeto de estudio, y ese objeto es el proceso social? ¿O es que no existe 
realmente una diferencia importante entre las disciplinas?
—Quiero decir que entiendo su pregunta —en el sentido de si se trata 
principalmente de un punto de vista o de un tema de investigación—. 
Ahora bien, debo decirle que, en cierto sentido, no creo realmente en la 
posibilidad de elaborar fronteras totalmente claras entre las disciplinas. 
No pienso que el mundo está por sí mismo estructurado de acuerdo 
con el sistema de las disciplinas científicas, sino que aquí tenemos una 
especie de proceso de negociación. Creo que las cosas interesantes son 
los problemas intelectuales sin resolver. Es totalmente secundario si 
esto es hecho por esta o aquella disciplina. Por ejemplo, mi discipli
na es la sociología, pero creo que traigo un montón de conocimientos 
de otras disciplinas —antropología, historia, filosofía, psicología, 
incluso teología—. Por lo tanto, se trata de un proceso de negociación 
constante entre personas que reclaman el derecho a tratar con tal o cual 
tema dentro de su disciplina, o intentan negar ese derecho a los demás. 
Creo que ese sería un punto de vista sociológico sobre la cuestión de 
cuál es el asunto a tratar por las diferentes disciplinas.

—En Kriege und Werte (2000) usted critica los mitos del progreso y la teoría 
de la diferenciación, tratando de rescatar la historicidad social y la con­
tingencia de los procesos sociales. Del mismo modo, sugiere que “debemos 
acostumbrarnos a la idea de que el concepto de ‘modernización’ tal vez sólo 
sea un nombre colectivo para indicar una serie de eventos de cambio”.7 Si 
7 La cita completa, extraída de la versión en español es: “Debemos acostumbrarnos a 
la idea de que las discrepancias entre ámbitos sociales parciales son algo normal y que 

Pablo Beytía



Andamios 379

esto fuera así, la diferencia entre modernización y cualquier otro proceso 
histórico se desvanecería. ¿Tiene sentido hablar de Modernidad? Y si tuviera 
sentido: ¿qué acontecimientos sociales podrían identificar este proceso?
—Permítame decirle, en primer lugar, que yo siempre distingo en
tre dos conceptos diferentes de modernización. El primero es un 
concepto bastante inocente, que interpreta la modernización como 
algo parecido al crecimiento económico y el progreso tecnológico y 
científico. Si esto es lo que queremos decir con modernización, usted 
está por supuesto en lo correcto: se ha producido modernización en la 
historia humana todo el tiempo, naturalmente a diferente velocidad. 
Pueden haber largos períodos de estancamiento económico o sin 
mucho progreso científico y tecnológico, pero, por otra parte, puede 
haber al menos un avance lento. Por ejemplo, podríamos decir que hu
bo una cierta modernización de la tecnología agrícola en la Edad Media 
en Europa. Esto es bastante inocente y tiene que ver con el hecho de 
que usamos el adjetivo “moderno”: algo es más moderno que otra cosa 
del pasado, y llamamos a este proceso de cambio “modernización”. No 
tengo ningún problema con eso.
	 La otra forma de usar la palabra modernización, el concepto “mo
dernización”, es pensar que se trata de un proceso de transición desde 
una época antigua a una nueva época llamada Modernidad. Tengo 
problemas con eso por dos razones: en primer lugar, cuando decimos 
eso la pregunta crucial es cuándo comenzó esta nueva época. Cuando 
se pregunta esto a los estudiantes en clase, se obtienen todo tipo de 
respuestas: desde 1453, cuando los turcos derrotaron al Imperio 
Bizantino, o 1492, cuando Colón descubrió América, hasta 1517, 
cuando Martín Lutero publicó sus 95 tesis para la Reforma Protestante; 
y luego, desde todas las fases posibles entre la Revolución Americana, 
la Revolución Francesa y la Revolución Industrial, hasta cambios 
importantes en el arte —como el desarrollo de la pintura abstracta en el 
siglo XX—, o 1945, 1968 y 1989.
	 Desde el punto de vista científico, el concepto es inútil cuando se 
tienen contornos tan vagos. Por supuesto, podríamos llegar a un acuerdo 

el concepto de ‘modernización’ tal vez sólo sea un nombre colectivo para indicar una 
serie de eventos de cambio, cuyas variables resultan posibles y reales” (Joas, 2005: 32). 

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios380

sobre lo que entendemos por Modernidad en el futuro. Por ejemplo, 
podría ser la época después de la Revolución Industrial —o algo por  
el estilo—, y eso puede tener sentido. No estoy diciendo que ningu
na de estas diferentes fechas es importante o que no tiene sentido hablar 
de ellas como indicando las mayores transformaciones históricas. So
lo estoy diciendo que a lo mejor no ayuda demasiado llamar al tiempo 
después de ese cambio Modernidad.
	 Mi segunda razón para ser muy vacilante, es principalmente que 
Modernidad suena como si hubiera una conexión muy estrecha en
tre los diferentes procesos, lo que yo llamo un “acoplamiento fuerte” 
—como dicen los sociólogos de la organización—. Por ejemplo, se 
interpreta la democratización como si fuera necesariamente parte de  
la Modernidad. Esto ha sido a menudo el reclamo de la gente que habla 
de ese modo. Ahora, ¿son todas las sociedades modernas democráticas? 
No, naturalmente; no son todas democracias modernas, pero sí son mo
dernas en el sentido cronológico. Ahora bien, ¿qué se hace con eso? Se 
llama a esto un “caso especial” y se necesita una explicación especial 
para eso. Yo digo: esto no tiene sentido, esto es el contrabando de 
un determinado significado normativo al interior de un concepto 
cronológico.

—Ese podría ser un problema en los escritos de Ulrich Beck...
—Beck realmente tiene ese problema, pero lo resuelve con la invención 
de un término como Modernidad Reflexiva, afirmando que hubo una 
especie de primera modernidad y ahora viene la segunda modernidad. 
Yo no compro eso en absoluto. Creo que hubo mucha reflexividad en  
esa temprana Modernidad y que muchas cosas que él dice acerca  
de esta segunda Modernidad son exactamente las mismas cosas que los 
teóricos de la modernización de los años 1950 y 1960 dijeron acerca 
de la Modernidad. Por lo tanto, él sólo sigue la misma lógica que los 
teóricos de la modernización siguieron, pero introduciendo aquí un 
nuevo paso histórico. 
	 Yo hago una propuesta totalmente diferente, que busca princi
palmente tratar los supuestos subprocesos de modernización como  
procesos separados, para entender —por ejemplo— que la de
mocratización es un proceso y que no hay una lógica inherente a la 

Pablo Beytía



Andamios 381

Modernidad que ayude a la democratización. Y, por supuesto, ya que 
una de mis principales áreas de trabajo es la sociología de la religión, 
soy particularmente competente elaborando ese punto con respecto a 
la secularización. Muchos teóricos de la modernización siempre han  
asumido que la secularización forma necesariamente parte de la 
modernización. Creo que eso no es empíricamente cierto, desde 
Estados Unidos hasta Corea del Sur, que son sociedades muy modernas 
que no están muy secularizadas. Es más fructífero analizar la dinámica  
de secularización, por ejemplo, o analizar la dinámica de democratización, 
sin una noción unitaria de Modernidad que vincule estas cosas en una 
especie de totalidad integrada.

—Usted toca el tema de la contingencia en los procesos sociales y la 
reducción de ella que supone un “acoplamiento fuerte” entre las distintas 
dimensiones de cambio propuestas por la teoría de la modernización. En 
mi opinión, Niklas Luhmann es uno de los sociólogos que ha puesto mayor 
énfasis en la contingencia. Esto se muestra, por ejemplo, cuando señala “las 
improbabilidades de la comunicación”, o cuando afirma la existencia de 
“equivalentes funcionales” (abriendo el funcionalismo hacia un contenido 
históricamente variable). Sin embargo, usted ha criticado la teoría de la 
diferenciación funcional en general y específicamente a Luhmann por no 
aceptar plenamente la contingencia. ¿Podría explicar este problema que 
usted ve en la teoría de Niklas Luhmann?
—Luhmann pone fuerte énfasis en la contingencia, más fuerte inclu
so que Parsons. No debemos olvidar que Parsons ya había hecho 
mucho hincapié en el papel de lo que llamó “doble contingencia” de la 
interacción humana; pero Luhmann hizo esto más y más fuerte. Eso es 
un gran logro. Mi punto es manifestar que hay un elemento irónico 
en los escritos de Luhmann, y es que él puede ver todos los fenómenos 
sociales como contingentes, con una excepción, que es el proceso de 
diferenciación funcional en sí mismo. Para él, el proceso de diferenciación 
funcional no es contingente. Este es el único hilo conductor de su teoría, 
mientras que en mi teoría, yo digo que no hay un proceso necesario 
de diferenciación funcional, porque la diferenciación funcional en sí 
misma depende de presupuestos muy específicos. Hay conflictos so
ciales sobre el grado y el carácter específico de la diferenciación. Y, 

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios382

simplemente no es cierto que, haciendo hincapié en la diferenciación 
funcional, hemos identificado la tendencia maestra de la historia. Y 
de nuevo, si me refiero a mis dos áreas de investigación empírica, la 
religión y la guerra, creo que ambos casos son muy claros al respecto: 
la religión conduce a innovaciones que no pueden ser simplemente 
subsumidas bajo la lógica de la diferenciación funcional y lo mismo 
es cierto para las guerras. Uno de mis ejemplos favoritos es el origen 
del fascismo italiano en la experiencia de la Primera Guerra Mundial. 
Simplemente no tiene sentido describir el fascismo como el resultado 
de un proceso de diferenciación funcional. Fue un proceso en donde se 
intentó tratar con algo que sucedió en la guerra; es posible decir que la 
guerra fue el resultado de ciertos procesos de diferenciación, pero en sí 
mismo el fascismo fue algo totalmente diferente, que tuvo sus propios 
efectos sobre la acción humana.

—Entiendo que su énfasis en la contingencia le ha llevado a utilizar un 
enfoque genealógico. Tanto en un artículo sobre el universalismo (Joas, 
2008) como en el libro Die sakralität der Person (Joas, 2001), usted intenta 
crear una alternativa a los enfoques que estudian los valores basándose en 
Nietzsche y Kant. Con un interés similar, ha propuesto para el análisis de la  
guerra una alternativa entre la Realpolitik y la utopía pacifista. ¿Qué es  
la “genealogía afirmativa”? ¿Cómo podemos vincular la filosofía y la historia 
en el estudio sociológico de los valores?
—Déjeme explicar los dos elementos de esta expresión. “Genealogía” es 
un término que fue inventado en su sentido filosófico por Nietzsche y 
luego fue muy famosamente utilizado por Michael Foucault. En ambos 
casos —esto es una cosa buena—, ellos hablan de genealogía por
que quieren hacer justicia a la contingencia de la historia humana.  
Ellos quieren reconstruir los procesos históricos, pero con un espíritu 
que muestra que estos procesos, en cierto sentido, no eran necesarios: 
ellos sucedieron, pero otra cosa podría haber ocurrido también. Ese  
es el punto de vista de la contingencia. Siempre hay una cierta inclina
ción en la gente a ver las cosas que pasaron como si fueran las únicas 
cosas que podrían haber sucedido, pero eso no es cierto. A veces, en 
una guerra, es muy difícil saber quién tendrá ventaja, quién ganará. Y 

Pablo Beytía



Andamios 383

luego, mucho depende de si los griegos o los persas ganan en Salamina, 
o si Hitler gana la Segunda Guerra Mundial o no; mucho depende de 
eso. Por lo tanto, me gusta el enfoque genealógico debido a su capaci
dad para reconstruir la historia como contingente.
	 Sin embargo, en Nietzsche y Foucault, la idea fue que cuando ha
cemos un estudio genealógico de los valores, este tipo de estudio nos 
libera de esos valores. Esa es una manera positiva de decirlo; la for
ma negativa, sería decir que destruye nuestro compromiso ingenuo  
hacia esos valores. Nietzsche claramente supone que al mostrar có
mo el valor judío de justicia o el valor cristiano del amor han llegado a 
tomar forma, perderíamos de alguna manera nuestro compromiso con 
los valores de justicia y amor. En su perspectiva, eso sería una cosa 
buena, porque nos haría más tolerantes. Ahora bien, yo digo que eso 
no es cierto. Yo puedo ser plenamente consciente de la contingencia 
de la aparición de mis valores, pero esta conciencia no destruye mi 
compromiso con ellos.
	 Yo, como alemán de posguerra, puedo estar plenamente consciente 
de que, por ejemplo, mi interés por los Derechos Humanos tiene algo 
que ver con el pasado alemán, con los crímenes nazis. En ese sentido, mi 
interés por los Derechos Humanos es contingente; de no haber existido 
los crímenes nazis, tal vez sería un ser humano totalmente diferente, 
con diferentes intereses. Pero esta idea no debilita mi compromiso con  
los Derechos Humanos, en absoluto, incluso lo refuerza en cierta 
medida. Yo digo: “bueno, estos crímenes de los nazis sucedieron, y fue 
contingente que sucedieran”. Si los nazis no hubieran tomado el poder 
en Alemania, no habrían sido capaces de cometer sus crímenes. Por lo 
tanto, todo esto es contingente, pero mi visión es que la contingencia 
podría incluso fortalecer mi compromiso con ciertos valores. Esto es lo 
que yo llamo “afirmativo”, por consiguiente, como una noción contraria 
a destructivo. Trato de escribir la historia humana de una manera que 
haga plena justicia a la contingencia de esa historia, pero, al mismo 
tiempo, intento reforzar el compromiso con valores universalistas.  
Eso es lo que yo llamo “genealogía afirmativa” y el libro sobre Derechos 
Humanos es un intento de la práctica de este enfoque. También contiene 
un capítulo metodológico de 50 páginas, en el cual explico cómo este 
método podría funcionar.

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios384

—En su genealogía de los Derechos Humanos (2011), usted propone, como 
una alternativa al “mito de la Ilustración” —o al “carisma de la razón” 
propuesto por Weber— y a la narrativa disciplinaria de Foucault, un enfoque 
sociohistórico que se centre en la sacralidad de la persona. ¿Por qué las 
alternativas mencionadas son inadecuadas para entender el desarrollo de los 
Derechos Humanos y cuáles son los beneficios de su propuesta?
—La cuestión que usted plantea se refiere a uno de los seis capítulos del 
libro sobre los Derechos Humanos: el capítulo dos, donde el problema 
empírico es cómo se explica la abolición de la tortura en Europa en el 
siglo XVIII. En este libro sobre Derechos Humanos, trato con cuatro casos 
empíricos: las declaraciones sobre los Derechos Humanos a finales del 
siglo XVIII, la Declaración Universal de los Derechos Humanos en 1948, 
la abolición de la tortura y la abolición de la esclavitud, y ese capítulo 
en particular versa sobre la abolición de la tortura. Analizo por qué en 
el año 1700 todos los Estados europeos incluían la tortura como parte 
de su sistema de justicia punitivo y en el año 1800 ninguno de ellos lo 
hacía. Algo debe haber ocurrido entre 1700 y 1800. ¿Qué fue eso y por 
qué sucedió?
	 En la literatura hay dos interpretaciones dominantes. Una de ellas 
es que fue la iniciativa de algunos valientes hombres intelectuales ilus
trados que quisieron abolir la tortura. Hay diferentes candidatos para 
ese papel: uno es el intelectual italiano Cesare Beccaria y otro es el rey 
de Prusia Federico II, quien en 1740 dio también algunos pasos para la 
abolición de la tortura. Yo trato de mostrar empíricamente por qué ambas 
descripciones son incorrectas. Digo que el proceso de la abolición de la  
tortura en Europa ya se había puesto en marcha, habiendo comenza
do antes de que Beccaria publicara su libro. De hecho, él incluso se refiere 
a aquellos casos en su libro, por lo que no puede ser aquí un innovador 
solitario. Y también —no quiero entrar en todos estos detalles ahora, 
porque se pueden encontrar en el libro— la iniciativa de Federico 
era mucho menos valiente y no tan crucial como algunas personas se 
han visto tentados a asumir. Entonces, esta es una de las descripciones 
convencionales y es claramente incorrecta empíricamente.
	 La otra es la descripción foucaultiana, donde los actores no juegan 
un papel en absoluto y donde la abolición de la tortura no es ni 
siquiera descrita como un tipo de progreso; ella es sólo un cambio en la 

Pablo Beytía



Andamios 385

organización del poder. Esto es algo que me parece de entrada no muy 
atractivo, pero yo intento mostrar por qué lo que Foucault describe 
en varios de sus libros en relación al siglo XVIII como un proceso 
de exclusión, es en realidad mayoritariamente un proceso de inclusión, 
en el sentido de que más seres humanos eran vistos como seres ple
namente humanos. Esto tiene que ver, por ejemplo, con la formación del 
asilo: puede parecer como una exclusión y es de hecho una exclusión 
física, pero es una inclusión lógica, ya que se trata a los seres humanos 
como curables, como personas que pueden actuar de manera diferente.
	 Con respecto a la tortura, trato de mostrar que la verdadera trans
formación cultural aquí es lo que yo llamo “sacralización de la persona”, 
es decir, un aumento de la sensibilidad con respecto al hecho de que 
incluso el criminal más brutal sigue siendo un ser humano, y que aún si 
encontramos horribles sus crímenes, eso no implica que podemos tratar 
al criminal tan horriblemente como él trató a sus víctimas. Entonces, 
digo que esta sacralización se estableció y condujo a una sensibiliza
ción de la población y de los legisladores con respecto a la naturaleza 
brutal de los castigos.

—Ya finalizando, quisiera preguntarle por el sitio en que usted colocaría 
su propio aporte teórico. Según yo he podido apreciar, usted comparte con 
algunos autores —como Castoriadis, Giddens, Bourdieu y Sennett, tal vez 
Touraine y Etzioni— una crítica de la filosofía de la conciencia y del modelo  
teleológico de la acción. Esta crítica les lleva a plantear un modelo alternativo 
de la práctica que aspira a superar dicotomías tales como individuo/sociedad, 
cultura/materialidad, agencia/estructura o racionalidad/normatividad. Usted  
y estos autores también señalan una apertura importante hacia la historicidad. 
¿Cree usted que se trata de un nuevo paradigma de las ciencias sociales?
—Tendría que hablar de estos autores de forma individual. Conocí muy 
bien a Cornelius Castoriadis —quiero decir, también personalmente—, 
y sin duda estoy muy influido por su filosofía de la creatividad, pero 
no mucho por sus ideas políticas. Me gustaría añadir —porque hay 
algunas personas que aman mayoritariamente su política—, que sus 
ideas políticas no me gustan mucho, pero me encanta su filosofía. Por 
otro lado, la filosofía de Castoriadis estuvo muy lejos de ser ciencia 
social profesional; por eso, podría conseguir un poco de inspiración 

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios386

filosófica de él, pero no la elaboración de una teoría de la creatividad 
de la acción. 
	 Giddens fue importante para mí en la década de 1980, tanto en lo que 
respecta a la comprensión de la acción, como en el entendimiento del 
“Estado-nación y la violencia”, como uno de sus libros se titula (Giddens, 
1985). Pero pienso que después de 1990, más o menos, Giddens per
dió el interés por la teorización sociológica. Sus publicaciones más 
recientes varían entre el nivel periodístico y el género de asesoramiento 
político, sin mucha teoría sistemática. 
	 Acerca de Bourdieu: yo lo veo a él como muy diferente, como he 
especificado anteriormente. Y Sennett, interesantemente tuvo un ti
po de cambio en su orientación, en la dirección del pragmatismo; 
en los últimos diez años más o menos ha comenzado a llamarse a sí 
mismo pragmatista. Usted ha mencionado a Touraine y Etzioni: ellos 
definitivamente deberían estar en la lista.
	 Ahora bien, tal vez como conclusión, usted pregunta si se trata 
de un nuevo paradigma o no. Como creo que este paradigma tiene 
muchísimas viejas raíces en el pragmatismo, el historicismo y la herme
néutica, estoy dudando en llamarlo nuevo. Sin embargo, creo que hay 
intentos contemporáneos de continuar una tradición que sin duda se 
remonta al siglo XIX —si no al XVIII—, y que si vemos las características 
comunes de estos autores y vemos la cualidad sistemática de este en
foque —creatividad de la acción, contingencia del cambio social—, 
entonces notamos que efectivamente existe un competidor muy  
serio para los modelos económicos racionales tan influyentes en el 
mundo contemporáneo y para los modelos kantiano-habermasianos. 
Entonces sí, en ese sentido yo diría que sí.

—Muchas gracias, profesor Joas, por haberme recibido tan amablemente y 
compartir sus ideas conmigo.

Pablo Beytía



Andamios 387

Fuentes consultadas

Bourdieu, P. (1992), Les règles de l’art: genèse et structure du champ 
littéraire, París: Seuil.

Camic, Ch. (1986), “The matter of habit”, en American Journal of 
Sociology.

Camic, Ch. (1998), “Reconstructing the theory of action”, en Sociological 
Theory. 

Durkheim, É. (1893), De la Division du Travail Social, Paris: Presses Uni
versitaires de France.

Durkheim, É. (1912), Élémentaires Formes de la Vie Religieuse: le Système 
Totémique en Australie, Presses Universitaires de France. 

Etzioni, A. (1988), The Moral Dimension. Toward a new economics, Nueva 
York: The Free Press.

Farfán, R. (1999), “Ni acción ni sistema: el tercer modelo de acción de 
Hans Joas”, en Perspectivas contemporáneas en teoría social. 

Giddens, A. (1985), A Contemporary Critique of Historical Materialism, 
Vol. II: The Nation-State and Violence, Cambridge: Polity. 

Hirschman, A. (1977), The Passions and the Interests: political arguments 
for capitalism before its triumph, Princeton University Press.

Honneth, A. y H. Joas (1980), Soziales Handeln und menschliche Natur. 
Anthropologische Grundlagen der Sozialwissenschaften, Campus, 
Studium-Reihe, Frankfurt am Main.

Traducción inglesa: Honnet A. y H. Joas (1988), Social Action and Human 
Natur, Gran Bretaña: Cambridge University.

Joas, H. (1980), Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werks 
von George Herbert Mead, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Joas, H. (1992), Pragmatismus und Gesellschaftstheorie,  Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.

Traducción castellana: Joas, H. (1998), El pragmatismo y la teoría de la 
sociedad, Madrid: Centro de Investigaciones Sociológicas.

Joas, H. (1992), Die Kreativität des Handelns, Frankfurt: Suhrkamp.
Traducción inglesa: Joas, H. (1996), The Creativity of Action, Chicago: 

University of Chicago Press.
Joas, H. (1997), Die Entstehung der Werte, Frankfurt: Suhrkamp. 

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas



Andamios388

Traducción inglesa: Joas, H. (2000), The Genesis of Values, Chicago: 
University of Chicago Press.

Joas, H. (2000), Kriege und Werte: Studien zur Gewaltgeschichte des 20. 
Jahrhunderts, Metternich: Velbrück. 

Traducción castellana: Joas, H. (2005a), Guerra y Modernidad. Estudios 
sobre la Historia de la Violencia en el Siglo XX, Barcelona: Paidós.

Joas, H. (2002), Creatividad, acción y valores. Hacia una teoría de la 
contingencia, México D. F.: Biblioteca de Signos.

Joas, H. (2004), Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der 
Selbsttranszendenz, Freiburg: Herder. 

Joas, H. (2005b), “Die kulturellen Werte Europas”, en Joas, H. y K. 
Wiegandt (eds.) (2005), Die kulturellen Werte Europas, Frankfurt: 
Fischer.

Joas, H. (2007), “Gesellschaft, Staat und Religion. Ihr Verhältnis in der 
Sicht der Weltreligionen”, en Hans Joas y K. Wiegandt (2007), 
Säkularisierung und die Weltreligionen, Frankfurt am Main: 
Fischer.

Joas, H. (2008), “The emergence of Universalism: an affirmative 
Genealogy”, en Hedström P. y B. Wittrock (2009), Frontiers of 
sociology, Netherlands: Brill.

Joas, H. (2010), “Welche Gestalt von Religion für welche Moderne?”, 
en Casanova, J. y H. Joas (2010), Religion und die umstrittene 
Moderne, Stuttgart: Kohlhammer.

Joas, H. (2011a), Die Sakralität der Person: eine neue Genealogie der 
Menschenrechte, Frankfurt: Suhrkamp. (Traducción inglesa en 
camino: Washington, D.C.: Georgetown University Press).

Joas, H. (2011b), “Die Kontingenz der Säkularisierung. Überlegungen 
zum Problem der Säkularisierung im Werk Reinhart Kosellecks”, 
en Hans Joas y P. Vogt (eds.) (2011), Begriffene Geschichte. 
Beiträge zum Werk Reinhart Kosellecks, Berlin: Suhrkamp.

Joas, H. (2012), Glaube als Option: Zukunftsmöglichkeiten des Christentums, 
Freiburg: Herder

Joas, H. y W. Knöbl (2004), Sozialtheorie: zwanzig einführende Vorlesungen, 
Frankfurt: Suhrkamp, pp. 510-557. (Traducción inglesa: Social 
Theory. Twenty Introductory Lectures, Cambridge: Cambridge 
University Press, 2009. 

Pablo Beytía



Andamios 389

Joas, H. y W. Knöbl (2008), Kriegsverdrängung. Ein Problem in der 
Geschichte der Sozialtheorie, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Joas, H. y H. Steiner (1989), Machtpolitischer Realismus und pazifistische 
Utopie, Frankfurt: Suhrkamp.

Mead, G. H. (1980 y 1983), George Herbert Mead. Gesammelte Aufsätze, 
Frankfurt: Suhrkamp (Dos tomos).

Parsons, T. (1937), The Structure of Social Action, Nueva York: McGraw 
Hill.

Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas

Volumen 9, número 19, mayo-agosto, 2012, pp. 361-389




